
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Introi t  

MEDICINA  Y  CULTURA 

 

"¿Qué lugar ocupa la medicina en la cultura?" es una 

pregunta que a muchos puede parecer académica y 

perogrullescamente ociosa, aunque en realidad sería 

suficiente meditar en las infinitas preguntas que ella incluye, 

para entender que todas son arduas y complicadas; por 

ejemplo ésta: "¿Qué lugar ocupa la medicina en una 

determinada cultura, pongamos la de los agricultores 

inferiores de la Amazonia o la de los cazadores de las 

Praderas?" o la otra: ¿Qué significa la medicina en la 

protohistoria indo-europea?". 

Limitándonos a este solo grupo de pueblos, ya la 

simple naturaleza histórica del vocablo medicina es 

sumamente instructiva. No se trata de la sola identidad de 

medicus con el nombre del habitante de la Media, tierra 

clásica de los magos caldeos, sino de todo un proceso 

semántico que comprende la voz latina medēri, reprimir, 

gobernar; griego: μέδω, señorear; sánscrito mêdh; entender 

y mêdha, sacrificio; osco meddix, magistrado; proceso que 

pone en evidencia la equivalencia originaria entre, el médico, 

el magistrado, el gobernante' y el sacerdote. 

 



6 Biblioteca “Humanior”  
 

"Los términos del arte del médico valen igualmente 

para el arte del brujo" afirmó Gabriel Rosa, aduciendo el 

testimonio del beocio sactas (médico) y latino saga (la bruja), 

luego el sánscrito yoga (magia) e irlandés ioca (curación). 

Hay una observación que hacerle con respecto a la voz 

sánscrita, y es que su valor primitivo fue en realidad “juntar, 

ligar” (cfr. el verbo latino iugo) y sólo  indirectamente llegó a 

significar "aprendizaje de la sabiduría, mágica"; pero no 

puede haber duda de que, desde muy antiguos tiempos, el 

vocablo quedó ligado a la doctrina y práctica de la adquisición 

de poderes ocultos por medio de abstinencias y 

endurecimiento, la que en todos los pueblos de la tierra forma 

parte del pensamiento mágico. 

Mayor evidencia - sin duda - nos ofrece la cadena: 

escandinavo heilla, vendar; anglo-sajón hoēlan; inglés to 

heal, alemán heilen (curar); alemán heiligen, venerar; heilig, 

sagrado. El sentido de la magia se ha desvanecido por efecto 

de la especialización de estos altos pueblos modernos; sin 

embargo un testimonio de las condiciones antiguas nos viene 

de los vocablos heiler, heilerin despectivamente usados con 

el valor de “curandero" y "bruja". 

Para aquellos que no están dispuestos a admitir la 

fuerza de la comprobación glotológica, nada más aconsejable 

que compulsar con rigor de método los documentos de la 

antigüedad, védicos, budistas, chinos, egeos, egipcios y 

asirio-babilónicos. Lo ha hecho muy recientemente (1930) el 

profesor Rey, de la Sorbona, 

 



 Medicina y cultura 7 

 

llegando a la conclusión que sigue: - "Unos medicine-men, 

hechiceros y brujos, semejantes a aquellos que encontramos 

en las civilizaciones rudimentarias contemporáneas fueron en 

todo el Oriente - y sin duda en todo el Occidente, hasta muy 

cerca de la época en que detenemos nuestro relato (la 

helénica) - los únicos que han ejercido la medicina, haciendo 

cierta reserva sólo para Egipto y probablemente para la 

civilización, mediterránea, a partir de los tiempos homéricos". 

Tales reservas se refieren al papiro Schmidt por lo que 

concierne a Egipto y a los cuidados para las heridas de 

guerra, que en la Ilíada y la Odisea parecen "muy sensatos y 

positivos", con lo que se comprueba, que también en el Egeo 

- así como en todo el mundo, incluyendo América - la cirugía 

de urgencia parece ser la primera que se independiza de los 

procedimientos del pensamiento mágico y se encamina, en 

sentido experimental. 

Mas, ¿para, qué insistir en el análisis de tan lejanos 

períodos de la medicina? "Aun en nuestros días, en medicina, 

lo maravilloso está muy lejos - observa Rey - de ser excluido 

por la mayoría de las personas que pertenecen a nuestra 

civilización”. No necesitamos aguzar el ingenio para 

identificar tales elementos extra-científicos: el tecnicismo y el 

instrumentalismo han ofrecido un campo favorable a su 

desarrollo; por otra parte nadie ignora el poder psicológico de 

la receta. Naturalmente, todo esto no se refiere a la medicina, 

en cuanto cuerpo de doctrina, cada, día más ceñida al 

 

 



8 Biblioteca “Humanior”  
 

método inductivo experimental; pero no se olvide que al lado 

de la clínica, y la, cátedra existen las exigencias de una 

medicina práctica que se ejerce en contacto cotidiano con el 

enfermo y su familia, y en ésta entran en juego nuevos 

factores: la autoridad moral, el dominio del espíritu y un 

verdadero "arte" profesional. Con actitud severa, se ha 

reprochado a la medicina egipcia, que en, el papiro Ebers, 

sobre un total de 875 recetas, sólo 47 están acompañadas 

por el diagnóstico. Hay motivos para creer que sólo desde el 

800 este porcentaje ha dado señales de ir mejorando. 

De todas maneras, cabe preguntarse ¿desde qué 

fecha la, medicina europea ha rechazado el raciocinio y los 

métodos no-experimentales? 

Todavía Paracelso indicaba las espinas del cardo 

contra, los dolores "punzantes", el "bulbo" de la orquídea en 

las afecciones del testículo y contra la ictericia, la col, en 

razón de su jugo de "color amarillo", con lo que se venía a 

especular sobre analogías de color, de forma y hasta de 

vocablo. 

Aun más tarde, médicos como Ennemoser, Schubert y 

Kerner, subyugados por los experimentos de Mesmer, 

afirmaron que peculiares estados magnéticos o de 

clarovidencia producen un conocimiento certero de la 

enfermedad y revelan la terapéutica apropiada. 

Recordemos, con modestia, que el primer ejemplo 

pertenece al 500, y el segundo al 800. ¿No es realmente 

curioso que Paracelso nos muestre una posición mental en 

absoluto coincidente con la del Cainguá, que 



 Medicina y cultura 9 

 
emplea la carne del buitre en las afecciones oculares "porque 

el buitre goza de una vista extraordinaria" y la del Pilagá, que 

cuando sufre de los pies se unta con grasa de ciervo? El Dr. 

Pardal habla del "espíritu de participación" en el capítulo I de 

esta obra. En cuanto al segundo ejemplo, en nada se 

diferencia del principio que gobierna la práctica mágico-

médica del clásico “doctor” americano, desde las Praderas de 

Norteamérica hasta las Pampas, y muchas páginas del 

presente tomo están destinadas a ilustrarlo. 

Como lo dije en la Introducción General, al considerar 

el programa de la Sección C de esta Biblioteca, consagrada 

a la descripción del patrimonio cultural indiano, no podía faltar 

un tomo dedicado a la medicina del indio. ¡Terrífico tema es 

éste, no obstante su innegable atractivo! 

En primer lugar, y a pesar de una bibliografía inmensa, 

el terreno puede considerarse virgen. La razón resulta 

evidente, si se reflexiona en la diferencia que existe entre 

numerosas fotografías de los varios rincones de una región y 

la representación integral y panorámica de la misma: 

aquéllas, por el variar de la iluminación, de la escala y del 

enfoque y por su naturaleza necesariamente fragmentaria, de 

ningún modo permiten por sí solas reconstruir una idea 

organizada del conjunto. 

Las que más abundan son por un lado las 

publicaciones de carácter monográfico y por el otro los 

ensayos de escritores localistas. 

 



10 Biblioteca “Humanior”  
 

Las primeras se proponen, por lo común, estudiar uno, 

sola planta medicinal y sus propiedades, y su grado de 

utilidad puede medirse por la eficacia con que el autor ha 

seguido el método experimental, resistiéndose a las 

seducciones del folklore. En cuanto a los escritos de interés 

local, que hablan en nombre de un grupo aislado de indios, 

por ejemplo del mexicano, del chileno y del paraguayo, hay 

que tener mayor cuidado crítico, puesto que, voluntaria, o 

inconsabidamente, por regla general se dejan llevar por un 

sentimiento incoercible de sobrevaluación, y afirman que el 

Azteca, el Araucano o el Guaraní han descubierto medios 

terapéuticos infalibles, tales que en algunos casos la 

medicina contemporánea ha llegado a redescubrirlos sólo 

hoy día, por aproximaciones sucesivas. 

Un ejemplo realmente llamativo lo ofrece un autor, por 

otra parte muy estimable por su información y fecundidad, al 

querer, con todos los medios que se presentan a su alcance, 

demostrar lo sabiduría de los Guaraní como clínicos. Según 

Bertoni, ninguna de las prácticas curativas del hechicero 

guaraní puede ser confundida con la medicina mágica. El 

mismo sistema del médico chupador pertenecería a una 

terapéutica revulsiva o de congestión pasiva, análoga a la, 

provocada por las ventosas. "La chupada, o succión, 

honestamente hecha, es un procedimiento serio y un 

operador concienzudo y conocedor puede obtener de ella 

gran utilidad'. Y también: "un buen suvándara (o chupador) 

produce, 

 



 Medicina y cultura 11 

rubefacciones y levantamientos que no pueden dejar de tener 

sus efectos sobre ciertas dolencias”. 

Podríamos abundar en citas; bástenos consignar que 

de esta literatura han florecido ejemplares en todos los 

pueblos, desde Canadá hasta Cabo de Hornos. 

Otro escollo importante de tales escritos, dominados 

por la, "perspectiva, de valle", es que el pueblo X o Y aparece 

como el solo que - con exclusión de todos los demás - 

descubriera determinados medios terapéuticos, por la simple 

razón de que los autores no han llegado a la concepción - no 

digo ya ecuménica - sino continental, de los problemas. Como 

verán los lectores en la exposición del Dr. Pardal, la verdad 

es muy otra, y existen a menudo en varias regiones, tanto del 

Norte como del Sur, conceptos terapéuticos y hasta drogas y 

simples, que comprueban una intensa, circulación de 

invenciones, no ya solamente intra-americana, sino a veces 

también extra-continental. 

Otra exageración bastante difundida, es la de hablar 

de los conocimientos anatómicos” del indio, fundándose en el 

hecho de que algunos pueblos tenían un nombre para 

distinguir cada porción del cuerpo o cada víscera; los más 

crédulos traen listas que llenan varias páginas. 

En un error análogo incurren algunos americanistas, al 

atribuir al indio el descubrimiento de la llamada "Sistemática 

Natural", es decir, de un concepto orgánico y clasificador de 

la naturaleza, que ponen al mismo nivel del Systema Naturae, 

por el solo hecho de que algunas denominaciones indígenas 

afectan la forma 



12 Biblioteca “Humanior”  

binominal. Esto fue enunciado en México por Paso y 

Troncoso, para las denominaciones aztecas de especies 

botánicas, por Raimondi en el Perú y en la Argentina, para los 

nombres guaraní de especies zoológicas, por el doctor Jorge 

Dennler en el reciente Congreso Internacional de Ciencias 

Naturales de Mendoza (1937). El error consiste en reducir el 

sistema clasificatorio de Linnaeus al empleo de la 

nomenclatura binaria, mientras ésta obedece a normas de la 

lógica elemental y fue, como es sabido, una mera adaptación 

del concepto canónico de “definición” , tal como aparecía en 

la filosofía antigua: definitio fit per genus proximum et 

differentiam specificam. 

Todos ven qué complejidad de dificultades se 

presentaba - en un campo del todo nuevo, particularmente 

por la orientación continental - al que se propusiese trazar la 

historia de la terapéutica indiana. Apartándonos de la reunión 

de las fuentes y luego de la consideración crítica de las 

mismas, debemos recordar que existen también problemas 

esencialmente etnológicos. América, no es una unidad en el 

terreno de las culturas, como no lo es en el de las razas. 

Investigar, en el campo de la medicina, las diferencias, sin 

perder de vista las congruencias, constituye una tarea de 

suma delicadeza. No puede ser absuelta por un etnólogo, ni 

por un médico, y la colaboración de ambos se presentaba, 

prácticamente dificultosa. Lo ideal era un médico embebido 

de cultura etnológica. 

Hace ya, tres años que he confiado el Lema al doctor 

Ramón Pardal. Es éste un trabajador de grandes me- 

 



 Medicina y cultura 13 

dios, que, a pesar de haber publicado monografías clínicas 

tan señaladas por la prensa extranjera, como su Neumotorax 

espontáneo, Buenos Aires 1934, ha encontrado también et 

tiempo necesario para mantenerse en contacto con mis 

estudios americanistas, cultivando durante varios año tanto 

los problemas de la culturología moderna, como los del indio 

en particular. Llegaron a apasionarlo particularmente las 

cuestiones de la deformación craneana y la trepanación, las 

que le mostraron el camino de la terapéutica en general. 

Mérito innegable de Pardal ha sido conservar un 

comportamiento rectilíneo y ejercer en este tomo una crítica 

de suma objetividad, sin dejarse conmover por los 

exagerados amplificadores de la sabiduría indígena y tanto 

menos por tos detractores del aborigen, que practican una 

indiferencia sumamente fría e incomprensiva. 

En el fondo, esta cuestión se reduce, también ella, al 

valor cuantitativo y a la densidad del conocimiento: es 

suficiente, para conservar la serenidad, que un autor no limite 

su radio a un valle más o menos angosto, ni a una sola región 

o pueblo, sino enfoque, con mirada más amplia y labor 

analítica menos superficial, un continente entero, o la 

ecumene en su integridad. Allí confluyen todas las analogías 

observadas y observables y todas las razones históricas de 

la unidad del pensamiento humano, así como de sus 

contrastes. 

El conocimiento del desarrollo histórico de la medicina 

europea ha permitido al Dr. Pardal superar todas las barreras 

y contemplar cada hecho o sistema de 



14 Biblioteca “Humanior”  

hechos no ya para valorarlo, sino para comprenderlo, 

abarcando las varias manifestaciones panorámicamente, 

además que particularmente, por ser modalidades 

particulares de hechos universales, clasificables dentro de la 

historia de la medicina por una parte y de la etnología por la 

otra. 

Esta visión de conjunto es, cabalmente, la primera, que 

se ha ensayado, lo que constituye un motivo de mérito, pero, 

sin duda, también de modestia, como corresponde a todas 

las iniciaciones científicas. 

Cabe ahora la pregunta: - ¿La organización de un 

número tan copioso de documentaciones y nociones puede, 

desde ya, ofrecernos la base para, delinear resultados? - En 

otras palabras: ¿Qué nos enseña la exposición de Pardal 

sobre las relaciones de los diversos tipos de medicina con las 

diferentes culturas de América? 

El hecho más voluminoso es la presencia de un ciclo 

de magia activa que ha invadido todo el doble continente. Las 

bases espirituales de esta corriente son - desde el punto de 

vista, de nuestro Neo-humanismo - más elevadas que toda 

otra, posición de pueblos económicamente más refinados, 

por representar el summum del poderío de la voluntad 

consciente del hombre, pero el hecho es que esta forma es 

llamada inferior, por ser peculiar de los pueblos con 

economía, primitiva, recolectores y cazadores, También en 

América se encuentra en estado de pureza entre recolectores 

y cazadores, mientras en los pueblos encumbrados subsiste 

en compañía, 



 Medicina y cultura 15 

con otras formas, conservada en las capas más bajas de la 

sociedad. El pensamiento medico de este ciclo consiste en la 

voluntad de maleficio o de beneficio puesta, en juego a través 

de un agente intermedio (espíritu, genio). Su exponente más 

visible es el médico chupador y frotador, que se presenta en 

Tierra del Fuego con el nombre de Khon, con el de Comasca 

en el Perú, de Piache en el Orinoco y las Antillas y fue 

observado - además - entre los Guaraní por Lozano, en la 

provincia de Buenos Aires por Azara, en Chile por Guevara, 

y entre los Aztecas del interior por Alarcón y Serna, mientras 

lo vió Catlin entre Los Pieles-Rojas. Sus collares de pezuña, 

y, más aun, su maraca, lo acompañan en todas parles, desde 

Canadá hasta el Chaco. 

El Shamanismo de tipo siberiano, en cambio, tiene una 

difusión menos generalizada; quedando especialmente 

visible en los dos extremos de Alaska y Araucanía con 

sorprendente conservación de caracteres esenciales, nos 

ofrece un nuevo testimonio del hecho afirmado por 

Nordenskiöld, que el patrimonio de los pueblos australes de 

América es de contenido nórdico, y lleva aún claros vestigios 

de su procedencia subártica. 

Otra masa, inmensa de pueblos, en el continente Norte 

como en el Sur, que ocupan por regla una posición oriental 

respecto a las cordilleras, representan en América el ciclo de 

los Agricultores inferiores o de la Azada. Continúan sus 

médicos y hechiceros pagando su tributo a la magia activa, 

pero aparece mayormente claro el papel de otra magia, 

menos densificada alrededor del 

 



16 Biblioteca “Humanior”  

juego de una hipertrófica voluntad. Continúan sobamientos y 

embrujamientos, como entre los cazadores, pero ya se 

distingue, por su posición de pasividad ante los poderes 

extras-naturales, la evocación y la comunicación mística. 

También aparece más desarrollado el concepto de la 

adquisición de la fuerza mágica por medio de abstinencias y 

penitencias, hasta la misma maceración del cuerpo; concepto 

que en algunos pueblos andinos, como en el Chibcha, llegará 

a la reglamentación de un riguroso noviciado del aspirante al 

sacerdocio (este pensamiento, de indudable esencia mágica, 

se desarrolla en todo el mundo y permanece adherido a 

religiones tan elevadas como el Islamismo y el Catolicismo). 

Los pueblos agricultores superiores, que pertenecen 

todos al grupo racial de Andidos e Istmidos, junto con una 

organización del estado fundada en la jerarquía de clases 

sociales diferenciadas, con la monarquía a menudo teocrática 

y la religión solar, nos revelan una, medicina de tipo 

sacerdotal-teúrgico, cuyo más amplio desarrollo es visible en 

México, donde muchas drogas reciben el poder curativo de 

su naturaleza divina. También en el Perú, en la invocación de 

los dioses de las rocas y las aguas y en la costumbre del 

acullico, vemos establecida una relación entre el hombre y los 

poderes extra-físicos, cuyo carácter es sensiblemente menos 

mágico, al menos en su base. En la Araucanía la futura Machi 

oye la voz de Nguen-chen que la invita a dedicarse al 

sacerdocio de sacrificante y médica, lo que señala ya un 

desarrollo pleno del sentimiento místico. 

 



 Medicina y cultura 17 

Por último, la medicina del área de los antiguos 

Pueblos, por medio de dibujos de diversos colores y de forma 

tetrágona, se halla implantada sobre una sabiduría 

cosmogónica de tipo elevado, que ya ha dividido el espacio 

horizontal en los cuatro cuadrantes de nuestra geografía 

actual, y ella aparece también entre los Peruanos, en la 

conocido ceremonia, de profilaxis pública y oficial llamada 

Citua. Tales caracteres indican la presencia, del ciclo de las 

Culturas Complejas, o de los Grandes Estados, el VII de 

nuestra tabla (ver el tomo 1 de la Sección A, páginas 86 y 

197). 

En cuanto a peculiares modalidades sacerdotales, 

parece que los pueblos agricultores de un área tan inmensa, 

como la que abarca no sólo México y las Antillas, sino 

también el habitat de Aruacos, Caribes y Tupí-Guaraní, 

sufrieron la dominación de la cofradía, o, mejor dicho, de la 

casta de los Pay o Payé. Que el Payé tuviese una base más 

amplia que la sola cultura amazónica, lo demuestra el nombre 

del Piache de las Antillas y el del hechicero mexicano Payni, 

en segundo término su peculiar condición de perpetuo 

viajero, que no reside en una aldea, sino llega a ella de 

misteriosas lejanías, y en tercer término .la elevada autoridad 

demiúrgica y política que se afirma alrededor de su persona 

y a menudo forma esbozos de teocracias, aunque en ámbitos 

limitados. De qué origen racial fuera este "hombre de 

medicina" y dónde se elaboraran sus conocimientos y 

sistemas, no está definitivamente averiguado, pero de 

 



18 Biblioteca “Humanior”  

seguro no nació en el ambiente Tupi, dentro del cual fué 

nombrado Pay o Caraibe. 

En términos generales, el conocimiento de plantas 

medicinales no es característico de los pueblos recolectores 

y cazadores: por lo que concierne al Gran Chaco, las plantas 

conocidas por el indio pueden contarse con los dedos de una 

mano. El verdadero desarrollo del médico herborista es 

propio de los pueblos con agricultura y, más propiamente, se 

distingue un centro de intenciones araucano, uno caribe, otro 

peruano, y un cuarto mexicano. 

Otro grupo de importantes incógnitas lo presentan las 

maneras como han circulado las invenciones terapéuticas en 

tan amplio escenario. 

Sin duda hay que renunciar, también en esta materia, 

a las fáciles generalizaciones, pues, si por un lado existen 

remedios que han conseguido una expansión casi ilimitada, 

por otro lado tenemos la certeza de que otros nunca llegaron 

a salir de un pequeño núcleo indígena, constituido a veces 

por diminutas aldeas. Sorprendente es que el empleo curativo 

de la planta, medicinal más importante de las que entraron en 

la farmacopea oficial, la Quina, constituyó un secreto que 

nunca, antes de los Europeos, había salido fuera de la aldea 

de Malacotas. En cambio el empleo cutáneo del Urucú 

(Achiotl, Azafrão) se extiende desde las Tierras Calientes de 

México hasta el Chaco, siempre a Oriente de la Cordillera, de 

manera que la urucuización puede llamarse el “vestido” de los 

Americanos con agricultura transitoria. 

 



 Medicina y cultura 19 

Por lo que concierne a las drogas dinamógenas e 

ilusiógenas, sin duda la difusión territorial de tales 

invenciones etnológicas es inmensa, y por su cruzamiento 

puede ser causa de deducciones erradas. He aquí 

formuladas, con cautela, las conclusiones más probables. 

En primer lugar, cuando aparecen estas drogas en el 

seno de pueblos recolectores, todo muestra que las 

recibieron por aculturaciones de los pueblos agricultores 

vecinos. 

En segundo lugar, hay que distinguir entre la simple 

acción dinamógena de la mateína y theobromina, junto con 

débiles cantidades de cocaína absorbidas por masticatorio de 

hojas, y la poderosa acción alucinatoria e inebriante de las 

Daturas y otros tóxicos violentos. Si descartamos la infusión 

de Ilex, cuyo conocimiento por los Guaraní con fines extraños 

a los rituales es discutido, y de todos modos no pudo tener 

una difusión territorial extensa, encontramos que el Cacao fue 

típico de los Mexicanos y otros ístmicos, y la masticación de 

la Coca de los Peruanos; es decir, que las drogas empleadas 

con fines realmente dinamógenos, fueron peculiares de los 

dos pueblos más encumbrados de América. 

En cambio los brebajes con efectos embriagantes 

intensos son propios del Alto Amazonas, tanto los que tienen 

por base la Banisteria, cuanto los de la Datura; aunque estos 

últimos hayan logrado amplificar, un tanto su difusión, los 

primeros quedaron enquistados en el sector de origen, que, 

por ser el centro también de otros 

 



20 Biblioteca “Humanior”  

tóxicos usados en la caza y la pesca, a buen derecho merece 

el título de ''provincia de los venenos". 

Una marcada distinción hay que hacer para los tóxicos 

derivados de las Piptadenias, pues éstos pertenecen a los 

Amazónidos orientales, y por una parte se han extendido, con 

la migración Arauco-Caribe, a las Antillas, y por la, otra, con 

la expansión meridional de los Tupí, al Paraguay. 

Volviendo por un instante a la Coca, harto conocida es 

la coincidencia entre la masticación del Betel por los 

indonesios y de las hojas de la primera por los Peruanos, en 

ambos casos con el agregado de una substancia alcalina, 

pero nadie ha formulado más explícitamente esta correlación, 

de como lo hizo Ulloa: “La planta, la hoja, la manera de usarla, 

sus cualidades, todo es lo mismo”. Optimamente ha obrado 

Pardal al aceptar esta evidencia, sin rehuir la confrontación 

de un elemento americano con otro de un patrimonio extra-

continental. 

Igualmente ha obrado con seguro criterio al seguir los 

cánones de la indagación culturológica en la cuestión de la 

trepanación del cráneo. La frase de Mac Gee “no hay 

paralelismo entre la trepanación y la cultura” está plenamente 

desmentida, por las demostraciones con que termina el Cap. 

VI, y otra vez en esta ocasión se ilumina una obscuridad 

sudamericana con la observación de un fenómeno del 

Océano Pacífico. 

La idea le las “drogas paralelas” de que habla 

Hartswich puede subsistir sólo a condición de que se 

 



 Medicina y cultura 21 

renuncie a la doctrina, hoy inaceptable, de que fueran 

encontradas por el hombre en diversos lugares de la tierra, 

sin que se tuviesen conocimientos recíprocos. Antes de 

aseverar tal independencia de invenciones, tomando el 

ejemplo de las varias especies del género Piper que, con 

idéntica finalidad terapéutica, son usadas en la India, Malucas 

y Polinesia (respectivamente Piper cubeba, P. siriboa y P. 

methysticum) y en México, Perú, Bolivia y Paraguay 

(respectivamente P. medium, P. angustifolium, P. reticulatum 

y P. jaborandi), se imponía destruir dos órdenes de hechos: 

1°, este agente medicinal no aparece en América en los 

pueblos cazadores y recolectores; 2°, el conjunto de los 

pueblos que lo poseen en América forma con los pueblos que 

lo poseen en Oceanía un complejo cuya congruencia ha sido 

ya suficientemente ilustrada en la economía, la organización, 

y varios otros componentes del patrimonio cultural. 

En cuanto a la, importancia, aparentemente muy 

grande, que el doctor Pardal acaba de atribuir a las drogas 

inebriantes e ilusiógenas, téngase bien presente que éstas, 

además de servir para los más distintos fines de la vida 

religiosa y social, no exclugendo el empleo afrodisíaco, 

evidencian conexiones muy íntimas con los sistemas 

curativos y particularmente con la preparación psicológica y, 

diríamos, metapsíquica, del médico indígena, lo que no sólo 

justifica, sino también reclama, su inclusión en un tratado de 

medicina. 

Estos son, en resumen, los lineamientos esenciales a 

que nos lleva la lectura del libro de Pardal, junto con 

 



22 Biblioteca “Humanior”  

otros muchos resultados de importancia, especialmente los 

de orden crítico sobre la valoración desapasionada de los 

medios terapéuticos indígenas. La desorientación que reina 

en esta materia procede de los escritos de la Conquista, en 

los que refleja el estupor ingenuo de los Cronistas ante el 

herbolario del médico aborigen, que para ellos constituía un 

hecho nuevo e inesperado. Del todo análogo fue el estupor 

de aquellos Cruzados los cuales, postrados en sus tiendas y 

llenos de desprecio por los "infieles", fueron curados de sus 

dolencias y llagas por los médicos que graciosamente les 

enviara el Soldán desde el campo enemigo, con lo cual el 

Occidente tomó íntimo contacto con la medicina, persa-

árabe. Que ésta perdurara en los días de la Conquista no es 

un misterio para nadie, y malos jueces de la terapéutica 

indígena pudieron ser aquéllos que en, las vísceras del tapir 

y de la vicuña, buscaban "apreciable Piedra, de Bezoar". 

En este asunto la, única palabra justa puede decirla el 

laboratorio, cuando se investiguen las propiedades de cada 

droga con el rigor metódico que exige la ciencia moderna. El 

presente libro aporta los fundamentos que permiten moderar 

las excesivas y arbitrarias opiniones que reinan sobre el 

propósito, lo que por sí sólo sería suficiente para, asegurar a 

su autor la gratitud de todos los Americanos. 

Buenos Aires, últimos días de abril de 1937. 

J. IMBELLONI 

 

 



 

 

 

 

 

MEDICINA ABORIGEN 

AMERICANA 

Por el Dr. RAMON PARDAL 

____________ 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

 



 

 

ÍNDICE 

_____ 

 

 

PRIMERA PARTE 

ETNOLOGÍA MÉDICA 

 Pág. 

Cap. I. — EL ARTE DE CURAR DEL INDIO Y LA MEDICINA PRIMITIVA 

Preliminares. - Doctrina de la enfermedad y conocimiento nosográfico: a) el 
cuerpo extraño; b)  teoría de la emanación. - Diagnóstico. - Terapéutica. - El 
principio de participación en terapéutica. - La botica repugnante. - Métodos 
auxiliares del tratamiento y su instrumental primitivo. - Cirugía. Anestesia. 
Resumen. 

31 

Cap. II. — LA MAGIA MÉDICA 

El pensamiento mágico. - El Shamanismo propiamente dicho. -  Significado de la 
Medicina Mágica. - Ceremonias mágicas araucanas. - Extracción mágica del 
"quid" maligno por succión. — Casilla transportable de los indios Choco. - La 
magia entre los indios del Chaco Argentino. - Bolsas mágicas de medicina, sin 
medicamento. - El encantamiento por símbolos cosmogónicos con tierras de 
colores. - La magia natural en la determinación del maleficio (simpática y 
analógica). - Profilaxis mágica de las enfermedades. 

56 

 

SEGUNDA PARTE 

MEDICINA DE LOS GRANDES PUEBLOS INDÍGENAS 

 

Cap. III. — MEDICINA DE LOS TUPÍ-GUARANÍ 

El Payé y la magia - La enfermedad por embrujamiento. - Drogas ilusiógenas en 
el diagnóstico: la Pariká. - La urucuización. - Escarificaciones o sajaduras. - Los 
alcalinos. - Las ventosas. - Tratamiento de las heridas: la Copaiba; úlceras 
rebeldes: Guapoí; ulceraciones cancroides: Penaihva. - Las cicatrices y los 
aceites de Icica, Myroxylon y Protium- Tratamiento de heridas ponzoñosas. - 
Hemorragias. - Afecciones intestinales: Paico, Amambay-Guazú, Guapoí e 
Ipecacuana. - Otras drogas: Jaborandi, Guaraná. - Fiebres; afecciones urinarias. 
- Obstetricia y Ginecología. - Puericultura y cuidado de los prematuros. - La grasa 
de Tambú en la alimentación del niño, 

 

93 

 



26 Indice  

 Pág. 

 

Cap. IV, — MEDICINA DE LOS ARAUCANOS 

Caracteres generales, - Magia y empirismo. - Los Machi: carácter y atributos; 
condiciones psicológicas; conocimientos y conceptos metafísicos sobre la 
enfermedad; aprendizaje; ceremonias de iniciación. - La mujer Machi: la vocación 
y el "llamado de Nguen chen"; aprendizaje; iniciación; el Rehue. - La medicina 
mágica y su ceremonial: El Machitún y sus diversas formas. - Los distintos 
prácticos de la medicina: Ampive, Gutave, Vileu, Cupove. - Prácticas quirúrgicas. 
- Sangrías. - Anestesia y Datura Ferox. - Materia médica de origen animal. - La 
magia simpática y el espíritu de participación. - Materia médica vegetal. - 
Repertorio de plantas medicinales. 

 

 

119 

Cap. V. — MEDICINA DE LOS INDIOS DEL ANTIGUO PERÚ. 

Los cronistas y los conocimientos prácticos de los indios. Enfermedad por "quid" 
maligno y tratamiento mágico. - Tipos de prácticos y médicos hechiceros: Ichuri, 
Comasca, Sancoyoc y otros. - Profilaxis colectiva por la magia. - Pronóstico 
oracular y aruspicial: la "limpia del Cui"; el Huayhuachu. - Prácticas quirúrgicas e 
instrumental. - La documentación arqueológica. - Materia médica; sus 
persistencias en los mercados populares. - Los Callahuaya. - Principios de 
clasificación botánica. - Materia médica  de  origen animal. - Remedios de origen 
vegetal. - Drogas del reino mineral. - Puericultura y medicina infantil. 
 
 

149 

Cap. VI. — LA TREPANACIÓN DEL CRÁNEO EN EL ANTIGUO PERÚ. 

El "Inca Skull" de Squier. - Su estudio por Broca y Nelaton. La trepanación entre 
los habitantes del neolítico Europeo. - Concepto de la trepanación: in vivo 
(quirúrgica) y post-mortem (para obtener amuletos). - Trepanación del antiguo 
Perú. Trabajos de Mantegazza, Muñiz y Mac Gee, Lorena, Matto y Lavoreria. - 
Los estudios de Tello. - Expedición de la Universidad de Yale e investigaciones 
de Mac Curdy. - Trabajo de Bello. - Examen analítico de los hechos. - Forma de 
las incisiones. - Instrumental. - Técnica. - Objeto de la trepanación. - Concepto 
culturológico de Wölfel. - La trepanación de los pueblos primitivos actuales: 
Melanesia. - La prótesis oclusiva. - El bisel por retoque. - Radiología. 
 
 

186 

Cap. VII — LA PATOLOGÍA Y LA CERÁMICA DEL PERÚ 

Representación  de enfermedades y actos médico-quirúrgicos. - El problema de 
los huacos antropomorfos con mutilaciones. 
 

217 

 
 
 



 Indice 27 
 
 
 
- Historia del tema: Ashmead y el Congreso de la lepra en Berlín; opiniones de 
Virchow, Polakowsky, Von den Steinen, Jiménez de la Espada. - Mutilaciones 
punitivas y mutilaciones patológicas. - La Lepra, la Sífilis, la Uta. - El problema en 
Buenos Aires: Lehmann-Nitsche. - Los autores peruanos y la Uta. - El asunto en 
la Academia de Medicina de París: Landouzy y Fournier. — Tello y la sífilis. - 
Elementos de la cuestión: mención de las enfermedades en escritos antiguos; 
etimología de la palabra Uta; diagnóstico actual (Leishmaniosos y Blastomicosis). 
 

 

Pág. 

CAP. VIII. — MEDICINA INDÍGENA DEL ANTIGUO MÉXICO. 

Existencia de dos formas. - La forma primitiva en los pueblos pequeños y en los 
campos. - La medicina en las ciudades. - Los elementos nuevos: medicina 
Teúrgica, medicina astrológica. - Enseñanza y ejercicio de la medicina. - Los 
prácticos de la medicina; el Ticitl, el cirujano y traumatólogo; el flebotomo; la 
partera. - Empleo de los ilusiógenos para el diagnóstico. - Conocimientos de 
botánica y observación de plantas medicinales, - Cirugía y patología externa. - 
Tratamiento de las heridas. - Sangrías y sajaduras. - Los Temazcalli. -Obstetricia 
y magia. - Pediatría y magia. - Materia médica: purgantes vegetales; vomitivos; 
diuréticos; sudoríficos; ocitocicos; antidiarreicos; medicamentos dermatológicos. 
 

235 

 

TERCERA PARTE 

DROGAS DINAMÓGENAS, ESTUPEFACIENTES E ILUSIÓGENA 

 

Cap. IX. — Los Caféicos 
 

273 

Cap. X. — La Coca 
 

285 

Cap. XI, — El Peyotl 
 

299 

Cap. XII. — Ayahuasca y Yajé 
 

311 

Cap XIII. — Las Daturas 
 

321 

Cap. XIV. — El Ololiuhqui 
 

328 

Cap XV. — Las Piptadenias 
 

333 

 

CUARTA PARTE 

DROGAS AMERICANAS EN LA MEDICINA MODERNA 

 

Cap XVI — BALANCE POSITIVO DE LA MATERIA MÉDICA INDÍGENA 
 

345 

 



 

 

 

A B R EV IA T UR A S  

Empleadas en la bibliografía 

_________ 

 
 
"A, A. E. F." - Archivio per l’Antropología e la Etnología; Florencia. 
"Am. A." - American Anthropologist; Menasha, Wisconsin, U. S. A. 
"A.M. BA.” - Anales del Museo Argentino de Ciencias Naturales; Bs. As. 
"A. M. M." - Avales del Museo nacional de  México; México. 
"An. U. Ch." - Anales de la  Universidad de Chile; Santiago de Chile. 
"ANTHR." -  Anthropos; Moedling (Viena). 
"A. S. C. A." - Anales de la sociedad científica argentina; Bs. As. 
"B. G. L." - Boletín de la sociedad geográfica de Lima; Lima. 
"B. M." - Brazil médico; Río de Janeiro. 
"B. M. J. L." - British medical journal of London; Londres. 
"B. M. Ch." - Boletín del Museo Nacional de Santiago de Chile; S. de Chile. 
"B. S. A. P." - Bulletin de la Societé d'Anthropologie; París. 
"C. I. A." - Congreso Internacional de Americanistas; con sedes diversas. 
"C. M. L." - La crónica médica; Lima. 
"D. M." - El día médico; Buenos Aires. 
"I" - Inca; Lima. 
"I. B. F." - Instituto de Botánica y Farmacología; Buenos Aires. 
"J. A. P." - Journal de la Société des Américanistes de París; París. 
"J. P. Ch." - Journal de Pharmacie et Chimie; París. 
"L'A." - L'Anthropologie; París. 
"P. M. A." - La prensa médica argentina; Buenos Aires. 
"R. A." - Revue d'Anthropologie; París. 
"R. A. R." - Rivista di Antropología; Roma. 
"R. Ch. H. G." - Revista chilena de Historia y Geografía; Sgo. de Chile. 
"R. Ch. H. N." - Revista chilena de Historia Natural; Sgo. de Chile. 
"R. E. A. Ch." - Revista del Museo Etnológico y Antropológico de Chile; Santiago 

de  Chile. 
"R. G. A." - Revista Geográfica Americana"; Buenos Aires.  
"R. L. A." - Revista médica latino-americana.; Buenos Aires.  
"R. S. M." - Rivista di Storia delle Scienze Mediche e Naturali; Siena.  
"R. U." - Revista Universitaria; Órgano de la Universidad Mayor de San Marcos; 

Lima. 
"S. M." - La semana médica; Buenos Aires.  
"V. B. G. A." - Verhandlungen der Berliner Gesellschaft für Anthropologie, 

Ethnologie und Urgeschichicte; Berlín. 
"Z.f.E." - Zeitschrift für Ethnologie; Berlín. 
 



 

 

 

 

PRIMERA PARTE 

__________ 

ETNOLOGÍA MÉDICA 

 

 

  



 

 

 

 

  



 

 

 
 

 

CAPITULO I 

EL INDIO Y LA MEDICINA PRIMITIVA 

Nuestros conocimientos sobre la Medicina aborigen americana, en la época 

del descubrimiento y conquista del continente, son necesariamente fragmentarios, 

por carecer de tradición escrita autóctona. 

Lo que se sabe y lo que se infiere, se ha reconstruido de acuerdo con los 

siguientes elementos: 

1°   lo que relataron los cronistas 

2°   los restos óseos (esqueletos, cráneos y huesos aislados) y los 

testimonios de naturaleza arqueológica (instrumentos, dibujos, 

cerámicas) 

3°   las observaciones llevadas a cabo en los pueblos o tribus que aún se 

encuentran en estado natural 

4°   las costumbres, remedios y procedimientos cuyos restos se conservan 

en la medicina popular. 

La medicina de los indios que viven en estado primitivo o semicivilizados, o 

que aún viviendo en contacto con los blancos conservan sus costumbres e ideas 

fundamentales, se puede conocer por medio de los relatos o descripciones de 

viajeros, exploradores y etnógrafos. 

Por el estado de la medicina de estos grupos aborígenes se puede inferir la 

de los antiguos, mediante la comprobación de una supervivencia de conocimientos 

y procedimientos ancestrales. 

Por todo ello se deduce que en la América precolombina, y en los pueblos de 

la misma que aún no se adaptaron a lo que llamamos civilización moderna, la 

medicina presentó y 



32 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

presenta, en la doctrina como en la práctica, las características fundamentales de 

la llamada medicina primitiva, a base de magia, empirismo y prácticas quirúrgicas 

de necesidad inmediata. 

Las ideas médicas, en todo lugar y época, fueron originadas y estuvieron 

impregnadas por el sistema mental del pueblo que las creara. 

La mentalidad del primitivo o del semicivilizado es de naturaleza mística, pues 

considera espiritualizada toda la naturaleza y el cosmos visible, sensible y 

presumible, sin que para él exista separación entre los hechos naturales y los 

extranaturales, pues estos últimos se continúan, se complementan, se confunden y 

conviven con aquéllos. 

Este tipo de pensamiento se ha intentado describirlo de acuerdo con sistemas 

creados a posteriori por el hombre blanco, para explicar o describir didácticamente 

ciertos hechos; así se creó el concepto del animismo de Tylor y el de la mentalidad 

prelógica de Lévy-Bruhl. Hasta cierto punto ellos recuerdan las hipótesis que en 

matemática se formulan para resolver problemas por reducción al absurdo. 

De acuerdo con su sistema mental místico o espiritualista, las causas de las 

enfermedades fueron para el indio también de carácter espiritualista. 

Para luchar contra tales causas empleó como procedimiento lo más 

adecuado para combatir a los espíritus: la magia en sus diversas formas, y 

especialmente mediante un espíritu o espíritus subyugados o invocados para luchar 

contra otros. Por esto la medicina aborigen americana ha sido y es 

fundamentalmente de carácter mágico. 

Sólo en las afecciones externas, con manifestaciones visibles o tangibles, las 

que podía considerar un efecto, como heridas, ulceraciones, fracturas, luxaciones, 

etc., empleó el ingenio y la experiencia, obteniendo resultados bastante felices. 

Para el estudio de conjunto de la medicina aborigen 

 

 

 



 El indio y la medicina primitiva 33 

 

americana, que catalogamos dentro del tipo de la llamada medicina primitiva, 

pasaremos en revista los siguientes elementos: 

1°   la medicina, con el examen de las doctrinas sobre la producción de la 

enfermedad y el conocimiento nosográfico 

2°   la terapéutica y la materia médica 

3°   la cirugía. 

 

Doctrina de la enfermedad y conocimiento nosográfico: 

a) El cuerpo extraño 

El sistema mental de cada época y lugar, asociado en grados diversos a la 

observación empírica o sistemática, determina las teorías sobre la esencia de la 

enfermedad; el procedimiento médico o terapéutico estará condicionado por tales 

teorías. 

Los tratadistas de historia de la medicina, al ocuparse de la medicina 

primitiva, consideran el hecho objetivamente y en su aspecto externo, describiendo 

como características de la teoría de la enfermedad entre los primitivos: 

1°   la doctrina del cuerpo extraño 

2°   la teoría de las emanaciones 

3°   el concepto tipológico o de enfermedad local, definiendo a ésta por la 

topografía del dolor o por el síntoma más saliente. 

La teoría más antigua de los pueblos primitivos acerca de la enfermedad, 

según Hofslaeger, ha sido la del cuerpo extraño. 

Según ella el hombre primitivo y el semicivilizado, al observar que las 

afecciones elementales quirurgicotraumáticas, por accidentes o heridas de 

combate, eran producidas por cuerpos extraños que venían desde afuera, tales 

como espinas, flechas, piedras, etc., extendió el concepto del cuerpo extraño a las 

enfermedades internas. 



34 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Con el mismo criterio concibió como factores determinantes de 

enfermedades internas, los cuerpos extraños que penetran de un modo natural 

(venenos, parásitos, alimentos echados a perder) o constituidos por los elementos 

de sostén de la vida, (aire, sangre), los que por alteración o estancamiento en su 

curso, se comportan como tales. 

Cuando no pudieron explicar por medios naturales la enfermedad - dice 

Diepgen - los primitivos pensaron en lo sobrenatural o extranatural, y así nació en 

su espíritu el concepto de enfermedad por cuerpos extraños sobrenaturales 

(demonios, espíritus malignos) o determinados por emanación mágica. 

Según la teoría de las emanaciones, cuya importancia en la concepción de 

los primitivos ha sido subrayada por Karutz, todos los objetos y seres del mundo se 

influencian recíprocamente por sus emanaciones, existiendo emanaciones de 

belleza y de fealdad, de fortaleza o debilidad, y finalmente de salud o enfermedad. 

La medicina aborigen americana se adapta a tales caracteres; pero el criterio 

historiográfico y el médico no lo explican todo. Hay puntos que no se pueden 

discriminar sino por medio de la antropología y la etnología. 

En patología médica, al considerar una enfermedad, se estudian en 

particular: la etiología (causa), la patogenia (mecanismo), el cuadro clínico y su 

diagnóstico. 

Los tratadistas de la historia de la medicina, al considerar el asunto, han 

tenido en cuenta casi exclusivamente la patogenia. La etiología de las 

enfermedades es para el primitivo de carácter mágico o espiritual, y sólo con ayuda 

de la etnología se llega a comprender su significado. 

Para la mayoría de los pueblos primitivos la enfermedad y la muerte 

constituyen hechos inexplicables, pues, según su criterio, el hombre sería inmortal, 

y por lo tanto la enfermedad y la muerte no podrían sobrevenirle sino como conse- 

 

 



 El indio y la medicina primitiva 35 

 

cuencia de una mala influencia mágica, de origen divino, humano o de ultratumba. 

La enfermedad, por lo común, es considerada por ellos el producto de un 

agente invisible e intangible, concebido de diversas maneras. 

Por eso, cuando Diepgen, entre otros, habla de una extensión del concepto 

de cuerpo extraño natural, al de cuerpo extraño de origen sobrenatural, se aproxima 

a la realidad de los hechos, pero su fórmula no es completa. 

Para el pensamiento del contemporáneo civilizado, el mundo invisible de los 

espíritus determinantes de la enfermedad es algo exterior a lo que nosotros 

llamamos la Naturaleza, pero para el primitivo, estos dos mundos no forman más 

que uno. Los elementos místicos son tan naturales como los otros. 

Im Thurn, hablando de los indios de la Guayana, dice: "La idea de que los 

dolores son causados por cuerpos extraños incrustados en las carnes del paciente, 

está ampliamente difundida entre los pueblos no civilizados del mundo entero, como 

se sabe desde largo tiempo; pero no se ha hecho resaltar suficientemente que ese 

cuerpo extraño - por lo menos entre los indios de la Guayana - es a menudo, si no 

siempre, mirado, no simplemente como un cuerpo natural, sino como la forma 

materializada de un espíritu enemigo". 

Respecto del reumatismo, los Cherokí piensan que esta enfermedad es 

producida por el espíritu de los animales a quienes han muerto en la caza, 

especialmente los ciervos, los cuales se introducen en el cuerpo del cazador con 

deseos de vengarse; por ello designan a la enfermedad con un nombre figurado que 

viene a significar más o menos lo que se introduce o aquél que se introduce, y es 

considerada como un ser vivo, enviado por el Jefe de los ciervos para que se 

introduzca en los miembros del cazador. 

Este concepto de la enfermedad de origen mágico, deter- 

 

 

 



36 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

minado por venganza del espíritu de un animal muerto sobre su cazador, se 

encuentra en diversos lugares. Von den Steinen consigna que entre los Bororó del 

Brasil ocurre lo mismo. "Un cazador cae enfermo o muere; ¿a quién atribuir esta 

villanía?. . . al espíritu de un animal muerto en la caza, que se venga". 

El quid maligno en numerosos casos no actúa produciendo perturbaciones 

de carácter físico objetivo, como dolor, fiebre, vómitos, diarreas, sino que su acción 

es puramente consuntiva, depresiva o psíquica, por desarreglos o perturbaciones 

en el alma. 

Al lado de estas perturbaciones de salud por introducción de un espíritu o 

quid extraño, tienen importancia, para el indio, los estados de enfermedad 

determinados por la fuga, extracción o substracción del espíritu o del alma, o una 

de las almas del paciente. En América los ejemplos son numerosos. Recordaremos 

la frecuencia de enfermedades por "susto" o "pérdida del ánimo" en el Perú antiguo 

y moderno, y la substracción del espíritu por entes malignos, entre los actuales 

Toba-Pilagá del Chaco argentino, consignadas por Palavecino y Arnott. 

 

b) Teoría de la emanación 

Entre los indios americanos tenemos una prueba representativa del concepto 

primitivo de la enfermedad por emanación, en las denominaciones de las mismas 

empleadas por los Incas, y en sus ideas sobre el Kaikar. 

El aire, conductor de emanaciones mágicas, era para ellos, según veremos 

al tratar el asunto en el capítulo pertinente, el factor determinante de muchas 

enfermedades cutáneas, nerviosas, pulmonares, intestinales, hasta tal punto que el 

vocablo aire (Huaira) forma parte integrante del nombre de la enfermedad. Así 

tenemos: 

Husna Huaira: eczema. 

 



 El indio y la medicina primitiva 37 

 

Jurra Huaira: urticaria. 

Sullu Huaira: enfermedad de la piel. 

Cceho Huaira: tétano-lumbago. 

Aya Huaira: (epilepsia. 

El Kaikar consistía en un estado particular caracterizado por opresión, 

decaimiento y dolor de cabeza, que podía llegar al desvanecimiento. 

El Kaikar en su significado más amplio, abarcaba el mal de montaña, el mal 

por exhalaciones de las tumbas, el ocasionado por el espíritu de los muertos y el 

determinado por las Divinidades de la Montaña. 

Desde el punto de vista del conocimiento y descripción de las entidades 

morbosas, como lo ha subrayado Hoefler, las enfermedades internas para los 

pueblos primitivos o semi-civilizados se caracterizan exclusivamente por las 

manifestaciones dolorosas a que dan lugar o por su síntoma más saliente. 

Un concepto anatómico de la enfermedad sólo puede alcanzarse cuando se 

conocen las vísceras y sus funciones. 

Para citar ejemplos americanos, recordaremos las denominaciones 

empleadas por los Incas: 

Zamai Piti  (respiración quebrada): neumonía. 

Chaqui Oncoy (morbo que consume): tuberculosis. 

Rupa Chucchu (calor y escalofrío): fiebres palúdicas. 

Uma Nanai: cefalalgia, congestión cerebral. 

Sonco Nanai: dolores y disturbios intestinales. 

Aun entre los pueblos cuyo tipo de civilización es más próximo a la de los 

blancos, la nosografía o descripción de las enfermedades y los métodos de examen 

fueron rudimentarios. 

Las pretendidas pruebas de su habilidad o de su grado de conocimiento en 

el arte de la exploración médica de los síntomas o signos, solo constituyen opiniones 

personales que consignaremos sin compartir. 

Así, como veremos en el capítulo sobre los Araucanos, Molina decía que 

tenían buenas "nociones del pulso". Gar- 



38 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

cilaso consignó que estando Atahualpa en la prisión, vinieron a verlo los indios, y 

que le tomaron el pulso en la "junta de las cejas". Lastres, del Perú, ha publicado 

las figuras de vasos de cerámica en los cuales se ha querido ver a médicos indios 

examinando enfermos. 

 

Diagnóstico 

La concepción mística de la enfermedad origina procedimientos correlativos 

de diagnóstico. Por ello, ante todo, se trata de saber cuál es la fuerza o influencia 

maligna que se ha apoderado del paciente, qué maleficio se ha ejercido sobre él, y 

cuál es el ser vivo o muerto que tiene interés en el sufrimiento o la muerte del 

enfermo. 

Este diagnóstico tiene que ser hecho por un hombre con cualidades 

especiales para entrar en contacto con las fuerzas misteriosas y con los espíritus, y 

con poder para combatirlos y expulsarlos. Este es el médico hechicero o Shamán. 

El primer cuidado del Shamán será el de colocarse en estado especial, para 

comunicarse con las fuerzas o los espíritus y ejercer sobre ellos los poderes que 

posee. "De allí - dice Lévy Bruhl - toda una serie de operaciones preliminares que 

duran muchas horas o toda una noche: ayunos, intoxicaciones, trajes especiales, 

ornamentos mágicos, encantamientos, danzas agotadoras, transpiración excesiva, 

a tal punto que el Shamán llega a perder el conocimiento o a ponerse fuera de sí, 

realizándose entonces lo que se llamaría un desdoblamiento de la personalidad. El 

se ha hecho insensible a todo lo que lo rodea, pero, por el contrario, se siente 

transportado al mundo de las realidades intangibles e invisibles, al mundo de los 

espíritus, o por lo menos, entra en comunicación con ellos. En este momento el 

diagnóstico se hace por intuición y por consecuencia sin error posible; según su 

mentalidad el paciente y los suyos creerán ciegamente". 

 

 

 



 El indio y la medicina primitiva 39 

 

El diagnóstico no se hace por lo tanto mediante un examen o una 

comparación de los síntomas físicos o mentales, sino por intuición en estado de 

trance o por la magia adivinatoria o por métodos oraculares o aruspiciales. Son 

indiferentes al examen de los síntomas físicos, porque "no es el cuerpo, ni son los 

órganos visibles lo que determinan la causa del mal: es el alma o el espíritu el que 

está atacado y por lo tanto no tiene objeto la observación de los síntomas visibles". 

En los casos difíciles el primitivo utiliza como auxiliares del diagnóstico y 

pronóstico, además de los presagios y agüeros y la consulta de los oráculos, el 

hipnotismo y las visiones en éxtasis. El estado de éxtasis lo procuraba el médico al 

enfermo y a sí mismo, por la sugestión, el hipnotismo o por medio de drogas 

ilusiógenas y estupefacientes. 

Al tratar de las drogas ilusiógenas y estupefacientes del indio americano, 

veremos cómo éstos han usado para entrar en trance, al hacer el diagnóstico y el 

pronóstico, el Peyotl en Méjico, el Ayahuasca en el Nordeste del Amazonas, las 

Daturas entre los Záparo actuales y los Mayo y la Paricá o Cevil entre los antiguos 

Tupí-Guaraní y los actuales Mataco, entre otros numerosos ejemplos. 

 

Terapéutica 

Siendo la etiología de las enfermedades de carácter mágico o espiritual, el 

tratamiento fue necesariamente de la misma naturaleza. Así nacieron un gran 

número de ceremonias para alejar por medio de la magia la causa de la enfermedad 

y también para efectuar su profilaxis. 

Bajo el punto de vista patogénico, hemos dicho que el quid maligno actuaría 

mecánicamente a la manera de un cuerpo extraño; por ello, en la mayoría de los 

pueblos primitivos, la enfermedad era tratada asociando a la magia la extracción 

mecánica por succión y sobamiento. 

 

 



40 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Lévy Bruhl sintetiza así la práctica ritual de los médicos primitivos sobadores 

y succionadores: "El Doctor, cuando ha terminado sus encantamientos y sus 

operaciones mágicas, mientras está en comunicación con los espíritus, aplica la 

boca sobre la parte enferma, y después de un esfuerzo de succión más o menos 

prolongado, muestra con aire de triunfo al paciente y a los asistentes un pequeño 

trozo de hueso o piedra u otra substancia. Todos creen que lo ha extraído del cuerpo 

enfermo. El cuerpo extraño no sería la causa sino la, forma materializada de un 

espíritu maligno". 

Para expulsar el quid maligno introducido en el organismo se emplearon y se 

emplean los medios que la experiencia había enseñado a usar contra los enemigos 

naturales: gritos, ruidos de sonajas, matracas y máscaras horribles, con dientes de 

tigre y pieles de animales; con ellas se cubría el médico para espantar o alejar, con 

astucia o engaño, a los espíritus malignos. 

Por otra parte, como el indio considera a los entes imponderables que rigen 

los destinos de los hombres, sometidos a todas las pasiones humanas y por lo tanto 

accesibles a los ruegos, donativos y cohechos, recurrieron a éstos, por medio de 

alguien que supusieron con poderes y entendimientos para ello: el médico 

hechicero, llamado "Shamán" por los etnólogos. 

No obstante ello, el concepto mágico ha sido siempre acompañado de ciertas 

dosis de empirismo y de observación. 

La práctica mágica - ha dicho Diepgen - encierra siempre un núcleo empírico. 

La magia - añade Maxwell - contiene en embrión la ciencia, y el nacimiento y 

progreso de esta última parece haber consistido en un lento y largo proceso de 

separación de lo falso y lo verdadero contenido en las prácticas de la primera. 

La medicina empírica aborigen dirigió su acción a la eliminación de los 

cuerpos extraños naturales (cuerpos extraños 

 

 



 El indio y la medicina primitiva 41 

 

propiamente dichos y estancamientos patológicos de substancias naturales) por 

medio de purgantes, vómitos, estornudatorios, diuréticos, sangrías, sudoríficos 

(Jalapa, Ipecacuana, Jaborandi, Veratrina). 

El empirismo creó así un cuerpo de medicamentos y prácticas. La flora 

suministró una cantidad de medicamentos, que la experiencia reunió y consagró, 

constituyendo lo que podríamos llamar el balance positivo de la terapéutica 

indígena, incorporado a la medicina universal, entre cuyos remedios de procedencia 

aborigen americana se encuentra la Ipecacuana, la Quina, la Coca, la Jalapa, el 

Chenopodio, la Copaiba, el Podofilo, los Bálsamos del Perú y de Tolú, el Jaborandi, 

la Polígala, la Ratania. 

Pero si los reinos animal, vegetal y mineral suministraron remedios que se 

usaron a raíz de los resultados de una experiencia que el tiempo consagraría, 

también se usaron por las propiedades de orden espiritual y mágico que se les 

suponía, o por lo que se ha llamado entre los estudiosos de la mentalidad primitiva, 

el espíritu de participación. 

En realidad es pequeño el número de plantas realmente útiles, si se compara 

con la extraordinaria cantidad de plantas empleadas por el indio, consignadas por 

los cronistas, viajeros, historiadores, etc., cuyas propiedades no han sido 

comprobadas, y a menudo no resisten a un análisis superficial. 

Un hecho que podría inducir a engaño a observadores superficiales acerca 

del valor de los conocimientos, es la posesión de drogas que fueron incorporadas a 

la medicina contemporánea. Se trata de un hecho de carácter general sin valor 

positivo. La terapéutica ha nacido en la sociedad antes del conocimiento de las 

enfermedades y del desarrollo de lo medicina, como arte o como ciencia. 

El poder curativo de los medicamentos no consistía tanto en su composición 

como en las virtudes de carácter mágico 

 

 



42 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

que poseían o que una voluntad extra natural o una práctica mágica les incorporaba 

o asociaba. 

Broocke consigna que los Dayaco "no hacen caso de una droga sino cuando 

ella ha sido objeto de pases misteriosos y de acuerdo con instrucciones 

interminables para saber cómo tomarla, en qué posición y qué encantamientos 

repetir mirándola". 

Nassau en su obra sobre los primitivos de África del Oeste refiere que "las 

drogas producen sus efectos, no como las nuestras, por las propiedades químicas 

que les son inherentes, sino por la presencia de un espíritu de que son el vehículo 

favorito". 

Miss Kingsley expresa esta idea con una fórmula elegante y precisa: "En toda 

acción ejercida, un espíritu obra sobre un espíritu: por lo tanto el espíritu del remedio 

obra sobre el espíritu de la enfermedad". "Ciertas enfermedades, pueden 

combatirse por ciertos espíritus, que están en determinadas hierbas. Otras 

enfermedades no obedecen a los espíritus que habitan la hierba; ellas deben ser 

extirpadas por espíritus más altamente colocados". 

Aun hoy las tribus del Chaco, piden a los blancos, cuando les dan aspirina o 

les aplican tintura de yodo, que recen una oración o canten algo, para que el remedio 

tenga eficacia. Arnott narra risueñamente que, al aplicar tintura de yodo, la 

entonación de un aria de ópera tenía virtudes reforzadoras de la terapéutica. 

En diversos lugares las plantas medicinales fueron personificadas y 

animadas de una espiritualidad, lo que requiere una especie de ritual para su 

obtención o empleo. 

Entre los indios americanos podemos citar como ejemplo la concepción 

mística de los Guaraní sobre el Yarihí o Ishíh. 

Bertoni dice que de acuerdo con la idea de la existencia de un Yarihí, genio 

tutelar de cada objeto o ser, al cual co- 

 



 El indio y la medicina primitiva 43 

 

munica su espiritualidad, "todo medicamento o la planta que lo produce, merecen 

un respeto especial, faltando el cual puede perderse el efecto del remedio". "No hay 

que derramar ni dejar caer al suelo por descuido, ni dejar sobrar nada, ni 

menospreciar, ni echar los restos en lugar donde se pise". "Por lo mismo las plantas 

medicinales no deben ser cortadas ni arrancadas sin necesidad, sino cuando se 

usan y sólo para esta emergencia". 

Hablando de hechos semejantes entre las tribus del Canadá, Charlevoix 

refería que la virtud curativa de las drogas está en general subordinada a gran 

número de condiciones. Es necesario que las plantas sean recogidas por 

determinadas personas, en momentos especiales, con determinados instrumentos, 

con determinados encantamientos y en determinadas fases de la Luna. 

Charlevoix consigna que en el Canadá "antes de la partida para una 

expedición de guerra, ante todo el grupo reunido en asamblea, uno de los 

hechiceros declara que va a comunicar a las raíces y a las plantas, de las que ha 

hecho buena provisión, la virtud de curar toda clases de heridas y hasta de dar vida 

a los muertos. Se pone a cantar, mientras otros hechiceros le responden con 

grandes gesticulaciones y durante este encantamiento la virtud medicinal se 

expande sobre las drogas". 

Mooney refiere que entre los Cherokí los médicos hechiceros, cuando van a 

buscar las hierbas, las cortezas y las raíces, deben hacerlo conforme a reglas muy 

complicadas. Ante todo se proveen de un cierto número de perlas blancas y rojas, 

que deben remover entre sus manos y a las cuales atribuyen una gran importancia 

mágica, pues creen que al agitarlas así, adquieren vida. Según Mooney, el Shamán 

debe aproximarse a la planta por cierto lado, y dar vuelta alrededor de ella, de 

derecha a izquierda, una o cuatro veces, recitando ciertas plegarias. Arranca 

entonces la planta con 

 

 

 



44 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

sus raíces, deja caer una de las perlas en el agujero, y lo tapa con tierra". 

Por lo común el hechicero no debe tocar a las tres primeras plantas que 

encuentra, cogiendo solamente la cuarta. Las cortezas deben ser recogidas siempre 

del lado que mira hacia el Este. 

En lo que atañe a la materia médica de origen animal, la grasa, y 

especialmente la de la región lumbar y perirrenal, ha gozado siempre entre los 

primitivos (particularmente entre los Australianos, como entre los aborígenes 

Americanos) de un prestigio mágico elevado, atribuyéndosele propiedades 

vitalizadoras. 

El hecho ha sido puesto de relieve por Graebner para los Australianos y por 

Palavecino para los Americanos. 

La grasa de diversos animales y hasta una pretendida grasa humana, se 

vende aún en los mercados populares de medicina o Hampikatu de varias ciudades 

del Perú. 

El principio de participación en terapéutica 

Es un hecho consignado por numerosos autores que se han ocupado de la 

psicología de los pueblos primitivos, que entre éstos es común un tipo de raciocinio 

que se ha llamado el principio de participación. Este consiste en la pretendida 

influencia que objetos distintos ejercerían uno sobre otro, por la única razón de 

semejarse en la forma o de impresionar análogamente los sentidos. 

El ejemplo siguiente, referido por varios tratadistas, nos dará una idea 

aproximada de su significado. Gran número de pueblos primitivos tratan de provocar 

la lluvia haciendo ruido con tambores. El proceso mental es, en esquema, el 

siguiente: el redoble del tambor participa del trueno, por su ruido semejante; tocando 

el tambor, se imita el trueno y se originará el trueno porque el ruido participa del 

mismo; el 

 



 El indio y la medicina primitiva 45 

 

trueno irá probablemente acompañado de lluvia. Tocando el tambor se conseguirá 

que llueva. 

Una planta que tenga la forma de un órgano servirá para curar sus 

enfermedades, porque participa de su forma. 

Con el mismo criterio, los órganos o diversas partes del cuerpo de un animal 

que se caracterice por su agudeza de oído o de vista, o por su fortaleza, o en el que 

predomine una determinada característica fisiológica o espiritual, fueron empleadas 

en terapéutica. 

Se ha hablado de ciertos casos de medicación opoterápica; para nosotros no 

se trata más que de un caso particular de medicina imbuida del espíritu de 

participación. 

Así por ejemplo los Araucanos e indios de la Pampa administraban en los 

estados melancólicos el cerebro de gaviota. Si en apariencia se trata de un caso de 

opoterapia, para nosotros sólo resultaría una opoterapia "de efecto", pero no "de 

intención". 

Con el mismo criterio el "pelo de ñandú" fue empleado como remedio contra 

la sordera o afecciones del oído, porque el ñandú tiene un oído extremadamente 

fino. 

Bertoni consigna que los indios Cainguá del Paraguay empleaban para curar 

las afecciones oculares la carne de buitre, porque el buitre goza de una vista 

extraordinaria, según lo indica su segundo nombre indígena Arahwirechapaco, que 

quiere decir "el qué desde los aires lo ve todo". Por la misma razón el indio Guaraní 

para dar soltura y vivacidad a los movimientos - según Bertoni - en ciertas ocasiones 

ingería tábanos. 

Una derivación de las mismas ideas han visto algunos en la costumbre que 

persiste aún entre los cuidadores de gallos de riña, de hacer comer a estos animales 

alacranes y otros insectos picadores. 

Entre los Araucanos, las mujeres embarazadas ingerían el Payun (Aracnites 

uniflora Ph., Burmaniáceas) para tener 



46 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

hijos varones, porque la flor de esta planta tiene una especie de barba varonil 

(Gusinde, Philippi). 

Palavecino refiere que entre los Pilagá, antes del parto, las mujeres se untan 

el cuerpo con grasa de raya para librar sin dolor, porque la raya no tiene la cría, 

dentro del vientre sino en una bolsa fuera de él. 

El mismo autor ha visto que los Pilagá, cuando tienen ampollas en los pies, 

se friccionan con grasa de ciervo, para adquirir la ligereza de ese animal. 

F. Boas relata que en la Columbia Británica a las mujeres estériles se les da 

a beber un cocimiento de nidos de abejas o de moscas, porque éstas se reproducen 

en gran cantidad. 

La botica repugnante 

Un elemento característico de la medicina primitiva es la botica repugnante. 

Se ha llamado así a cierto tipo de medicación consistente en el empleo de 

excrementos o secreciones (materias fecales, orina, sangre menstrual), elementos 

descompuestos, sabandijas e insectos, etc. 

Entre los aborígenes americanos los ejemplos son numerosos. 

Gusinde refiere que las machi de Panguipulli (Araucanía) dan a la mujer 

estéril para que tenga familia, excrementos de ratón con algunas hierbas. 

Los Aztecas empleaban en los estados consuntivos del aparato respiratorio, 

una droga compuesta con orinas, lagartijas y carbón vegetal (Ocaranza). 

Los habitantes del altiplano Perú-boliviano y del norte de Chile y Argentina 

utilizaban como diurético excrementos de Chinchilla (Eryomis laniger), según J. A. 

Domínguez. 

Los indios del antiguo Perú utilizaban en los estados espasmódicos, en las 

afecciones cardíacas y en la epilepsia, la ingestión de un coleóptero del género 

Scotobius. 



 El indio y la medicina primitiva 47 

 

Métodos auxiliares del tratamiento y su instrumental  

primitivo 

El ingenio indígena creó un instrumental auxiliar para ciertas formas de 

aplicación medicamentosa y para el tratamiento físico de las enfermedades. 

Así las ventosas, enemas y la balneoterapia contaron con una utilería 

propia. 

ENEMAS. — Entre os Araucanos se empleó para la introducción rectal de 

medicamentos (la bilis de guanaco, por ejemplo), un aparato construido con 

estómagos o una vejiga urinaria que llevaba como cánula un trozo de caña o un 

hueso. 

Aparatos semejantes se emplearon como irrigadores para lavar heridas, 

adoptando como cánula el cañón de las plumas grandes de las aves. 

Los Aztecas empleaban mucho la lavativa, que designaban con el nombre 

de Nitepamaca. 

VENTOSAS. — Las ventosas fueron aplicadas por los primitivos de casi todo 

el mundo. En diversas regiones de África se emplea para ello un asta de animal 

con el extremo agujereado, aspirando el aire por él y ocluyéndolo, una vez hecho 

el vacío, con un trozo de barro. 

En América, las ventosas fueron empleadas con la mayor frecuencia por los 

Tupí-Guaraní. 

Piso consigna que no emprendían un viaje sin llevar provisión de ellas. El 

aparato utilizado consistía en una calabaza (Lagenaria vulgaris), con un orificio 

amplio sobre la parte a aplicar y otro pequeño sobre la parte superior, por la cual 

se hacía el vacío aspirando con la boca y ocluyendo con barro. 

LA BALNEOTERAPIA  CALIENTE  Y  DE   VAPOR  fue  utilizada con gran amplitud. 

Muchos pueblos americanos empleaban para ello cáma- 



48 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

ras especiales semejantes a hornos en los cuales el agua se calentaba por medio 

de piedras caldeadas al fuego. 

El tipo más difundido está representado por el Temazcalli de los Aztecas y 

Maya-Quiché. Los Comechingones de Córdoba empleaban hornos semejantes. 

 

Cirugía 

Parecería que el indio hubiese adoptado dos tipos de conducta para el 

tratamiento de las enfermedades. 

Uno para las enfermedades o estados ostensibles y tangibles (heridas, 

ulceraciones, fracturas, luxaciones), otro para las afecciones de causa intangible o 

que necesitan una deducción mental para explicarlas (enfermedades internas, etc.). 

A las primeras, que parece haber interpretado como consecuencia de una 

causa que actuó, esto es, como efecto físico, las trató empíricamente y físicamente, 

como cosas tangibles. 

Para las segundas, necesitando la explicación de un estado intangible, las 

resolvió de acuerdo con su sistema mental, atribuyéndole una causa misteriosa y 

como si tratase no de un efecto sino de una causa en actividad en ese momento. 

La cirugía ha permanecido por ello como un sistema aparte de la medicina 

interna. Esta última, basando su práctica en una teoría sobre la esencia de la 

enfermedad, se ha desarrollado en todas las épocas, en el terreno de la 

especulación. La cirugía se ha originado y desarrollado en la acción, por obra de 

una necesidad, a menudo urgente, y se ha desenvuelto en el terreno del empirismo. 

Su práctica y la comprobación de sus efectos ostensibles trajeron una experiencia. 

"La mejor maestra del arte quirúrgico ha sido la necesidad - dice Diepgen - 

que ha obligado unas veces a pequeñas intervenciones (abertura de focos 

purulentos, extirpación de neoplasias superficiales) y otras a grandes operaciones. 

Los 



 El indio y la medicina primitiva 49 

 

accidentes y combates dieron lugar a heridas, fracturas y luxaciones que hubo 

necesidad de tratar, naciendo así las suturas de las heridas, los vendajes de 

extensión permanente, colocando los miembros fracturados en moldes de arcilla". 

El acto quirúrgico más elemental impuesto por el medio y el género de vida 

que llevaban, consistió en la extracción de espinas. Cada pueblo tuvo para ello su 

instrumental propio, siendo los más comunes los pequeños punzones de hueso o 

los aparatos compuestos por un diente aguzado munido de un mango al cual se 

ataba. Podemos suministrar como ejemplos los ejemplares recogidos por Sabathe 

entre los Karimé, de Sud América, conservados en el museo de Göteborg. 

La sangría fue practicada en América con instrumentos variables según la 

región. 

Además de la sangría en las grandes venas, se la practicaba con mayor 

frecuencia en las pequeñas venas de diversas partes del cuerpo, con carácter local. 

Al respecto, conviene establecer que debe separarse la sangría propiamente 

dicha por sección de una vena, de la emisión sanguínea por sajadura o por 

escarificación regional mediante varias incisiones de la dermis, para tratar el 

cansancio o la pesadez de los miembros. 

Estas sajaduras o escarificaciones dérmicas, fueron practicadas 

especialmente por los Guaraní y los Araucanos. En los tiempos actuales han sido 

mencionadas por Palavecino, entre los Pilagá del Chaco Argentino. 

En México había sangradores especiales llamados Tezoctezoani. 

El instrumental empleado para la sangría era el cuchillo de sílice o de 

obsidiana. Entre los Araucanos se empleaba un trozo de sílice de forma ovalada o 

lanceolada unida a un mango de madera, tomando el conjunto una forma de martillo. 

Oyarzún ha encontrado uno de estos instrumentos, 

 

 



50 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

que se conserva en el Museo de Chile. Un instrumento similar se empleaba en el 

antiguo Perú. 

Para utilizarlo, según referencias de algunos cronistas, se colocaba la punta 

del instrumento cortante sobre la vena y se le daba un papirotazo. 

Para las escarificaciones o sajaduras, los Guaraní empleaban espinas de 

palmera, dientes de acutí, etc. Los Pilagá empleaban punzones de hueso. 

Para detener la emisión sanguínea en las sangrías, se empleaban 

masticatorios de hierbas. Este procedimiento era empleado corrientemente por el 

elemento popular en Europa en tiempos de la conquista. Cervantes refiere que a 

Don Quijote, herido en una oreja, los cabreros le detuvieron la hemorragia con un 

masticatorio de hojas de romero aplicado sobre la herida. 

Los flemones y abscesos eran tratados con cataplasmas, fomentos, 

aplicaciones de hierbas y después incididos. 

El pus de los flemones y abscesos era extraído por lo común chupándolo con 

la boca. Tal método ha sido empleado entre otros por los Araucanos, y según 

Freeman por la mayoría de los indios de Norte América. Otras veces la aspiración 

se efectuaba mediante tubos especiales. 

La irrigación se efectuaba en diversos lugares con aparatos construidos con 

una vejiga urinaria que llevaba como cánula un hueso o el canuto de una pluma. 

El aborigen americano practicó la sutura de las heridas empleando agujas de 

madera, de hueso, etc.; como material de sutura utilizó cabellos y fibras vegetales. 

Se han descripto algunos procedimientos bizarros empleados en ciertos 

lugares. 

Cobo ha referido suturas practicadas por medio de hormigas, a las que se 

hacían pinzar los labios de la herida, seccionándoles después el cuerpo. Esta 

práctica ha sido descripta en pueblos primitivos de otros continentes. 



 El indio y la medicina primitiva 51 

 

El indio trató las heridas con aplicaciones de los llamados bálsamos, como el 

del Perú y el de Tolú, o de aceites como el de Copaiba (empleado por los Tupí-

Guaraní). 

Las heridas tórpidas, fueron tratadas con jugos de plantas vesicantes, como 

el Guapoí entre los Tupí-Guaraní. 

Efectuaban los apósitos quirúrgicos substituyendo el algodón con plumones 

de aves. 

Reducían las luxaciones y trataban las fracturas. 

Queremos comentar aquí una práctica terapéutica que indujo en error a 

algunos publicistas, los cuales hablan de plantas empleadas para curar las fracturas 

óseas. Esto implica un error de concepto, pues el cirujano sólo coapta los trozos de 

hueso, afrontándolos en buena posición; la consolidación de la fractura y la unión 

de los tejidos los hace el mismo organismo. No hay tal cura de las fracturas por 

emplastos de hierbas, en el que estas últimas sean el factor determinante. 

Según referencias diversas, se sabe que en el antiguo Perú, envolvían los 

huesos fracturados con algas marinas, y en otras ocasiones, con las hojas frescas 

del Huaripuri (Valeriana coarctata). 

Los indios de América aplicaron aparatos de prótesis para los miembros 

amputados, por medio de pilones de madera, De ello existen representaciones en 

la cerámica Mochica. 

Lisardo Vélez ha publicado el estudio de una momia con el miembro inferior 

amputado, en cuya extremidad encaja un pilón de madera; la porción inferior 

desgastada de este último, permite comprobar que fue utilizado para caminar. 

Según Freeman, en el Museo de Colorado (EE. UU.) se guardan varios 

aparatos ortopédicos para fracturas de los huesos de la cadera. Estos aparatos son 

de madera pulida, redondeados convenientemente para ajustarse a los 

 



52 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

miembros, y presentan los bordes rebajados para evitar lesiones de la piel. 

En el Field Museum de Chicago se conserva un aparato de prótesis para el 

miembro superior y varias muletas indígenas. 

 

Anestesia 

En algunos de sus actos quirúrgicos, practicaron una anestesia rudimentaria. 

Los Araucanos empleaban para la anestesia las flores de la Myaya o Datura 

ferox, cuyo principio activo es la escopolamina acompañada de cantidades menores 

de hiosciamina y atropina, o las semillas de la misma, cuyo contenido es menor en 

hiosciamina. (Juan A. Domínguez). 

Los Aztecas empleaban para sus operaciones las semillas de la Thevetia 

yecotli A. D. C. con la que preparaban una bebida llamada Tevetl. Además 

empleaban el Peyotl y el Ololiuhqui de que nos ocupamos en particular en un 

capítulo especial. También utilizaban el Cochit - zapotl (de cochi, dormir) que con el 

nombre de Zapote blanco (Casimiroa edulis) ha sido descripto por Hernández y por 

Cobo. 

Las Daturas fueron empleadas en toda América. Ellas entran en la 

composición del Toloatzin, o Toluachi, que según Reko es aún empleado por los 

indios Mayo en la actualidad, dándolo a las mujeres en el acto del parto para mitigar 

los dolores. 

Los indios Pueblos administraban también la Datura Stramonio. 

Fueron utilizados con igual fin fuertes dosis de chicha, la coca y los 

cocimientos de tabaco. 

Freeman refiere que los indios de varias parcialidades de Norte América, 

tienen un método primitivo particular para la anestesia local, que les permite realizar 

pequeñas ope- 



 El indio y la medicina primitiva 53 

 

raciones. Este consiste en amarrar fuertemente la parte a anestesiar con un trozo 

de género o de corteza, colocando por debajo ceniza mojada de leña. Al poco 

tiempo la lejía de la ceniza mojada y la compresión determinarían la anestesia del 

miembro o región así tratados. 

En ocasiones el desconocimiento del peligro y la alternativa entre efectuar 

una intervención o resignarse a esperar la muerte o la invalidez, obligaron a 

practicar intervenciones arriesgadas; así intentaron en diversos pueblos la apertura 

del vientre. Entre los Araucanos se efectuaba una operación de esta naturaleza 

llamada Catatum. La trepanación craneana fue efectuada entre los antiguos 

peruanos; el interés de este asunto nos ha hecho dedicarle un capítulo especial. 

De lo que antecede, se deduce que la medicina del indio americano tuvo las 

características de la medicina primitiva, a base de magia, empirismo terapéutico y 

cirugía de urgencia. 

El encargado de ejercerla, el médico hechicero, era por lo común mago y 

sacerdote. 

Se estimaba más en ellos el poder mágico que el conocimiento médico  stricto 

sensu. Estos poderes y sus conocimientos, los adquirían por transmisión, después 

de prácticas ascéticas preparatorias, por herencia, o por iniciación, a raíz de un 

grave acontecimiento o accidente. 

Sólo en los pueblos con organización feudo-estatal relativamente elevada 

como entre los Incas y especialmente entre los Aztecas, aparecen algunos 

elementos nuevos de un orden más elevado, pero conviviendo siempre con la 

medicina de tipo primitivo. 

Así, entre los Aztecas en las ciudades y capitales, aparecen separadas las 

funciones de sacerdote y médico, y esta última práctica era considerada como un 

oficio hereditario con aprendizaje de conocimientos. 

 

 



54 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Al mismo tiempo, aparecen entre los Aztecas, en virtud de la existencia de 

una teogonia, la Medicina Téurgica, y, como resultado de la observación 

astronómica y la confección de calendarios, una Medicina Astrológica, pero con 

caracteres que la subordinan a la Magia Natural. 

 

____________ 

 

BIBLIOGRAFÍA I 

 

BARTELS, M. — Medizin der Naturvölker; Leipzig 1893. 

VAN BAUMBERGHEM, AUGUST. — La Medicina mística en América. "Medicina Ibera", 

octubre 5 de 1935. 

BIRKNER, FERDINAND. — Die Rassen und Völker der Menschheit; Berlín 1913. Es el tomo 

II de la obra Der Mensch aller Zeilen .Nutur und Kultur der Völker der Erde, 

publicada bajo la dirección de HUGO OBERMAIER, FERDINAND BIRKNER, WILHELM 

SCHIMIDT Y FERDINAND HESTERMANN. 

BOAS, FRANZ. — Second general Report on the Indians of British Columbia. "Report of the 

British Association for the advancement of science"; Londres 1891, pp.-562-715. 

BOUCHINET. — Des états primitifs de la medicine; Dijon 1891. 

BRECHER, A. — Le étapes historiques du diagnostique medical (tesis); París 1934. 

CATLIN, GEORGE. — The North American Indians, en 2 tomos; Londres 1876. 

DE CHARLEVOIX, FRANCOIS XAVIER. — Histoire du Paraguay, París 1757. 

COIAZZI, ANTONIO. — Contributi al folk-lore e all’ Etnografia dovuti alle missioni 

Salesiane: gli indii dell Archipielago Fueghino; Turín 1911.  

del mismo. — Los indios del archipiélago fueguino. "R. Ch. H. G.", 1914, p. 340. 

CUMSTON, C. G. — Histoire de la Médicine; París 1931. Traducción francesa de Madame 

Dispan de Floran. 

DENIKER, J. — Les races et les peuples de la Terre; París 1926. 

DIEPGEN, PAUL. Historia de la Medicina, en 2 t. "Colección Labor"; Barcelona 1925. 

DOBRIZHOFFER, M. - De Abiponibus. An account of the Abipones. Trad. inglesa, Viena 1785. 

 

 



 El indio y la medicina primitiva 55 
 

DOMÍNGUEZ, JUAN A. — Farmacoetnología; Buenos Aires 1918. 

GRAEBNER, FR. — Das Weltbild der Primitiven; Munich 1924, traducido al castellano con el 

título: El mundo del hombre primitivo; Madrid ("Rev. de Occidente") 1925.  

GUSINDE, MARTIN. — Der Medizinmann bei den sudamerikanischen Indianern. "Mitt. d. 

Anthrop. Gessellschaft", t. LXII; Viena 1932.  

HOERNES, M. — Natur und Urgeschichte des Menschen, en 2 tomos; Viena 1909.  

LEFEVRE, ANDRÉ. — Chamanisme. "Dictionnaire des sciences anthropologiques", pp. 

270:272; París 1886.  

LÉVY BRUHL, L. — Mentalité primitive; París 1925.  

del mismo. — L'âme primitive; París 1927.  

del mismo. — Le surnaturel et la nature dans la mentalité primitive; París 1931. 

MAIOCCHI. — La medicina nella preistoria; Bolonia 1916.  

VON MARTIUS, CARL FKIEDRICH PHIL. — Beiträge zur Ethnographie und Sprachenkunde 

Amerika's zumal Brasiliens. I: Zur Ethnographie; Leipzig 1867.  

MOODIE, R. L. — Studies in paleopathology. "Annal of Medical History", t. I, 1917.  

MOONEY, JAMES. — Mythes of the Cherokee. "Ann. Rep. Bur. Am. Ethn."; Washington 1902.  

PALAVECINO, ENRIQUE. — Notas para el conocimiento de la  magia en el altiplano de 

Bolivia. "Rev. del Centro de estudiantes del Instituto Nac. del Prof. Sec."; Buenos 

Aires 1935. 

PESCHEL, OSCAR. —.Völkerkunde; Leipzig 1897. 

VON DEN STEINEN,  KARL. — Unter den Naturvölkern Zentralbrasiliens; Berlín 1894.  

SCHMIDT, P. WILHELM. — Kulturkreise und Kulturschichten in Sudamerika. "Z. f. E.", t.  

XLV, 1913, p. 1014-1130.  

SCHURTZ, H. — Urgeschichte der Kultur; Leipzig 1900.  

IM THURN, E. F. — Among the indians of Guiana; Londres 1883.  

TYLOR, E. B. — Primitive culture: Researches into the development of mythol., philos. relig., 

art and custom; Londres 1903. 

VIERKANDT, A. — Naturvölker und Kulturvölker; Leipzig 1896.  

WISSLER, CLARX. — The American indian; Nueva York 1922.  

WHEIGHET, JONATHAN. — The medicine of primitive man. "Medical life" diciembre 1904; 

id. 1925. 

____________ 

 



 

 

 

 

 

CAPITULO II 

LA MAGIA MÉDICA 

El pensamiento mágico 

La Magia constituye el centro de gravedad del concepto que el hombre 

primitivo o semicivilizado tiene sobre el mundo que ve o que presiente. Así se 

comprende que ella represente el elemento fundamental, en la teoría de la 

enfermedad y en la práctica de curar del indígena americano. 

"En la prehistoria y en las partes más distantes del mundo - dice Bazzocchi - 

el hecho incomprensible o poco conocido, el mundo animal corno el resto de lo 

creado, estaba bajo el dominio de fuerzas sobrenaturales, y el primitivo, con su 

misticismo, por medio de ofertas, plegarias o sacrificios, por mediación del 

sacerdote o por obra de la magia, o por la voluntad de una persona iniciada, trató 

de utilizar tales fuerzan en beneficio de su salud o sus obras". 

El primitivo encontraría la explicación de los hechos extranaturales, en 

causas semejantes a la que determinan la actividad individual de los hombres, es 

decir, en una voluntad. Esta voluntad supone pensamientos, sentimientos y 

pasiones semejantes a las de los hombres. El primitivo admitiría así que los 

animales, las plantas y los seres inanimados, tienen un alma parecida al alma 

humana. La lluvia, el trueno, el viento serían manifestaciones de una voluntad 

propia, o estarían bajo la dependencia de un dios o un genio especial. Estos 

espíritus, a los cuales no se ve, serían de naturaleza análoga a la de los muertos 

 

 

 



 La magia médica 57 

 

Para la mayoría de los pueblos aborígenes americanos, la enfermedad y la 

muerte constituyen hechos extranaturales, pues, según su lógica, el hombre es 

inmortal y por lo tanto la enfermedad y la muerte no pueden sobrevenirle sino por 

obra divina, de ultratumba o de enemigos. 

Necesitando poner remedio a esas situaciones por obra de quien dispusiera 

de medios contra las fuerzas hostiles de la naturaleza y pudiera sosegar a los 

demonios irritados, obstaculizar los influjos desfavorables de los espíritus y anular 

los daños causados por los hombres enemigos o denunciarlos cuando no había 

remedio, se explica que nacieran, como expresión de una necesidad sentida, la 

magia y el hechicero que la practica. 

La Magia sería, entre los primitivos y en ciertas capas inferiores del pueblo, 

la forma activa del sentimiento religioso, mientras la religión propiamente dicha, 

sería su forma pasiva. 

Entre los primitivos, en la teoría y en la práctica, la religión y la magia 

presentan una vinculación tan estrecha, que es difícil establecer donde termina una 

y comienza la otra. 

Como carácter fundamental de distinción, se ha dicho que el acto religioso 

puro es una invocación o un ruego a seres frente a los cuales se estaría en una 

situación de dependencia; la magia en cambio sería algo activo, y se dirigiría a seres 

o fuerzas que pueden ser sometidas totalmente o en cierta medida a la voluntad del 

ser humano que la practica. Maxwell ha dicho: "El acto religioso es una plegaria, el 

acto mágico es una expresión de voluntad; uno es humilde, el otro no lo es". 

La Magia, como expresión de voluntad, tiene por objeto la sujeción, para un 

acto determinado, de seres sobrenaturales o extranaturales, genios, demonios, 

espíritus y fuerzas naturales. 

 

 

 

 



58 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

El acto mágico tiene por objeto hacer de algún espíritu, un auxiliar del que 

practica la magia. 

Corno para el primitivo la enfermedad es la obra de un espíritu que actúa por 

sí, o por encargo de otro, la curación de la enfermedad debía efectuarse por 

expulsión o alejamiento del espíritu o quid maligno, o por la retención o fijación de 

los espíritus benéficos. 

La función primordial de la magia y del práctico de la magia en los pueblos 

primitivos, fue la medicina. La compenetración de la esencia de tales prácticas hace 

imposible decir cuál engendró a la otra; la medicina primitiva y la magia serían por 

así decirlo, hermanas siamesas. 

El médico hechicero americano es designado genéricamente por los 

etnólogos con el nombre de Medicine-man y también con el nombre de Shamán. 

Este último nombre se le ha dado porque tomó los rasgos fundamentales de 

su práctica y el significado espiritual de sus ritos del sistema y la práctica de lo que 

se conoce en etnología por Shamanismo de tipo asiático. 

Nosotros emplearemos como nombre genérico el de médico hechicero, que 

preferimos al de Medicine-man por múltiples razones, una de ellas porque las 

mujeres pueden también ejercer sus funciones. 

El nombre de Shamán, lo aplicamos cuando es reconocible un tipo de 

prácticas francamente asiáticas, acompañadas de sus atributos emblemáticos y 

manifestaciones de carácter sujestivo. El Shamán sería, así, una variedad con 

características especiales dentro del tipo del médico hechicero, del cual constituye 

el representante más elevado. 

El Shamanismo propiamente dicho 

La palabra Shamán quiere decir, literalmente, sacerdote-brujo y es común a 

los pueblos mongoles. Es interesante 

 



 La magia médica 59 

 

para el que estudia problemas de medicina mágica Americana, considerar las 

prácticas shamánicas de tipo asiático en los pueblos del ángulo Noreste de Siberia. 

El Shamán mongol tiene la fuente de su poder en sí mismo, en su espíritu y 

en su convicción. Su práctica se efectúa a base de sugestión y de hipnotismo. 

Hipnotizándose a sí mismo se coloca en trance y cree adivinar el porvenir, ver con 

más claridad los problemas y el origen de las enfermedades. Por la sugestión 

produce sus curas y provoca estados colectivos, durante los cuales hace ver a los 

circunstantes lo que él quiere. 

La práctica más común consiste en presentar el cuerpo de una persona 

abierto en canal, en cuyo interior se ven latir los vasos y las vísceras, restituyendo 

después a la misma persona el estado de salud. Son muchos los testimonios que 

existen al respecto, consignados por viajeros, naturalistas, etcétera. 

Como atributos del Shamán y accesorios de su trabajo, deben mencionarse: 

la túnica de cuero con dibujos de símbolos mágicos; las botas para shamanear, 

porque durante el estado de trance se supone que el Shamán viaja por los aires, 

visitando países lejanos, sube a las nubes, etc., el tambor o atabal, ya sea de tipo 

plano como un gran plato, ya de tipo cilíndrico. 

Mediante los golpes rítmicos de su atabal, el Shamán se hipnotiza a sí mismo. 

El Shamán mismo cree que efectivamente posee poderes ocultos, los cuales a 

menudo practica sin testigos. Se citan casos de Shamanes que en estado de 

hipnosis, practicados en la soledad, han sufrido accidentes, quemaduras, etc. 

Las prácticas shamánicas no se pueden efectuar todos los días. Su ritual 

establece que no pueden operar en los días nublados, lo que ellos explican diciendo 

que en tales condiciones el viaje por los aires sería peligroso. 

 

 

 



60 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Desde el punto de vista culturológico, es interesante averiguar en qué 

regiones de América las prácticas de magia presentan más íntimas semejanzas con 

el shamanismo. 

Es un hecho de gran significación que la magia natural de tipo shamánico se 

haya practicado especialmente en ambos extremos continentales, vale decir, en 

Alaska y entre los Araucanos del sur y los Fueguinos. A estas dos áreas hay que 

agregar, luego, la de los cazadores de las praderas de Norte América y la de los 

cazadores de Sur América. La primera comprende a los llamados Pieles Rojas y la 

segunda a los Pampas, Chaquenses y Patagones. 

Damos a continuación un ejemplo de magia natural entre los Shamanes del 

Archipiélago Aleutiano del extremo norte de América, confrontándolo con un 

ejemplo de práctica semejante entre los fueguinos de Chile, referido por Coiazzi y 

Bridges. 

El relato siguiente pertenece a un miembro de la Comisión Mixta Ruso-

Americana encargada de estudiar los aborígenes del Archipiélago Aleutiano, quien 

tuvo ocasión de observar lo que sigue cuando, en 1901, estuvo en la Isla de San 

Lorenzo, sobre el Mar de Bering, bajo el dominio de EE. UU. "En el poblado de 

Chibukak moraba un Shamán octogenario, que vivía en una casa excavada en el 

suelo. Su bisabuelo había sido un gran Shamán, y de él se relataban innumerables 

historias en la tribu. Yo le rogué varias veces que me hiciera algunos de sus trucos, 

pero rehusaba por temor a un misionero baptista, que tenía además de los cargos 

de doctor, el de maestro y gobernador del lugar. 

"Por fin conseguí permiso de aquél para que el Shamán operara, estando él 

y yo solos, sin que lo viera ninguno de los naturales. 

"Así, pues, para la operación estábamos solos el Shamán y yo en su morada 

subterránea. Aquél empezó quitándose las ropas. Tomó una de mis mantas, la 

mejor, y me pidió que 

 

 



 La magia médica 61 

 

la tuviera por dos ángulos, mientras él la estiraba cogiéndola por los otros dos. Yo 

hice todo el esfuerzo posible para resistir los tirones del viejo Shamán, pero así y 

todo la manta pareció alargarse y se alargó varios metros. Las paredes se 

ensancharon también y la cubierta desapareció, entrando la luz de la luna en la 

estancia. Los calderos bailaban y el agua fría se derramó sobre mis pies; los pocos 

útiles de cocina que había en el cuarto hacían un fragor enorme. Espantado, dejé 

escapar las puntas de la manta y todo volvió en un momento a quedar como antes. 

Enfrente de mí no había más que el vejestorio Shamán riéndose de alegría y 

diciendo: "Ahora la manta es mía, porque lo que ha sido tocado por los espíritus no 

es bueno para las demás gentes. Sólo un Shamán puede manejarlo''. 

Coiazzi refiere los siguientes episodios similares de shamanismo, entre los 

Onas de Tierra del Fuego: 

Comienza diciendo que, como Lucas Bridges dudaba de las maravillas que 

los Ona le contaban de su médico, lo invitaron a presenciar una prueba. 

"El médico, completamente desnudo, tomó un pedazo de piel de guanaco de 

unos 20 centímetros de largo, teniéndola por las dos extremidades recogidas con 

los puños vueltos hacia adelante, y empezó a separarlos lentamente. La tira de piel 

se alargaba poco a poco sin adelgazarse. Cuando llegó a tener los brazos en cruz, 

dio a un vecino la extremidad de la piel, teniendo él la otra, y empezó a alejarse: la 

piel se iba haciendo larga, larga, hasta medir cuatro o cinco metros. Luego el 

médico, cantando siempre, hizo que se fuera acortando lentamente hasta volver a 

las dimensiones primitivas; después la hizo desaparecer sin que el señor Bridges 

supiera de dónde había salido ni dónde se había escondido aquella correa. La 

completa desnudez del médico excluye toda trampa de mangas o de otra cosa, tan 

común entre nuestros prestidigitadores". 

 

 

 



62 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

"El mismo médico hizo también aparecer en sus manos un pedazo de madera 

parecido a un cigarro, lo rompió y luego lo hizo desaparecer haciendo los mismos 

gestos". 

"Un médico hechicero, Umaigiú, fue un día a vender peces al misionero señor 

Bridges, y mientras éste se alejaba para pagarle, Umaigiú robó un cuchillo que había 

sobre la mesa. Negó el robo a la vuelta del misionero, pero habiéndolo éste acusado 

públicamente, la misma tarde, mientras nosotros estábamos reunidos en la sala, 

oyéronse cerca de la puerta gritos, llantos e imprecaciones. El señor Bridges y yo 

salimos y vimos a Umaigiú en medio de las más extrañas convulsiones. No bien el 

fueguino vio al señor Bridges, abrió la boca y vomitó el cuchillo desaparecido: "Yo 

no he robado vuestro cuchillo; me lo tragué solamente. Vosotros no sois capaces 

de hacer otro tanto". 

 

Significación de la medicina mágica  

Maxwell hace resaltar que en las sociedades primitivas el mago es sobre todo 

un médico y su misión más común consiste en curar las enfermedades, cuya cura 

es para aquéllos de orden sobrenatural. 

Se comprende así que un elemento característico en los pueblos aborígenes 

americanos sea el médico hechicero, que reúne en su persona, como elementos 

esenciales, el ser a la vez sacerdote, hechicero y médico. 

De acuerdo con sus caracteres particulares, los tratadistas han dividido la 

magia en dos tipos principales: la magia de evocación y la magia natural. 

La magia evocadora tiene por base la subyugación de un espíritu que se 

emplea como auxiliar para efectuar curaciones o realizar daños. 

La magia natural tiene por objeto la dominación de las fuerzas naturales o de 

los elementos cósmicos para obtener efectos psíquicos o físicos. 

 



 La magia médica 63 

 

La diferencia de ambas y su separación sólo se hace evidente en culturas 

típicamente desarrolladas. 

Entre la mayoría de los pueblos americanos, si no en su totalidad, la práctica 

de la magia está compuesta por la fusión de dos sistemas: la magia natural 

intrincada con la magia evocadora. A lo sumo podría hablarse de predominio de una 

forma sobre otra. 

El mismo Maxwell, que en su obra sobre la magia separa y describe 

ampliamente en distintos capítulos la magia natural y la magia evocadora, por 

razones didácticas, escribe lo siguiente: 

"Estudiando la magia no hay que figurarse que sus diferentes partes se 

encuentran netamente separadas, y que los ritos de la magia natural le sean 

exclusivos. En la práctica, las magias confunden sus procedimientos y los apoyan 

unos sobre otros. La clasificación que propongo sólo es exacta en sus principios. 

Llevando su estudio al proceso que le sirve de base, sólo queremos determinar su 

carácter esencial y su sitio de clasificación". 

Ya hemos dicho que el primitivo concibe el mundo sobrenatural poblado de 

seres inmateriales, con hábitos semejantes a los de los hombres de la tierra. 

Las sombras de los muertos conservarían sus gustos, sus pasiones, sus 

sentimientos; los genios, los demonios, los dioses serían, como los nombres, 

celosos de su autoridad, prontos a la cólera, sensibles a los homenajes y a los 

regalos, y por lo tanto sobornables por cohecho y temerosos de las actitudes, los 

gestos y los ruidos amenazadores. Tendrían, como dice Maxwel, una fuerza divina 

y una debilidad humana. 

Por ello, la mayoría de las ceremonias curativas mágicas del aborigen 

americano tienen por objeto expulsar el quid introducido en el cuerpo: 

1° espantando a los espíritus malignos 

 



64 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

2° ofreciéndoles un cuerpo animal, vegetal o mineral, para que se 

materialicen en él 

3° por encantamiento o conjuro 

4° por cohecho o compra. 

A menudo en la práctica se recurre sucesiva o simultáneamente a todos estos 

procedimientos. 

Otras veces el quid no se encuentra en el interior del enfermo, sino que un 

espíritu o genio se ha apoderado del espíritu del enfermo y se lo ha llevado. 

Entonces el médico hechicero debe desdoblarse en espíritu e ir a buscarlo o a 

pactar con la divinidad e interrogarla sobre lo que debe hacer. 

Variedad de la magia médica por evocación en las  ceremonias 

Araucanas 

La Medicina mágica de tipo shamánico suministra en Sudamérica su más 

típico ejemplo en las prácticas ceremoniales de los Araucanos, que relataremos con 

detalles al ocuparnos de la medicina de este pueblo. 

Una gran ceremonia de este tipo ha sido relatada minuciosamente por los 

cronistas españoles, entre otros, en el interesante relato titulado Cautiverio feliz, y 

en los del abate italiano Molina, los cuales permiten reconstruir el acto en sus líneas 

directrices. 

La ceremonia del Machitún consistía en sugestionar al enfermo y al auditorio 

en tal forma que éste veía cómo se cambiaba el corazón y las vísceras del enfermo, 

cuyo tronco simulaba abrirse, por el corazón de un carnero. 

La ilusión determinada por la sugestión, daba la impresión de la realidad, de 

tal modo, que los cronistas españoles decían que se daban cuenta de que aquello 

no podía ser real, atribuyéndolo a obras del demonio, pero que "ellos veían aquéllo". 

El auditorio (al igual de lo que ocurre actualmente en la 

 



 

LÁMINA  I – Médico chupador de una tribu australiana; compárese con el de la 

lámina siguiente. 

 

 

 



 

 

LÁMINA II – Médico chupador de las tribus chaqueñas, en una de sus curaciones 

(Chaco meridional). 

 

 



 La magia médica 65 

 

India con las prácticas de sugestión en que los espectadores ven degollar un niño, 

el cual, después, aparece vivo, veía el intercambio de vísceras, como veía "saltar el 

tambor mágico" que usaba el Machi, a semejanza de lo que ocurre entre los 

Shamanes nórdicos. 

Pero al lado de este tipo de Machitún existen otros que entran en "el cuadro 

de la magia por evocación. 

Un ejemplo de magia por evocación lo encontramos en una forma que reviste 

esta ceremonia entre los Araucanos de ciertas parcialidades contemporáneas, tal 

como la referida por Guevara de acuerdo con los apuntes que tornó el joven 

araucano y estudiante normalista Manuel Mankilef, en 1908. 

"Cuando la Machi llega a la casa del enfermo - dice Guevara - invita a todos 

los vecinos, amigos y parientes, y la ceremonia se inicia por un toque especial del 

tambor que tiene la Machi, dos horas antes de concluir la tarde. 

En el centro de la habitación se encuentra tendido el enfermo, acostado sobre 

unos cueros y rodeado por ramas de canelo. A su derecha e izquierda se extienden 

dos filas de diez individuos, sentados y con ramas de canelo en las manos. A un 

lado arde un fuego, a cuyo alrededor están sentadas algunas mujeres. 

La Machi lleva en la cabeza un penacho de plumas coloradas y unos 

cascabeles en las muñecas. Cubre de hojas de canelo la frazada con que se tapa 

el enfermo, y a la altura del vientre le coloca el tambor. 

Al ocultarse el sol, se da comienzo a la ceremonia. La Machi toma el tambor 

y preludia un canto a la cabecera del enfermo, acompañada por los pitos de sus 

acólitos y jóvenes acompañantes. 

El maestro de ceremonias, o intermediario entre los espíritus y la familia del 

enfermo, es generalmente un deudo de la Machi, de edad avanzada. 

 

 



66 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

La Machi se arrodilla junto al enfermo y dice varias frases rituales. 

Gradualmente la Machi levanta la voz, mueve el tambor por encima del 

enfermo y se agita en un estado frenético. El animador de la Machi da órdenes. Los 

indios, que han permanecido sentados se levantan y siguen el compás de los 

instrumentos alzando y bajando alternativamente las ramas de canelo. Dan el grito 

característico de los Araucanos, que se produce golpeando la boca con la palma de 

las manos. El estrépito que se produce y que debe aturdir al enfermo, es una 

demostración del júbilo con que se prepara la llegada del espíritu protector. 

Sucede un momento de calma. La primera parte de la operación ha 

terminado. Los hombres beben, la Machi descansa y alguna mujer seca al fuego el 

parche del tambor. Luego de un corto intervalo se reanuda la ceremonia. 

Un hombre trae un cordero maniatado, le hace una incisión en la garganta y 

con la sangre que brota, pintan la frente del enfermo. 

La Machi inicia un canto evocador, acompañado de una danza religiosa, con 

movimientos de cabeza. Los gritos y el estrépito alimentan. La Machi se desvanece, 

los hombres la sujetan por la espalda, pues sin esta precaución suponen que se 

escaparía enloquecida. En tales circunstancias llega el espíritu superior de los 

Araucanos, llamado Hoi-Nguen-chen, y toma posesión del cuerpo de la Machi. 

El ruido enervante de los instrumentos, el baile giratorio y desesperado, los 

movimientos laterales de cabeza y la influencia de imágenes análogas repetidas 

anteriormente, contribuyen a que la Machi caiga en éxtasis. Ella misma se 

sugestiona y cree que encarna un espíritu que momentáneamente obra sobre ella. 

Se entabla una conversación entre el espíritu que posee a la Machi y el 

animador, quien lo saluda y le ruega que haga 

 

 

 



 La magia médica 67 

 

el favor de ver al enfermo, de curarlo, sacarle el daño que ha recibido y manifestar 

si sanará o morirá. 

El espíritu da su respuesta por medio de la poseída, prediciendo la muerte 

por haberse practicado tarde la curación y estar el veneno muy cercano al 

corazón, o predice la mejoría del paciente. 

La Machi continúa en su estado de poseída y realiza paseos alrededor del 

enfermo, rodándolo con agua medicinal y agitando los cascabeles. Una de las 

ayudantes, futura Machi, le entrega unas yerbas remojadas. La Machi, de rodillas 

junto al enfermo, le frota las partes doloridas, y le echa humo con una pipa, 

aplicando, por último, sus labios y succionando en la parte enferma. Simula luego, 

vómitos, y muestra al auditorio gusanos, o cosas así, que ha sacado del cuerpo 

del enfermo. La acción de sacar el maleficio con la boca se llama Ulun. 

Por último la Machi lava la parte del enfermo de la que le ha sacado el daño 

y, agitando los ramos de canelo, se realizan danzas en honor del espíritu. 

Después hay un segundo éxtasis de la Machi, el animador y el espíritu se 

despiden y la Machi recobra el estado normal” (Guevara) 

En la ceremonia descripta, la magia por evocación tiene un carácter 

especial que conviene subrayar. 

El ente evocado es un ser superior que una vez llegado hace desempeñar 

al médium un papel pasivo. La evocación tiene mucho de invocación y el ente que 

ha venido por solicitud, es el que subyuga. 

 

Otros ejemplos de magia evocatoria 

Existen entre los aborígenes americanos prácticas de magia evocadora en 

las cuales el espíritu que viene por mandato es el subyugado, y el hechicero tiene 

siempre el papel activo. Este es el tipo más común. 

 



68 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Un interesante ejemplo de magia por evocación de este último tipo ha sido 

citado entre los Cherokí por Mooney. 

Según hemos dicho en otro lugar, éstos atribuyen ciertas enfermedades, 

como el reumatismo, a la obra de los espíritus de los animales muertos en la caza, 

particularmente los ciervos, que se introducirían con fines vengativos en los 

miembros del cazador. 

Este espíritu, dice Mooney, no puede ser expulsado sino por algún espíritu 

animal más potente, que además sea un enemigo natural del ciervo, como el perro 

o el lobo. De ahí que los Cherokí, por medio de su médico hechicero, evoquen el 

espíritu de los perros, hacia los cuatro puntos cardinales, que tienen su color 

correspondiente: los espíritus del perro rojo, del perro azul, del perro negro y del 

perro blanco. 

El médico cherokí les suplica que vengan en socorro del enfermo; poco 

después, afirma que ya está allí el perro rojo y que se ha llevado una porción del 

mal a la otra extremidad de la tierra, y en sucesivas invocaciones, el perro azul del 

país más frío, el perro negro del país de las oscuridades, etc., son llamados de la 

misma manera y se llevan cada uno una porción del mal. 

La fórmula se compone generalmente de cuatro párrafos. Con respecto a la 

parte física del tratamiento, aparece con igual insistencia el número cuatro, derivado 

de los puntos cardinales. El doctor sopla cuatro veces sobre la parte enferma y la 

fricciona cuatro veces, con una decocción caliente de raíces de cuatro variedades 

de helechos. 

El Padre Lozano refiere en su obra cierta práctica de los hechiceros guaraní 

que evocaban un negrito, empleando los siguientes términos para, describirla: 

" … hay una ralea de hechicero, que tiene trato familiar con el demonio, que 

se les aparece en figura de un negrillo: pero siempre con espantoso ruido y entre 

mucha confusión. Para hechizar a alguna persona consultan con ese negrillo 

 



 La magia médica 69 

 

sus depravados intentos y, por su consejo, buscan algunas cosas que tengan 

proporción o semejanza con el maligno efecto que pretenden causar; verbigracia: 

carbones muy secos para calenturas, o tos; huesos, espinas o cosas agudas para 

traspasar el cuerpo de dolores; cosa que tenga semejanza de ojos para cegar a 

alguno y así lo demás''. 

El Padre Lozano continúa su relato diciendo que el negrillo recibía estas 

cosas y las enterraba con todo cuidado en el lugar donde dormía aquél a quien se 

quería causar el daño, y que una vez que se había realizado esta tarea, la persona 

hechizada comenzaba a padecer los males deseados. 

 

Extracción mágica del quid maligno por succión 

La forma más común en la medicina mágica y de carácter más primitivo está 

constituida por la acción del médico chupador y sobador, que por su extensión 

universal, representa toda una institución. 

El hechicero, disfrazado con máscaras y vestidos para causar espanto, 

llevando como atributos matracas, calabazas o bolsas de cuero endurecido que 

contienen piedras o semillas a manera de sonajero; pitos, collares y ajorcas, por lo 

común confeccionadas con pezuñas de ciervo o corzuela que hacen un ruido 

particular; acompañándose de gritos y gestos extraordinarios, procede a sobar la 

parte dolorida, para después chupar la región enferma, extrayendo, a veces, con la 

mímica del vómito, objetos tales como piedras, espinas y animalitos. 

Los viajeros y cronistas que vieron el interés descriptivo del asunto, hablan 

de la superchería que significa el llevar previamente oculto el objeto en la boca. 

En realidad nadie se engaña respecto a ello. El objeto extraído, no es más 

que la materialización, o el substratum de materialización, suministrado al quid 

maligno para que tome cuerpo, facilitando su expulsión. 

 



70 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Esta práctica coexiste en el mundo con otras formas de magia ritual en 

diversas regiones. Hemos visto ya cómo interviene en cierto tipo de Machitún 

araucano. 

El médico chupador ha sido descripto para la Tierra del Fuego por D'Agostini, 

donde el hechicero se llama Kon. 

 

FIG. 1 - Médico chupador toba (Tabacal, prov. de Salta). 

 

En el Tahuantinsuyu, Polo de Ondegardo los mencionó diciendo: 

"Los hechiceros chupan aquella parte que duele del enfermo y dicen que 

sacan sangre o gusanos o pedrezuelas y muéstranla diciendo que por allí salió la 

enfermedad: Y es que traen la dicha sangre o gusanos, etc., en ciertos algodones, 

o en otra cosa y la ponen en la boca al tiempo de chupar 



 La magia médica 71 

 

y después la muestran al enfermo o a sus deudos, y dicen que ya ha salido el mal 

y que sanará el enfermo y hacen otros mil embustes para esto". 

Entre los aborígenes actuales todavía subsiste la preocupación del cuerpo 

extraño, por lo común llamado Chunta o Chonta, que el hechicero extrae. 

Entre los Guaraní los describió el Padre Lozano diciendo: 

"La primera era el arte que llaman de chupar, en la forma siguiente: El que 

se preciaba de hechicero, para ganar su vida y adquirir fama entre los suyos, fingía 

tener virtud de sanar las dolencias chupando las partes doloridas. Entraba muy 

formal y serio el chupador, informábase del achaque, y para llegar a chupar hacía 

primero varios gestos muy ridículos; después de chupar, vomitaba alguna espina, 

hueso o gusano muy feo que llevaba oculto debajo de la lengua, y como si se lo 

hubiera sacado del cuerpo del enfermo, le mostraba a los circunstantes, con 

espanto grande y grandes visajes". 

Damos a continuación un extracto de estas prácticas, según el libro de Matos 

Arvelo, Vida Indiana, en el que explica cómo se llevaban a cabo, al principio de este 

siglo, entre algunas tribus de las regiones comprendidas entre los ríos Guainia, 

Negro, Casiquiare, Atapapó y sus afluentes: 

"Según creencia de los aborígenes - dice Arvelo - ningún indio puede 

enfermar o morir por causas naturales, así que cuando un sujeto enferma, no hay 

duda de que el Camayajero o dañero, pagado por algún enemigo del paciente, ha 

introducido el daño. 

El médico sobador y chupador es llamado. Este chupador es el misino Piache 

o Cacique, que es a la vez médico, sacerdote y jefe de la tribu, categorías refundidas 

en un solo individuo, como acontece en la mayor parte de los pueblos primitivos. 

Se presenta el chupador en el hogar del enfermo, a 

 

 



72 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

prestarle sus auxilios médicos. Su emblema oficial es el Guayuco, representado por 

una corona de uñas de tigre o dientes de jabalí o cerdo montes, y un pintoresco 

plumaje en la cabeza. 

En los tobillos, muñecas, encima de las rodillas y en la parte media de los 

brazos, lleva colgados objetos que suenan de manera extraña y sonora al más 

pequeño de sus movimientos. En el rostro, pecho, espalda, brazos y piernas, 

ostenta numerosas rayas rojas horizontales y verticales. Lleva terciada una bolsita 

de piel de tigre u otro animal, donde deposita sus Guanares o talismanes 

misteriosos. 

En la diestra empuña una maraca pequeña adornada con plumas rojas y 

negras de tucano. 

Tanto el chupador como el paciente deben estar rigurosamente en ayunas. 

Después de examinar cuidadosamente al paciente, antes de extraer el Cajai, o 

veneno o cuerpo extraño, sale al patio de la maloca o cabaña con una maraca 

emplumada en la mano, y con ella, traza con movimientos rápidos en el aire, figuras 

geométricas, circulares, rectas, curvas, quebradas y elípticas, acompañando el acto 

con un monólogo gutural, ya agudo, ya vibrante, ora en voz de bajo profundo, 

ceremonias que cesan cuando cree haber predispuesto en su favor a los espíritus. 

Después de esto, penetra en la maloca o cabaña, donde se encuentra el 

paciente, da varias vueltas en torno de él, monologando guturalmente, y al fin se le 

acerca y hace con los labios, violentas succiones en la región del cuerpo del 

enfermo, donde el dolor impera y le prodiga extraños masajes con las manos. 

Y de allí donde le hizo la succión, extrae el chupador, entre la admiración 

general, una piedra o un sapo o una culebra o un Tuquede (especie de lagartija), o 

cualquier otro animal o cuerpo inanimado. 

El médico enseña triunfante el daño extraído por las pro- 

 

 



 La magia médica 73 

 

piedades misteriosas de sus Guanares encantados y sus relaciones con los 

espíritus, que unida a los vegetales aplicados de antemano por el chupador en la 

Yucuta soplada (exorcizada o purificada), determina la curación". 

 

Casilla transportable de los indios Choco 

Kurt Severin ha relatado un carácter singular de la forma ambulatoria de la 

medicina mágica entre los indios Choco, de Panamá, cerca de la frontera con 

Colombia. 

Dicho viajero describe lo que él llama "el famoso hospital transportable", que 

los indios emplean desde hace siglos y que puede ser llevado a los lugares de 

fiestas y bailes, o a las viviendas de cualquier indígena". 

"No es mayor que una casilla de perro, y está cubierto de figuras y signos 

relativos a las tradiciones, creencias y simbolismos de las tribus". 

En tales casillas se ahuyenta del paciente el espíritu de la enfermedad, de la 

locura o de la muerte, mediante prácticas rituales del tipo mágico. 

Kurt Severia describe así los hechos: 

"Se coloca al enfermo sobre unas hojas de plátano y se lo pone dentro de 

una especie de carpa que ellos denominan "hospital transportable". Un rústico 

muñeco de madera y dos palos tallados que deben representar serpientes, son 

puestos al lado de la casilla para proteger al paciente contra aquellos espíritus 

malignos. El curandero, un indio joven e influyente, que posee las artes de la magia, 

se sienta frente al hospital, empuñando una lanza. Las mujeres de la tribu, casi 

desnudas, se ponen a bailar en torno del enfermo hasta que hayan sido 

ahuyentados los malos espíritus de su cuerpo y pueda él, entonces, ser 

transportado a su hamaca, donde permanecerá hasta que se sienta bien o se 

muera. Los instrumentos que ejecutan la música, siempre monótona y 

 



74 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

triste, para que las mujeres bailen, son tamboriles, flautas primitivas y algunas veces 

acordeón, producto de canje con los comerciantes panameños que compran frutas 

a los indios". 

 

La magia entre los indios del Chaco Argentino 

Es interesante el estudio con detalles de la magia entre los indios del Chaco, 

Toba, Pilagá y Mataco, porque en sus fundamentos y en sus prácticas se 

encuentran la mayoría de los elementos de fondo y forma que caracterizan la fusión 

de conceptos religiosos espiritualistas y mágicos en los pueblos primitivos en 

general, y en su aspecto ceremonial son los más comunes a los pueblos de gran 

parte de América, ya sea por su ritual, ya por los atributos emblemáticos del médico 

hechicero. 

Ante todo debe hacerse constar que para ellos el mundo está impregnado de 

espiritualismo. Cada persona, cada objeto, cada elemento, tiene su doble espiritual, 

dotado de una fuerza o de un quid, que pueden separarse de su cuerpo físico. 

El médico puede desdoblarse en espíritu, en tal forma que aún quedando en 

un lugar, con su cuerpo físico y practicando curaciones a un enfermo, su doble 

espiritual se traslada a lejanas regiones o al mundo de los espíritus, para buscar 

almas perdidas, o para consultar con los genios de las fuerzas naturales o 

espirituales. 

Las armas de que a veces se acompaña, también tienen su doble espiritual, 

y es corriente oírles decir que la lanza con que efectúan algunas ceremonias, la 

traen para que, al volar en espíritu, el espíritu o doble de la lanza los acompañe para 

luchar con espíritus enemigos, pues pueden encontrarse en el mundo espiritual, con 

los dobles de sus enemigos o hechiceros de otras tribus, que también los ataquen 

armados con los espíritus de sus lanzas. 

Como el indio difícilmente tiene imaginación para lo in- 

 



 La magia médica 75 

 

corpóreo, concibe sus estados espirituales dando una forma concreta a su doble 

espiritualidad y a sus movimientos y actitudes en tal estado. 

Así, durante sus viajes a lo ignoto, creen que sus espíritus se remontan 

cabalgando sobre cigüeñas, diversos pájaros, y hasta sobre patos. Palavecino 

refiere, para traducir en forma gráfica la convicción del Toba, que le han dicho 

sentenciosamente: "el pato también sirve, pero se cansa pronto". 

El mundo de lo sobrenatural está poblado no sólo por el espíritu de los vivos 

y de los elementos y genios benéficos y malignos, sino por el espíritu de los muertos. 

En sus grandes ceremonias de magia médica, curativa o profiláctica, son 

convocados, además de los hechiceros de la región, los médicos muertos, cuyos 

espíritus concurren a la ceremonia y a los que se les ofrece, como a los presentes, 

el estupefaciente de que acostumbran a hacer uso antes de entrar en trance. 

Por todo ello, un tipo común de enfermedad, entre los indios del Chaco, es la 

enfermedad por hechizo o embrujamiento, a base del aprisionamiento o secuestro 

del espíritu por obra de un hechicero o de un genio maligno, o por extravío del alma 

del sujeto. 

"Los espíritus del mal se darían un festín con la sangre del espíritu del 

enfermo, causando su consunción” 

John Arnott ha referido interesantes ejemplos diciendo que a menudo el 

curandero tiene que remontarse hasta el cielo para alcanzar el espíritu aprisionado 

de algún paciente. "Tu espíritu estaba en una jaula en el cielo, y yo te lo devuelvo" 

dicen a sus clientes. Si el paciente sigue enfermo, después de eso es evidente que 

el espíritu ha vuelto a escaparse, y el cazador de espíritus vagabundos le dice que 

volverá a buscarlo durante la noche". 

En otro pasaje agrega: 

"A veces la tarea del curandero consiste en ir a buscar 

 



76 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

ese espíritu debajo de la tierra; para eso debe transformarse primero en un pájaro 

muy ligero, porque tiene que cruzar una inmensa laguna en la que hay mucho barro 

antes de poder llegar a la morada temporaria del espíritu embrujado. Si cae en el 

barro al cruzar la laguna, el paciente morirá irremisiblemente". 

Enrique Palavecino nos ha suministrado interesantes datos recogidos 

durante su estada en el Chaco Argentino, dándonos una descripción de una gran 

ceremonia de medicina mágica entre los Mataco, que duró varias horas. 

En dicha ceremonia intervinieron treinta médicos hechiceros y fueron 

convocados los médicos fallecidos. 

El día anterior, Lavij, el padre del Jefe de la tribu, había molido pacientemente 

las semillas del cevil semitostado (Piptadenia macrocarpa), compradas a otros 

indios establecidos más al Oeste. Como el cevil escaseaba, estaba caro, y por una 

pequeña cantidad habían tenido que dar un burro para poder comprarlo. 

Entre los médicos había dos mujeres, pues según ellos, la mujer también 

podía aprender y ejercer "para curar a las otras mujeres". 

El día de la ceremonia, en el campo elegido, se presentó el Cacique trayendo 

un cuero para sentarse y sus atributos, que consistían en dos flautas o silbatos de 

hueso de cigüeña; un sonajero, una calabaza mágica y manojos de plumas de 

cigüeña; en una lata de conserva de tomate, traía el polvo de semillas de cevil. 

Sentado sobre el cuero que estaba en el suelo, se colocó mirando hacia el 

Oeste, y aspiró por las fosas nasales el cevil, que tomó con la mano del modo como 

se hace con el rapé. (Consignamos esta forma de tomar el cevil, porque en otras 

regiones de América, la misma substancia se aspira por medio de tubos). 

A continuación, el cacique empuña el sonajero y comienza 

 

 

 



 La magia médica 77 

 

a agitarlo. Toma un manojo de plumas de cigüeñas y lo eleva verticalmente hacia el 

cielo, para recibir en él al espíritu de los médicos muertos que iban llegando, e 

invirtiendo el manojo de plumas, los depositaba en tierra, derramando una porción 

de cevil para ellos. 

A medida que llegaban los espíritus de los médicos, parecían reconocerlos 

según se deduce por las exclamaciones que lanzaban. En cierto momento 

Palavecino oyó que decían: 

—"Ahí viene Pacheco", a lo que preguntó: —"¿Cómo saben que es él?". El 

lenguaraz le contestó sentenciosamente: "Porque vienen primero los que están más 

cerca". 

De vez en cuando el Cacique se levantaba agitando la calabaza mágica y 

parecía recoger algo del aire, que encerraba en ella. El lenguaraz le dijo a 

Palavecino que eran flechas invisibles de la peste y de la tos (la tos: Áltese, en la 

lengua del grupo Bazán; Chaltaj en la lengua del grupo occidental). 

El médico que encierra, más espíritus en su calabaza, para ellos posee un 

poder mágico superior al de todos los demás. 

Entretanto se fueron acercando los otros médicos, llevando sus armas, sus 

calabazas, sonajeros y repitiendo la aspiración del cevil. Después de un rato, el 

cacique Coronel se pone de pie y todos lo imitan, agitando las calabazas y haciendo 

sonar los silbatos. 

Ha llegado el momento de la partida. Sus espíritus van a volar a regiones 

misteriosas, cabalgando sobre avestruces, cigüeñas y patos, llevando con ellos sus 

armas, por si al volar se encuentran con los espíritus de otras tribus. 

Los indios describen con detalles los combates que han tenido lugar en tales 

circunstancias, y la astucia que han tenido que desplegar, para transformarse 

idealmente en diversos animales, para huir así de las persecuciones. 

 



78 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Existe un notable contraste entre su estado espiritual imaginario y su aspecto 

exterior, en tal momento, pues se hallan vestidos con ropas europeas y salvo una 

situación de agitación y excitabilidad, nada hace suponer que en esos momentos el 

indio, desdoblando su espíritu, efectúe un viaje ideal, mientras realiza prácticas de 

curación. 

Durante el tiempo de ida y vuelta de los espíritus, se efectuaron curaciones, 

de las que transcribiremos una, en la cual el quid causante de la enfermedad fue 

alejado por cohecho, después que fracasó la aplicación de la magia simple natural. 

Cuando el enfermo estuvo sentado, un viejo médico se puso a danzar 

saltando sobre una pierna, mientras tenía cruzada la otra. Hay que observar que 

generalmente los jóvenes saltan con las piernas cruzadas en X, apoyándose en sus 

lanzas, lo que en este caso no podía hacer el médico, debido a su edad. 

Después de esta danza, el médico se acercó sigilosamente al enfermo, 

haciendo pases con las manos, y de pronto pareció que apresaba bruscamente un 

animal imaginario que se defendía y se agitaba. La mímica era tan perfecta, que el 

espectador, el distinguido etnógrafo prof. Enrique Palavecino, tuvo la impresión de 

que el hechicero había apresado un ser vivo que se debatía. En realidad, no se 

trataba de un ser material, y los indios explicaban que había intentado aprisionar a 

un espíritu. 

Después de esto el hechicero ahuecó la mano en forma de tubo y sopló por 

ella recorriendo el cuerpo del enfermo en una especie de exorcismo. Como 

pareciera fracasar, porque según decían la peste no se había ido, recurrieron al 

cohecho, sobornando al espíritu causante de la enfermedad, con varios regalos, 

consistentes en trapos colorados, dos valijas de cartón, penachos de plumas 

nuevas, etc., que colocaron en una manta que tapaba al enfermo; un rato después, 

expresaban que el mal se había cobrado, en imagen, los objetos. 

 

 

 



 La magia médica 79 

 

La ceremonia terminó después de haber efectuado varias curaciones, con el 

regreso de los espíritus, que explicaron las profecías que habían podido recoger 

durante su viaje. 

Después de la ceremonia que hemos descripto, se realizó otra, que tenía por 

objeto devolver el alma de algunos de ellos, perdida a consecuencia de haber sido 

fotografiados durante una visita a Buenos Aires. Esta especie de purificación se 

efectuó exorcizándolos por medio de soplos espiratorios en U emitidos en forma 

saccadeé. 

Es sabido que el indio se resiste, a menudo, a que lo fotografíen, porque 

supone que la foto se lleva algo de su persona. Lo mismo ocurre con la pintura, por 

lo que debemos rechazar la idea de una sugestión por el aparato fotográfico. 

Catlin, en su interesante obra sobre los indios norteamericanos, refiere que, 

después de haber pintado el retrato de algunos indios (en aquella época no existía 

la fotografía), éstos le tomaron tal temor que le rogaron que no los retratara más, y 

que se alejara del lugar. 

Catlin les dio una explicación de su arte, diciéndoles que cualquier hombre 

que estudiara, podría más o menos, hacer lo que él. Los indios aceptaron su 

explicación, pero continuaron con la idea de que Catlin había hecho seres con vida, 

porque los hombres se podían ver en dos lugares a la vez y admirados de tal 

maravilloso poder, lo nombraron medicine-man, entregándole los atributos de tal 

título, que en muchos aspectos son muy semejantes a los de los Toba: lanza, 

sonajero, algo que por su contenido se parece a las calabazas de los 

sudamericanos, pero que están construidas con cuero curtido y collares de pezuñas 

de ciervo, muy semejantes, también, a los empleados en una extensa área de 

Sudamérica. 

 

Bolsas mágicas de medicina, sin medicamento  

En el capítulo anterior nos hemos detenido con algún detalle sobre el 

contenido mágico que debe llevar cada me- 



80 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

dicamento. El criterio que tuvieron los indios para concebir las prácticas 

precedentes, nos permitirá comprender cómo algunos pueblos tuvieron bolsas para 

medicamentos, cuya virtud y poder eran puramente espirituales y mágicos, pues no 

contienen medicamentos en su interior, y sin embargo se llevan como previsión 

durante toda la vida del indio. 

El ejemplo más interesante ha sido referido por Catlin en su obra sobre los 

pieles rojas publicada en 1875. "La Bolsa de Medicina (Medicine Bag) - dice Catlin 

- tiene un carácter mágico. Es una bolsa de misterio, cuya importancia es necesario 

comprender, porque puede decirse que constituye la clave de la vida y del carácter 

indio". 

Estas bolsas son construidas con pieles de animales, pájaros o reptiles, y 

están adornadas caprichosamente de diferentes modos. Generalmente las llevan 

atadas a sus vestidos o en la mano. Casi siempre están decoradas con la 

exageración con que ellos se pintan; por lo común están rellenas con yerbas; a 

menudo no contienen drogas ni medicinas dentro de ellas. Por otra parte están 

religiosamente cerradas y selladas y rara vez se abren. 

Encontré - dice Catlin - que los indios en estado primitivo llevan cada uno su 

bolsa medicinal, en una u otra forma, a la cual rinden el más grande homenaje y 

miran como la salvaguardia de su seguridad durante toda la vida. "Se realizan 

fiestas y se sacrifican caballos y perros a la Medicine Bag, y se sufren ayunos y 

penitencias de varias clases para apaciguarla, si suponen que la han ofendido, 

aunque sea de un modo casual, “La miran como al guardián de la existencia de toda 

la tribu, ya sea en la batalla o en cualquier momento, pues consideran que sin la 

bolsa, la mala suerte y las desdichas los acompañarán”. 

El procedimiento que siguen para obtener una bolsa al llegar a los 14 ó 15 

años de edad es explicado con detalles por el citado autor. 



 

LÁMINA III - Indio del Chaco Argentino con el tórax ceñido por una faja que 

impide la huida de los espíritus de la salud. 

 

 



  

LÁMINA IV – Hechicero de la tribu Navajo (Arizona, Nuevo México) en el acto de construir 

uno de los elaborados en forma de swástica (grupo plástico del Museo de Historia Natural 

de Nueva York). 

 

 



 La magia médica 81 

 

El encantamiento por  símbolos cosmogónicos mediante 

cuadros con tierras de colores  

El mago recurre con mayor frecuencia, en sus prácticas ceremoniales, al 

terror por el ruido o al encantamiento por el sonido rítmico en forma de cántico o 

himno. Pero en ciertos pueblos recurre al encantamiento o conjuro con símbolos 

cosmogónicos, en que el color es asociado al ritmo del canto. 

Un ejemplo de este tipo lo tendríamos en la medicina mágica practicada por 

los Navajo, utilizando dibujos con tierras de colores. 

Los Navajo, acampados en el Sud Oeste de los EE. UU., efectúan el 

encantamiento por el color, mediante dibujos simbólicos, en que están 

representados los puntos cardinales con sus colores convencionales y diversos 

elementos cosmogónicos, valiéndose de tierras polícromas. 

Tienen para este fin chozas especiales que son por lo común de forma 

circular y de un tipo análogo al de las que utilizan para vivienda. La puerta de ellas 

mira siempre hacia el oriente y una manta con dibujos policromados cierra su 

abertura. En el interior no hay más iluminación que la que penetra por un agujero 

del techo. En el centro se enciende un fuego cuyo humo escapa por la abertura 

citada. 

Los enfermos y sus familiares se sientan circularmente en la periferia de la 

habitación sobre pieles de animales, y allí permanecen durante largas horas, desde 

antes de la salida del sol. El médico hechicero, Shamán, remueve el fuego del hogar 

y limpia el suelo de la choza, sobre el cual efectuará un enorme dibujo con tierras 

de colores, que aspersiona con granos de polen. 

El ritual simbólico es estricto y debe cumplirse con exactitud, siguiendo 

normas tradicionales. 

El fondo de la composición pictórica es preparado por el Shamán con una 

capa de arena fina perfectamente limpia 

 



82 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Este círculo de arena, que servirá de base a la pintura mágica, tiene unos 

ocho metros de diámetro y unos cinco a seis centímetros de espesor. 

De acuerdo con el ritual, se comienza con la pintura por el centro para 

dirigirse después a la periferia y seguir en círculo al movimiento solar, comenzando 

con el Este, siguiendo al lado Sur y de allí al Oeste, para terminar por el Norte. 

El curandero o Shamán, tiene de antemano preparadas tierras de cinco 

colores distintos, concordantes con los cinco colores simbólicos fundamentales de 

los indios, y además una abundante proporción de granos de polen. 

Las distintas arenas polícromas son de colores negro, azul, blanco, rojo y 

amarillo. La arena negra se obtiene con carbón vegetal, el azul, según se dice, se 

obtiene triturando turquesas o piedras similares; el rojo y el amarillo lo suministran 

las arenizcas que forman la tierra de la región; el polvo blanco, lo suministra el yeso. 

La práctica ha dado al médico sacerdote una habilidad extraordinaria para 

deslizar sus tierras en la figura y moverse en torno del cuadro sin ensuciarlo ni 

descomponerlo. Cuando cambia los colores se limpia de la tierra anterior para no 

ensuciar los otros colores. 

Si por complicación del dibujo se equivoca o efectúa algo indebido, cubre la 

parte imperfecta, para borrarla, con una capa de la primitiva arena incolora, 

empleada para el fondo. 

Las distancias y la proporción de los dibujos se miden sin ayuda de compases 

ni de reglas, a pesar de lo cual resultan de una notable regularidad, no obstante el 

gran tamaño de los cuadros. Sólo puede utilizar como medida las palmas de su 

mano. 

Las pinturas de colores tienen para los Navajo el valor de medicinas de 

carácter mágico, y su virtud terapéutica se aumenta espolvoreándolas con el polen 

de plantas, el cual representa en su simbolismo el germen de la vida. 

 



 La magia médica 83 

 

Las figuras humanas se dibujan primero desnudas, y la representación de 

sus trajes se efectúa después cubriéndolas con tierras de colores, como si se las 

vistiese. 

Los cuadros de tierras de colores se repiten invariablemente en sus detalles, 

siempre iguales para cada cuadro, de los cuales cada Shamán posee un repertorio 

tradicional. 

El médico brujo comienza su complicada tarea con las primeras luces del 

alba, pudiendo ser ayudado por algunos asistentes, pues el ritual exige que el 

cuadro esté terminarlo al mediodía. Cada uno de estos cuadros del repertorio tiene 

un canto litúrgico, simbólico o de invocación, que le corresponde, y muchos de ellos 

han sido reproducidos por la señora Laura Adams Amer, Así se conocen los cuadros 

correspondientes al "Canto de los Cuatro Vientos", "Canto del Polen", "Canto de los 

Cactus", "Canto del Sol", etc. 

Por ello, terminada la pintura, alrededor del mediodía, el médico hechicero 

que la dibujó entona el himno o canto que le corresponde, y lo aspersiona con los 

granos de polen. El enfermo, entonces, coge un puñado de harina de maíz y lo 

arroja hacia los cuatro puntos cardinales, invocando a los dioses y alejando a los 

espíritus malignos por medio de ruido de cascabeles y sonajas o quemando plantas 

aromáticas. Finalmente el paciente se extiende por un rato sobre el cuadro. Es 

común que los familiares toquen supersticiosamente algunas partes del cuadro, con 

fines de profilaxis mágica. 

Después de ello, el enfermo abandona la estancia y pasa a una choza 

llamada de purificación, donde debe bañarse hasta sudar profusamente, entonando 

cánticos rituales. 

El Shamán, que ha quedado en la choza de medicina, deshace su obra 

borrando cada figura en un orden inverso a aquél en que fue efectuada. Mrs, Laura 

Adams Amer, que ha vivido varios años entre los indios Navajo, ha publicado las 

fotografías de numerosos cuadros de pinturas, explicando el significado simbólico 

de los mismos. 

 



84 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Los Navajo dicen que la práctica de las pinturas con tierra de color, 

empleadas por ellos para la medicina mágica, les fue enseñada por las divinidades 

subterráneas. 

Según su graciosa leyenda, la primera pareja de indios Navajo tuvo un hijo. 

Cierto día, este hijo desapareció sin que se le pudiese hallar. Ni las imploraciones a 

los elementos ni a las divinidades permitieron hallarlo. Al cabo de cierto tiempo, el 

escarabajo dijo a la primera pareja Navajo que había oído la voz del muchacho en 

las profundidades de la tierra. El padre efectuó excavaciones, llegando hasta la 

húmeda región de la serpiente, donde encontró a su hijo. El indio tuvo la sorpresa 

de ver que su hijo en el espacio de pocos días había crecido y se había transformado 

en un hombre. El padre quiso llevárselo, pero las serpientes que le habían dado el 

nombre de polen, no quisieron dejarlo marchar. El padre se vio obligado a encender 

fuego y hacer humo, ante lo cual las serpientes, sofocadas y amedrentadas, 

consintieron en que se marchase. 

Al ascender a la tierra el viento que con las nubes y el sol manifestaron su 

alegría de ver al muchacho, comunicó a éste el uso de las tierras simbólicas para 

proteger a las figuras en ella representadas por medio de los genios y de las plantas 

mágicas. Por ellos fue que Polen hizo el primer cuadro de tierra de colores con 

ayuda y por consejo del viento. 

 

La magia natural en la determinación de enfermedades por obra de 

enemigos. Magia simpática y magia analógica 

En otro lugar hemos dicho que, según el concepto del indio, las 

enfermedades podrían ser producidas por obra de enemigos. 

Los poderes del médico hechicero no se limitan, pues, a curar enfermedades, 

sino que puede provocar y ocasionar 

 

 



 La magia médica 85 

 

secretamente la muerte. Sirve de tal modo para el odio y la venganza, como para la 

dominación y el amor. Sabe también descubrir por medios mágicos al asesino del 

hombre que murió de una enfermedad que aquél le enviara. 

Los procedimientos mágicos de que se vale el hechicero para provocar la 

enfermedad de un enemigo o por encargo pertenecen a lo que se ha llamado magia 

simpática y magia por analogía. 

La magia simpática se ejerce por medio de alguna cosa que ha pertenecido 

al ser amenazado: sus cabellos, su sangre, cortes de uñas, su saliva, o sobre un 

objeto que ha estado en contacto prolongado con su cuerpo, etc. 

La magia analógica se practica por intermedio de una representación 

convencional de la persona atacada, sea aproximadamente, una muñeca de cera; 

sea arbitrariamente, con un corazón de carnero, etc. 

El criterio que fundamenta los ritos de la magia simpática sería, en síntesis, 

el de que toda acción perjudicial, de orden físico o no, ejercida sobre los cabellos, 

las uñas u otra porción del cuerpo o sobre los vestidos de una persona, se transmite 

al cuerpo y al alma que lo anima. 

Como ejemplo de magia simpática, entre los aborígenes sudamericanos, 

podemos mencionar el referido por John Arnott en su artículo sobre la magia entre 

los Toba-Pilagá del Chaco Argentino: “Uno de mis amigos indígenas - dice John 

Arnott - de la misión de Sombrero Negro, llamado Tigre, me contó una vez cómo lo 

había embrujado su mujer. La había dejado porque no quería ir con él a trabajar en 

el Sur, y ella en venganza había recurrido a los servicios de una hechicera - que era 

prima de Tigre, aunque resulte extraño de creer - y le había llevado la tira interior de 

un sombrero de su marido, así como una camisa. Con estas cosas y los ritos que 

ella sabe, consiguió que le salieran lastimaduras en la cintura y en la cabeza. "Fue 

el 

 

 



86 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

sudor que habla en esas cosas lo que causó las lastimaduras”, comentó mi 

informante”. 

En otro pasaje de su artículo, Arnott dice: He conocido varios casos de indios 

enfermos que, creyendo que habían sido embrujados de esa manera, se negaban 

a reanimarse o ser levantados. Se quejaban, pasivamente echados, esperando 

quizá la muerte, cuando apenas tenían una enfermedad sin importancia. Creían que 

un trozo de vestido, algún recorte de uñas, un cabello, algo de sangre de una herida, 

o quizá de excrementos - algo de lo que estaba íntimamente relacionado con ellos, 

- había sido tomado y mezclado con los restos de un perro muerto. Según ellos, a 

medida que el perro se descompone, la víctima del hechizo se debilita y consume. 

Si se recobra el vestido, la sangre, o lo que sea, el paciente se mejora. El diagnóstico 

del curandero es inapelable. 

El acto mágico por analogía es practicado sobre una representación 

convencional de la persona atacada, una muñeca, etc. 

Al lado de esta forma activa de magia por analogía, podría hablarse de una 

forma pasiva de la misma por medio de la cual el espíritu de la enfermedad existente 

en una persona se transmite a otra, por lo común desconocida. Ocaranza, 

estudiando la medicina azteca, transcribe el siguiente ejemplo de tales prácticas: 

"Un rito común consistía en hacer "un perrillo de maíz" en el que creían concentrar 

la enfermedad; lo ponían sobre una penca de maguey y por la mañana lo sacaban 

a la calle o a una vía pública, creyendo que el primer transeúnte que pasara, se 

llevaba pegado en las piernas el mal, quedando así libre y curado el enfermo del 

azote". 

 

Profilaxis mágica de las enfermedades  

De acuerdo con la concepción animista de que las enfermedades se 

producirían por la introducción de un quid maléfico de diverso origen teúrgico, 

punitivo, hechizos o 

 



 La magia médica 87 

 

conjuros por venganza, emanaciones, etc., la profilaxis se efectuaba alejando los 

males o reteniendo o llamando un quid benéfico, por ceremonias mágicas y actos 

rituales para la profilaxis de orden público, o por el porte de amuletos o actos 

especiales en la profilaxis o prevención de orden individual. , 

Merece un comentario particular lo que podría llamarse profilaxis activa, 

consistente en el acto de impedir que el quid benéfico, introducido en un organismo, 

pueda huir o alejarse de él. 

Un ejemplo típico de esta medicina, de orden mágico, lo suministran aún en 

la actualidad los Toba-Pilagá del Chaco Argentino. 

John Arnott refiere que interrogando indios con aspecto de enfermos, acerca 

de por qué llevaban un cinturón o una correa apretándoles el pecho, le dijeron: "Es 

para impedir que el buen espíritu se le escape”. Porque "el curandero le ha colocado 

en el cuerpo el espíritu bueno, después de haberle arrojado el malo". 

Los mismos Toba-Pilagá emplean con fines de profilaxis mágica tatuajes 

especiales en las regiones más a menudo afectadas, y entre los más característicos 

figura un número 8. 

La medicina mágica de profilaxis colectiva puede tener por objeto el 

alejamiento de epidemias existentes, o la profilaxis general por ceremonias de 

purificación - algo así como una medida de orden público y de higiene preventiva - 

que se realizaban a fecha fija. De esta última constituía un ejemplo en el Cuzco 

precolombiano, la famosa ceremonia de la Citua o de la purificación de los cuerpos, 

que se celebraba en septiembre al comenzar el equinoccio de primavera. Cobo la 

describió con extensión. 

Después de un riguroso ayuno y de una función religiosa en el Coricancha, 

los habitantes se reunían en la plaza prin- 

 

 



88 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

cipal. Después de lavarse en las fuentes, sacudían fuertemente las vestiduras, 

mantas, y tapices, para expulsar los elementos maléficos. Posteriormente, con 

grandes alaridos, ruidos de sonajas, etc., los sacerdotes, funcionarios y militares, 

con las armas y lanzas en la mano, efectuaban un simulacro de persecución y 

ataque a los genios maléficos invisibles, corriendo hacia los cuatro puntos 

cardinales. Por la noche efectuaban una ceremonia análoga, recorriendo en igual 

actitud las calles con teas encendidas, corriendo a arrojarlas en los arroyos, para 

que la corriente se las llevase junto con el quid maléfico. 

Entre los indios contemporáneos del Chaco Argentino, se efectúan en la 

actualidad ceremonias de profilaxis mágica colectiva al aparecer o existir en las 

cercanías una epidemia. 

Elisabeth Dijour, durante su misión al Chaco Argentino en 1932-1933, Uno 

ocasión de observar ceremonias de este tipo entre los Mataco, que refiere en su 

artículo publicado en el Journal de la Société des Américanistes. 

Una ceremonia relatada por Elisabeth Dijour tuvo lugar el 8 de abril de 1933, 

con el fin de expulsar la fiebre aftosa que había afectado al ganado, y que había 

enfermado a muchos individuos que habían comido de su carne. 

__________ 

 

BIBLIOGRAFÍA II 

 

ARNOTT, JOHN. — La magia y el curanderismo entre los Toba-Pilagá del Chaco. "R. G. A. 

", Año II, N° 14, pp. 315-326; noviembre de 1934. . 

DE ARRIAGA,  P.  J. — La extirpación de la idolatría en el Perú; Lima 1621.  

BANCROFT, H. H. — Native races of the Pacific States of North America, en 5 tomos; 

Nueva York 1875-1876.  

CATLIN, GEORGE. — 1876. Véase Bibl. I.  

CLAUDE, JOSEPH H. — Las ceremonias araucanas. "B. M. Ch.", t. XIII, 1930. 

 

 



 La magia médica 89 
 

COIAZZI, ANTONIO. — 1914, p. 348. Véase Bibl. I. 

DELOBSON, DIN. — Les secrets des sorciers noirs; París 1934. 

DIJOUR, ELISABETH. — Les cérémonies d'expulsion des maladies chez les Matako. "J. A. P. 

"; N. S., t. XXV, 1933, p. 211-218. 

GRAEBNER, FR. — 1925. Véase Bibl. I. 

GUEVARA, TOMÁS. — Psicología del pueblo araucano; Santiago de Chile 1908. 

GUSINDE, MARTIN. — 1932. Véase Bibl. I. 

HERRERA, GENARO. — Leyendas y tradiciones de Loreto; Iquitos 1918. 

HUBERT et MAUSS. — Théorie générale de la magie. "Année Sociologique"; París 1902, t. 

VII 

LÉVY BRUHL, L. — Les fonctions mentales dans les societés inferieures; París 1910.  

del mismo.— 1931. Véase Bibl. I. 

LUMHOLTZ, KARL. — Unknown México, en 2 t.; Nueva York 1902. Versión castellana con 

el título: El México desconocido, en 2 t.; México 1904. 

MACKENZIE, DONALD J. — The migrations of symbols; Nueva York 1926, 

MATOS ARVELO, MARTÍN. — Vida indiana; Barcelona 1912. 

MAXWELL, J. — La magie; París 1922.  

MOONEY, JAMES. — 1902. Véase Bibl. I. 

NORDENSKIÖLD, ERLAND. — Recettes magiques et medicales du Pérou et de Bolivie. "J. A. 

P.", n. s. t. IV, N° 11, 1907, p. 168. 

OYARZÚN, AURELIANO. — La sangre en las creencias y costumbres de los araucanos. "R. 

E. A. Ch.", 1907, números 2-3. 

PALEVECINO, ENRIQUE. — Los indios Pilagá del río Pilcomayo. "A. M. BA." t. XXXVII, 

1933, pp. 517-582, 

del mismo. — 1935. Vease Bibl. I. 

RUIZ DE ALARCÓN, HERNANDO. — Tratado de las supersticiones y costumbres gentilicias 

que oy viven entre los indios naturales desta nueva España (1629). Reimpresión en 

"A. M. M.", 1892. 

SCHURTZ, H. — 1900. Véase Bibl. I. 

SKEAT. — Malay magie; Londres 1900. 

TUYA Y SOLAR, ANGEL DE. — La magia en la medicina peruana incaica, "Investigación y 

Progreso", Madrid 1935, N° 9. 

TYLOR, E. B. — 1903. Véase Bibl. I. 

VALDIZAN, H. Y MALDONADO, A. — La medicina, popular peruana. Contribución al 

folklore médico del Perú, en 3 tomos; Lima 1922, 

____________ 

  



 

 

  



 

 

 

 

SEGUNDA PARTE 

__________ 

MEDICINA DE LOS GRANDES 

PUEBLOS INDÍGENAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  



 

 

 

 

 

 

CAPITULO III 

MEDICINA DE LOS TUPI -GUARANI  

 

La costumbre ha designado con el nombre genérico de Payé los médicos 

Tupí-Guaraní. El Payé típico empleaba como práctica fundamental la magia y la 

sugestión. Se mantenía cierto misterio alrededor de su origen y eran impenetrables 

acerca de los principios secretos de su profesión. Viajaban de tribu en tribu y 

aparecían a veces en países muy lejanos; por lo común no tenían residencia fija. 

El cronista P. Pedro Lozano, al hablar de estos médicos hechiceros, dice lo 

siguiente: "Los que deseaban aprender estas diabólicas artes, era forzoso 

observasen regidísimos ayunos, y se mortificasen con crudas penitencias 

corporales; y todo el tiempo que dedicaban a estos rigores habían de abstenerse de 

todo género de baños o lavatorios, aun de las manos; vivir desnudos y solos en 

lugares fríos, lóbregos y retirados de todo comercio; no gustar otro alimento, sino 

cierto género de pimienta mordicante, y unos granos de maíz tostado; no peinarse, 

sino traer desgreñados los cabellos que causen miedo y horror; criar las uñas largas 

y disformes, y finalmente, afectar las mayores asperezas para macerar y consumir 

el cuerpo. . .", describiendo otras prácticas, igualmente dirigidas a obtener "la 

facultad mágica". 

En la práctica efectuaron los diversos tipos de magia. Un procedimiento 

común era el de la extracción del cuerpo extraño natural o extranatural por hechizo 

o embrujamiento - que según la creencia común al aborigen americano, era el 

causante de las enfermedades - por medio de la ceremo- 



94 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

 

nia de sobamiento y succión del quid maligno de que nos hemos ocupado en otro 

lugar. También practicaban la magia evocatoria, y la sugestión colectiva. 

Provocaban en los enemigos la enfermedad por embrujamiento de acuerdo 

con los ritos de la magia simpática. El Padre Lozano describe el embrujamiento por 

medio de la magia simpática, en los siguientes términos: "Tomaban un sapo o 

culebra u otra sabandija asquerosa, la cual el hechicero, ataba al pie de un árbol, 

donde, con la falta de alimentos desfallecía, iba perdiendo las fuerzas y moría, y al 

mismo paso y con las mismas pausas, iba sintiendo estos efectos y acabándose 

con excesivos dolores, la persona hechizada". 

Existían además varios tipos de prácticos con nombres particulares. El 

Tuvichaba, llamado erróneamente Cacique, también era médico. El 

Kurupaihvonanga es, fundamentalmente, un evocador de los espíritus. Médico 

farmacólogo y herbolario era el Pohomonanga o Pohamonangara; los más 

afamados de los últimos, colocados en la cima del conocimiento, se llamaban Poro-

Pohamonanga, merecedores, según ellos, del título de Arandu (sabio). 

Los Payé practicaban como auxiliar o coadyuvante de la práctica médica o 

mágica, para entrar en trance, el uso de ilusiógenos o estupefacientes que 

designaban con el nombre genérico de Kurupá. Con él provocaban estados 

hipnóticos o la aparición de visiones. 

Bertoni dice que conocen varios Kurupá, y en cada región, desde el 

Amazonas hasta el Paraguay, tenían los propios. Los Guaraní del Paraguay 

conocían, entre otros, la semilla semitorrada y pulverizada de las especies botánicas 

Piptadenia a cuyos árboles se les designaba con el nombre de Kurupayara. En las 

regiones centrales del Brasil, se le conoce con el nombre de Paricá. 

 

 

 



 Medicina tupí-guaraní 95 

 

Las semillas semitorradas de las piptademias, aspiradas en forma de rapé 

por las narices, fueron empleadas en una amplia zona. En la provincia argentina de 

Córdoba, las empleaban los Comechingones, guardándolas en caracoles (Borus), 

semejantes a los caracoles en que las guardan los indios del centro del Brasil actual, 

donde se la conoce con el nombre de Pariká. En las provincias antiguas del noroeste 

argentino y en la región de Atacama se usaba también, y empleaban para molerla 

y extenderla antes de aspirarla, tabletas que durante un tiempo se creyeron tabletas 

de ofrenda por su ornamentación. Los Mataco de la Gobernación argentina del 

Chaco aún la emplean durante sus ceremonias de medicina mágica. 

Entre sus prácticas de higiene médica o afines, debemos tratar de la 

Urucuización y las Escarificaciones. 

 

La Urucuización 

Diariamente, los Tupí-Guaraní, después de un baño, se hacían frotar el 

cuerpo con un ungüento hecho con la materia colorante de las semillas de la Bixa 

Orellana. 

A menudo esta operación la efectuaba la mujer. 

El objeto principal de su empleo, era la defensa contra el sol y los mosquitos. 

Rochefort, refiriéndose a lo que viera en las Antillas, dice que interrogados acerca 

de tal práctica, le dijeron: "que eso les hace más sueltos de cuerpo y ágiles, 

asegurando además, que esa operación les proporcionaba una defensa contra los 

malos efectos de las lluvias, contra los ardores del sol y del frío de ciertas noches, 

y por fin los preservaba de las picaduras de los mosquitos y marigues". 

"Resultaba - dice Bertoni - que todo el cuerpo y la cara presentaba un tinte 

colorado especial pálido, lustroso, dándoles un aspecto extraño, pero no 

desagradable a la 

 

 



96 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

vista ni al tacto, pues se borraba toda mancha o cicatriz, quedando el cutis satinado". 

El color rojo que comunicaba al cuerpo, hizo nacer el error que todavía persiste, 

acerca de la existencia de una raza roja entre los aborígenes americanos. El color 

rojo era en realidad, debido a esta substancia empleada para defenderse contra la 

luz solar y evitar la picadura de los mosquitos. 

Entre los Tupí-Guaraní, se llamaba Urucú la substancia empleada, nombre 

que se usaba en casi todas las regiones, hasta el Norte argentino. En las Guayanas 

y en Venezuela (donde también se practicaba la costumbre), se le llamaba Rucou, 

en lengua Náhuatl se llamaba Achiotl, los Yucatecas y los indios de las Antillas la 

llamaban Bixa o Bija, de donde tomó origen la costumbre de llamar embijados, en 

los textos de los Cronistas, a los indios pintados de rojo. 

Fernández de Oviedo y Valdés, hablando de los embijados, dice que en la 

Isla Española, "hacían con las semillas unas pelotas los indios conque después se 

pintan la cara, e lo mezclan ciertas gomas, e se hacen unas pinturas como 

bermellón fino, e de aquella color se pintan la cara y el cuerpo, de tan buena gracia 

que parecen el mismo diablo. E las Indias hacen lo mismo quando quieren parescer 

bien, e cuando van a pelear, por parescer feroces. . . e aun tiene un bien o sirve a 

los indios en esto: que quando están así pintados, aunque los hieran, como es la 

pintura colorada e de color de sangre, no desmayan tanto como los que no están 

pintados de aquellas color roxa o sanguínea". 

El P. Gumilla, en 1745, describe el amplio uso que de ello se hacía entre los 

indios de la región del Orinoco, dedicándole varias páginas de su obra. Según este 

autor "Todas las Naciones de aquellos Paifes, a excepción de muy pocas, fe untan 

defde la coronilla de la cabeza, hafta las puntas de los pies, con aceyte, y achote: y 

las madres, al tiempo de 

 

 

 

 



 Medicina tupí-guaraní 97 

 

untarse a si mifmas, untan a todos los chicos, hafta los que tienen a fus pechos, a 

lo menos dos veces al dia, por la mañana y al anochecer: defpues untan a sus 

maridos con gran prolixidad" añadiendo que "Cada vez que el marido viene de 

pefcar, u de hacer alguna diligencia, le quita fu muger, o alguna hija, la untura 

empolvada, y le unta de nuevo los pies; y lo mifmo hacen con los huefpedes que 

llegan aunque fean muchos" 

El Urucú o Bixa 

orellana, llamado también 

Achiote en el Norte-y Asafráo 

en el Brasil, es un árbol 

neotrópico, que los guaraní 

cultivaron hasta el Norte 

Paraguayo. La semilla del 

Urucú fue estudiada en sus 

componentes por Chevreul 

en 1833. 

Ella contiene dos 

materias colorantes: una 

amarilla, la orellina, y otra 

rojo cinabrio, la bixina: la 

primera se disuelve en el 

agua; la segunda constituye 

la porción útil para los fines 

de protección que el indio 

busca. Es insoluble en el 

agua y por el contrario es 

soluble en las grasas, ceras, 

y diversas resinas. 

Hernández, en 1570, al 

mencionar su empleo por los 

indios de México con el nombre de Achiotl, dice que éstos la aplicaban en forma de 

pomada, hecha con 

 

 

FIG. 2 - El urucú (Bixa orellana); el grabado muestra las 
semillas en el interior de la cápsula. 



98 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

una resina aromática, la cual, según Domínguez, parece ser el Liquidambar 

styraciflua, 

La especie de pomada o substancia untuosa para friccionar el cuerpo, según 

las latitudes, era confeccionada por el indio, con grasas o aceites de origen animal, 

como las grasas de yacaré, de capibara, de iguana (Murumuru astrocaryum), 

aceites de pescados; de origen vegetal, como el aceite de palma. Estas se 

mezclaban en caliente con las substancias colorantes de las semillas de la Bixa, y 

al oleato resultante se le daba la consistencia necesaria, agregándole en frío, grasas 

de mayor densidad o resinas como la de la Icica (Protium heptaphyllum). La 

substancia así obtenida, era llevada por el indio en sus viajes, ya en forma de bollos 

o de panes, ya contenida en una calabaza. 

Para el lavado diario previo a la unción con ella, empleaban a manera de 

jabón, arcillas alcalinas, cuyo tipo lo constituye la llamada Collpa. 

Con respecto al objeto de esta unción, las palabras de Gumilla no dejan lugar 

a dudas. Al final del Capítulo VII (pág. 146), dice "Y volviendo a la untura ordinaria 

de todos los días, digo, que refulta de aceyte, y de Anoto, que es el que llamamos 

Achote, con efte, molido, y amaffado con aceyte de Cunama, u de Vefirri, u de huevo 

de tortuga, fe dan luftre a todo el cuerpo, mañana y tarde; y no folo les firve de 

veftido, fino de arnés seguro contra los mofquitos, que abundan en tanto número de 

efpecies, como defpues diré". "No folo no les puden picar los mofquitos, fino que 

muere a, fin poderfe defpegar de la tal untura. Fuera de efto, como el Achote es muy 

frio de fuyo, aquella untura los alivia mucho contra los rayos del Sol y calor cafi 

intolerable''. “Para trabajar o bogar, piden licencia para untarfe, por las dos utilidades 

que llevo referidas". 

La urucuización resiste al sudor y al baño, por ser insoluble en el agua, y 

defiende contra los rigores del sol, im- 

 

 

 



 Medicina tupí-guaraní 99 

 

pidiendo la acción de los rayos caloríficos y la acción química excesiva de los rayos 

ultravioletas. El hecho ha sido verificado experimentalmente por Ozorio de Almeida 

en el Brasil y por Roffo en la Argentina. La defensa contra la excesiva acción de los 

ultravioleta, se comprobó exponiendo indios urucuizados a la acción prolongada de 

lámparas de cuarzo. 

La defensa contra los rayos calóricos ha sido comprobada por medio del 

siguiente experimento de Ozorio de Almeida: expuso al sol tres termómetros; uno 

con el bulbo plateado como protección máxima, otro con el bulbo recubierto de una 

capa de Urucú, y el tercero con el bulbo ennegrecido, obteniendo los siguientes 

resultados: el termómetro con bulbo plateado marcaba 32°, el termómetro 

urucuizado 33° y el termómetro ennegrecido 40°. Esta diferencia de siete grados es 

demostrativa. 

Pero es importante consignar que, si la urucuización atenúa la llegada de los 

rayos calóricos y químicos, no impide la evaporación y la irradiación del calor del 

cuerpo humano. Este hecho ha sido comprobado experimentalmente por Ozorio de 

Almeida, de Río Janeiro, observando la velocidad de enfriamiento mediante la 

aplicación de dos termómetros Hill. 

Bertoni consigna que, como la urucuización era difícilmente practicable en el 

Sur debido a que el aire seco de algunas regiones, y el frío en otras, hacían difícil el 

cultivo del árbol de la Bixa orellana, emplearon para defenderse de las picaduras de 

los insectos las fricciones con productos de otras plantas de efectos aproximados. 

En el Sur, empleaban diversos árboles que llamaban Paraih pertenecientes a los 

géneros Simaruba, Simaba y Picrasma, muy afines, dotados de cortezas amargas 

como la Quassia. "Lavándose y frotándose - dice Bertoni - con una decocción de la 

corteza o la madera de estos árboles, los mosquitos no pican por algún tiempo". 

 

 

 

 



100 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

En el Sur del Paraguay y en el territorio argentino de Misiones, empleaban el 

cocimiento de la corteza del árbol conocido por el vulgo con el nombre de "Palo 

Amargo", y por los indígenas con el nombre de Paraih (Picrasma palo amargo). 

 

Las escarificaciones 

Las escarificaciones constituyeron una práctica da uso general en los 

dominios Guaraní. 

Fueron consignadas por casi todos los viajeros y exploradores- .Piso, en 

1648, refiriéndose a los antiguos Potihguara y Tavayara, dice que "Combatían el 

excesivo cansancio del cuerpo, con fuertes escarificaciones en los brazos y 

pantorrillas mediante aguijones de palmera o dientes de pescados hasta hacer 

correr bastante sangre". Léry, Thevet y Rochefort mencionaron en sus obras la 

práctica de las escarificaciones. En la época contemporánea, Bertoni consigna la 

existencia de tal práctica entre los Guaihrare del Pará y entre los Mbihá. 

Las prácticas de la escarificación, pueden dividirse en seis grandes tipos 

fundamentales: guerrera, expiatoria, bautismal, curativa, higiénica contra el 

cansancio, y menstrual. Las tres primeras son de interés puramente etnológico y no 

nos corresponde tratarlas, limitándonos a comentar la bautismal. Las tres últimas 

son de carácter médico. 

La llamada “escarificación bautismal” consiste en la aplicación a una pequeña 

escarificación del niño, de la sangre recogida mediante una gran escarificación 

practicada al padre, para comunicarle al recién nacido una parte de su espíritu. 

La escarificación curativa se efectuaba por medio de incisiones sobre el sitio 

enfermo. Las escarificaciones higiénicas, practicadas después de marchas 

fatigosas o tareas que determinaban cansancio, se llevaban a cabo en la re- 

 

 



 Medicina tupí-guaraní 101 

 

gión dorsal, desde los hombros hasta las nalgas, y en la cara posterior de las 

pantorrillas. Eran más o menos profundas y extensas, conociéndose dos tipos 

principales: el Tugwihkih y el Tugwihká. En la primera la sangre manchaba la región 

escarificada; en el tugwihká la sangre debía correr en abundancia. Esta última 

llegaba a exigir un período de una o dos semanas para su curación, con 

permanencia del paciente boca abajo. 

Un carácter especial tenía la escarificación extensa practicada a la mujer en 

ocasión de su primera menstruación. Según diversos autores, esta práctica tendría 

su origen en el preconcepto de estos pueblos, sobre la necesidad de disminuir o 

suprimir la menstruación. Léry consigna que las madres o parientas aplicaban esta 

escarificación a la aparición de la primera menstruación, en las regiones laterales 

del cuerpo, desde las axilas hasta las rodillas. 

Las escarificaciones se realizaban con aguijones de palmeras, puntas de 

pedernal, hojas cortantes como las de Tacuarembó, espinas de pescado o dientes 

de Akutí. 

Thevet dice que la escarificación en ciertos lugares era tan rigurosa, que la 

sangre debía fluir durante tres días. 

 

Algunas particularidades de la práctica empírica guaraní  

Damos a continuación, en la forma fragmentaria permitida por las 

descripciones esparcidas en la literatura, algunas particularidades interesantes o 

curiosas de la práctica empírica de los indios Guaraní. 

Tenían la costumbre particular de hacer exponer al sol los medicamentos, 

todos los días antes de aplicarlos. 

HIDROTERAPIA. — Según diversos autores, entre los que se encuentran Piso 

y Margrav, se efectuaba bajo la forma de baños calientes con hierbas olorosas 

seguidas de fricciones con plantas aromáticas. 



102 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Mello Moraes menciona la fricción con el Tarerokih, planta aromática "con la 

cual los indios, cuando están enfermos se perfuman, porque creen que ella posee 

propiedades antipútridas”. 

Bertoni manifiesta que los Guaraní contemporáneos efectúan la misma 

práctica con las flores de Guavirá (Campomanesia), y con los cocimientos de hojas 

de Taperihuá (Cassia) de la corteza de Kavureih (Myrocarpus), Ihsihpo-kati-Payé 

(Aristolochia). 

CURACIÓN ÍGNEA. — Es curioso el hecho de que más que la cauterización 

ígnea propiamente dicha, empleaban la exposición prolongada al calor del fuego 

por aproximación intermitente y repetida de la parte enferma. 

A este respecto es interesante - entre otras referencias - la transcripción de 

los siguientes párrafos de la obra O Selvagem del General Couto de Magalhaes, 

que dice: "Empleaban el fuego como agente terapáutico en casos de mordeduras 

de animales ponzoñosos, como víboras y rayas. No cauterizan las heridas como 

hacemos nosotros, sino que arriman al fuego el miembro herido y resisten hasta 

que ya no pueden soportar el calor. Lo alejan entonces, para volverlo arrimar otra 

vez, repitiendo la operación hasta que a la sensación de calor sucede una especie 

de adormecimiento local con insensibilidad. Yo mismo fui curado por ellos, de esta 

manera". 

ALCALINOS — Para tratar los ardores de estómago y la hipercloridria, 

emplearon los carbonates alcalinos en polvos que llamaban Piha-Ai. Para ello, 

ingerían el polvo blanco muy fino que se obtiene quemando y moliendo lo que 

llaman Itarambá, o sea las valvas de las ostras fluviales (Ita) y a veces otras 

especies de la costa del mar. 

VENTOSAS. —Empleaban en su práctica corriente, con mucha frecuencia las 

ventosas. Guillermo Piso afirmaba, que "casi nunca emprendían un viaje sin llevar 

ventosas". Uti- 

 

 



 Medicina tupí-guaraní 103 

 

lizaban como aparato una calabaza cortada convenientemente (Lagenaria vulgaris) 

y extraían el aire por aspiración por la parte superior agujereada. 

 

Curación de las heridas 

Los Tupí-Guaraní, como la mayor parte de los indígenas americanos, 

tuvieron la tendencia general a curar y tratar las heridas por medio de la aplicación 

de plantas medicinales o de sus 

gomo-resinas que contienen 

aceites esenciales. Nordenskiöld al 

ocuparse de los Guaraní, 

actualmente pertenecientes a 

Bolivia, (Chiriguano), dice: "aplican 

las reglas de la asepsia. 

Muchas veces he visto curar 

llagas y heridas según los 

principios más modernos y 

servirse, por ejemplo, de agua 

hervida". 

Cubrían las grandes heridas 

con vendajes de tejido de algodón. 

Pero las heridas por punción o 

corte, así como las heridas 

extendidas en superficie, eran 

simplemente cubiertas con 

medicamentos de origen vegetal, 

sin vendarlas. 

 

 

FIG. 3 – Copaifera officinalis (Copaiba) 

 



104 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

La medicación tipo estaba constituida, como en la mayoría de las regiones 

tropicales de América, por las óleo-resinas y los bálsamos o sus similares. La 

Copaiba o Kupahi, óleo-resina que se obtiene por incisión del tronco de árboles del 

género Copaifera (Leguminosas), fue la más utilizada entre los Tupí-Guaraní. El 

licor viscoso amarillo moreno, de olor fuerte y sabor acre obtenido era empleado por 

ellos en el tratamiento de las heridas y en diversas enfermedades. El P. Acuña que 

remontó el Amazonas desde Pará hasta Quito en 1638, menciona su uso, junto con 

el de las andiroba, en el tratamiento de heridas y úlceras. 

Piso y Margrav - los famosos médicos del Conde de Nassau, gobernador de 

las Colonias Holandesas del Brasil, que tantos datos de interés consignaron en sus 

obras - hablan de la Copaiba o Kupaih y describen el procedimiento empleado por 

el indio para extraer la óleo-resina. Efectuaban para ello una especie de túnel o 

galería en el tronco del árbol y en pocas horas extraían varios litros. La cantidad 

producida es tan grande, que si se obstruye el orificio la distensión puede hacer 

rajar el árbol. 

En su composición entra una resina, un ochenta por ciento de aceite esencial 

y un veinte por ciento de ácido copahíbico. Con el nombre de aceite de Kupaih, lo 

empleaban en frío para las heridas de la cabeza, y tibio o caliente para el resto del 

cuerpo. Para las heridas de las piernas acostumbraban a mezclarlo con la resina 

del incienso, (Myrocarpus frondosus) o en forma alternada con ésta. 

Las heridas de la región ocular eran tratadas con el jugo obtenido por 

decocción del Kupaihrá (variedad de Copaifera, de análogas propiedades), 

mezclada con clara de huevo de diversas aves (Bertoni). 

De los Kupaih usados desde el Norte al Sur, emplearon en cada región la 

planta que allí se criaba, pues tenían propiedades similares. Así, en la región 

amazónica, era 

 

 

 



 Medicina tupí-guaraní 105 

 

más usado el Copaifera multijuga, y en la región del Sur la Copaifera Lansdorfii. Los 

Guaraní del Sud, emplearon con fines análogos, la esencia o resina del incienso 

(Myrocarpus frondosus), recogida directamente, u obtenida por cocimiento, infusión 

o maceración. Además emplearon especies afines, como las llamadas Kavureih y 

Kavureihva (por su madera de color tostado), el Anguaih (madera preferida para 

hacer morteros), Ihvirá-Katí-Payé (olorosa) y Kaamara-Guazú, o sea "la gran planta 

medicinal”. 

Además de las óleo-resinas, los cronistas, viajeros y exploradores, han 

consignado cierto número de plantas que revista Bertoni, entre las que 

mencionaremos algunas del grupo Aristolochia como la Ar. brasiliensis y la Ar. 

triangularis, la Mikania amara y la Mikania cordifolia Willd. En diversas regiones se 

empleaba también, la Baccharis vulneraria Baker, llamada Mbichini-Kaá, y por otros 

"Yerba Santa", cuyas hojas verdes se aplicaban sobre las heridas. El botánico 

brasileño Hoenne dice que en Minas tuvo ocasión de verla emplear con "magníficos 

resultados". 

El tabaco fue empleado para curar las heridas, especialmente por los Guaraní 

del Sud. En el Norte del Brasil empleaban los Andirá o Andiroba. 

Para las heridas gangrenosas era de uso general el tabaco y la Aristolochia 

brasiliensis y A. triangularis ya mencionadas. Entre los indios del Noroeste, Mello 

Moraes ha visto usar por los contemporáneos, el Kaá-Tai (Polygonum acre). 

Para las ulceraciones rebeldes, emplearon el Guapoí (Ficus) medicación que 

empleaban también para la anquilostomiasis, y el Penaihva (Hippomane). 

Se ha hablado mucho acerca del tratamiento Guaraní de las "ulceraciones 

cancerosas". En realidad el asunto necesita una mayor revisión, pues es posible 

que existan con- 

 

 

 



106 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

 

fusiones en el diagnóstico y se trate de otras afecciones englobadas por 

observadores no especialistas. La fama ha agrandado el asunto. Por cuenta de 

terceros, comentamos el caso, transcribiendo de entre los relatos el que hace Mello 

Moraes, quien al hablar del Penaiva, dice: "Los indios curan las ulceraciones 

cancerosas por medio de la savia lechosa de este árbol, para lo cual lavan 

previamente la úlcera con agua fría. Después de secarla la rodean con una pasta 

hecha de Urukú con barro, para que no se derrame la leche de Penaihva que se 

vierte entonces sobre la úlcera. Los tejidos mortificados de ésta, pronto se 

ennegrecen, se separan éstos de la parte sana, y la herida limpia ya, se la cura por 

fin con el aceite de Kupaih y plantas de acción emoliente". 

Viajeros y exploradores, botánicos y médicos, consignan que se ingeniaban 

para que no hubiesen cicatrices. No se sabe bien cómo practicaban, pero se conoce 

con precisión que empleaban especialmente para que las escarificaciones no 

dejasen cicatrices, las resinas, óleo-esenciales de Icica, Myrocarpus, Myroxylon, 

Protium y otras parecidas, además del incienso y del Kupaih, según la existencia de 

plantas en cada región. 

Con el mismo fin, varios autores se ocupan de citar al Kurupikaih del Nordeste 

correspondiente al género Sapium, cuyo jugo lechoso empleaban. En los tiempos 

modernos, Mello Moraes dice que "Los indias se sirven de la leche de este árbol 

para curar las heridas frescas y viejas y dicen que las heridas a las que se aplique 

esta leche, no dejan ninguna señal de cicatriz". La especie más meridional, Sapium 

aucuparium, se aplica aun en la curación y cicatrización de las ulceraciones 

leishmaniósicas y de otros orígenes en el Paraguay y regiones limítrofes de la 

Argentina (Peckolt, Bertoni). 

 

 

 

 



 Medicina tupí-guaraní 107 

 

Tratamiento de las picaduras por animales 

ponzoñosos 

Para las picaduras por peces como las rayas de río o de mar, empleaban la 

raíz asada del mangle en aplicación local, según consigna Piso en su libro III. El 

mangle es una Rhizophora. 

El asunto de mayor interés en esta clase de accidentes, estaba constituido 

por las picaduras de serpientes. Las combatían con medios preventivos y 

tratamientos curativos, internos o de acción externa. 

Refiriéndose a los medios internos, Freire Allemao, botánico y médico 

brasileño, dice que "eran tratados por los indígenas ya con fuertes evacuantes que 

parecían forzar la eliminación de la materia tóxica, ya con poderosos neurotónicos, 

mediante los cuales se reconstituían inmediatamente las fuerzas del organismo, 

destruyéndose el elemento más grave del complexo sintomático de aquellas 

toxicosis, la ataxia, etc.". Entre ellos se encuentran, vomitivos como la Ipecacuana, 

sudoríficos como el Jaborandi. Piso menciona las ventosas escarificadas, 

practicadas por succión. 

Entre los neutralizantes del veneno, G. Piso menciona una planta que él llama 

"junco Iasape" o Yahapé, que es una ciperácea llamada por los Guaraní del 

Paraguay Kaapi kati Payé (Killinga odorata). El mismo autor menciona las 

aplicaciones de hojas de tabaco verde calentadas hasta la trasudación, y la 

Dorstenia contrajerba llamada por los indios Caapiá. El jugo de la dorstenia muy 

alabado por Piso, se empleaba en aplicación externa, y al interior se administraba 

una maceración de la raíz contundida. 

También se empleaba un curioso procedimiento, consistente en la aplicación 

de saliva humana de una persona en ayunas, con la cual se mantenía mojada 

continuamente la 

 

 



108 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

herida. Bertoni refiere el hecho. Guillermo Piso, en su antigua obra, menciona 

también el tratamiento en los siguientes términos "Cui remedio simul addunt, in omni 

fere morsu, salivan hominis jejuni, qua perpetuo partem affectan demulcent". 

El mismo Piso menciona un procedimiento que tal vez tenga un fundamento 

mágico, consiste en hacer ingerir o aplicar localmente trozos de la misma víbora 

que había picado al paciente. Localmente, se aplicaba en tales casos la cabeza de 

la víbora, y el resto se hacía ingerir. 

Un método interesante era el de la inmunización por inoculación preventiva, 

consistente en hacerse morder por otra serpiente de menor ponzoña. Los Guaraní 

del Paraguay se hacían morder para tal fin por la culebra conocida con el nombre 

de Ñakanina, como preventivo contra las mordeduras por reptiles de mayor poder 

tóxico. 

Tratamiento de las hemorragias  

Según Bertoni, para tratar las hemorragias externas o de causa interna como 

las uterinas, empleaban hongos de varias especies. Para las aplicaciones externas 

asaban previamente el hongo, torrándolo hasta  la semicarbonización. 

Para las hemorragias internas Bertoni menciona la ingestión de cocimientos 

de los hongos llamados Uruperö-phîtâ (Polyporus coccineus Speg.), Ihvih votih o 

sea "flor de la tierra" (Geaster saccatus Fr.) y de Urupé nungá-takuapí rogwé. 

Entre las plantas más elevadas, emplearon en las hemoptisis y en las 

hemorragias uterinas, el Ihvirahê, o aviyu o Burahen (Chrysophyllum glycyphlocum). 

Esta última era empleada además como febrífugo. 

 

Medicamentos guaraní  para las afecciones intestinales  

Las afecciones propias de la zona tórrida y templada de Sudamérica 

constituyen un problema que el indio ameri- 



 Medicina tupí-guaraní 109 

 

 

cano resolvió a su 

manera, llegando, por la 

observación empírica, a la 

adquisición de 

medicamentos, algunos 

de los cuales, 

constituyeron con el 

tiempo una adquisición de 

la medicina moderna. 

En primer lugar nos 

ocuparemos del 

Chenopodio acerca del 

cual ha efectuado una 

interesante y erudita 

publicación el Prof. J. A. 

Domínguez. Esta planta 

era de un uso general en 

América, desde Méjico 

hasta el Río de la Plata. 

Su empleo alcanzó 

principalmente desarrollo 

entre los Guaraní, que la 

designaban con el nombre 

de Caa-Ne. En la 

Argentina aun se la conoce con el  nombre de Paico. Empleaban las semillas de la 

forma 

 

 

 

 

FIG. 4 – Chenopodium ambrosioides 
(Paico macho). 

 

 



110 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

típica  (Chenopodium ambrosioides, o las de la variedad Ch. Anthelminthicum Gray). 

Juan A. Domínguez menciona el hecho de que en un manuscrito anónimo 

existente en la Biblioteca del convento de Catamarca, escrito en 1722 al 25 y que 

lleva por título Libro de Medicina-Cirugía y Botánica, se indican como antielmínticos, 

al Paico (Chenopodium) y el Amambay Guazu (Aspidium). Al respecto se dice, en 

el citado manuscrito, que "para matar los gusanos de los niños, se le pondrá en la 

mazamorra por la mañana unos polvos de semilla de Paico, y mezclarlos cuando 

esté apartada del fuego la mazamorra, para que no se amargue". Los misioneros 

jesuítas aprendieron su uso de los Guaraní. Desde entonces comenzó a llamársele 

también Yerba de Santa María o Té de los Jesuítas, figurando en la Materia Médica 

Misionera del P. Pedro Montenegro como antielmíntico y emenagogo. En ella, 

después de hablar de su acción y modo de empleo como emenagogo, consigna el 

P. Montenegro: "según estoy informado de otras personas fidedignas, bebidas 

cuatro onzas de su cocimiento, en que se haya puesto dos dragmas de su semilla, 

o tres de sus hojas con una de miel, mata las lombrices y gusanos". 

En las hojas del Chenopodium ambrosioides, según consta en Materia 

Médica Argentina de Juan A. Domínguez, se ha encontrado "aceite esencial, resina 

ácida y quenopoiditina (principio oleoso de reacción alcalina de olor desagradable 

soluble en el agua, alcohol y éter); en las hojas se ha comprobado también la 

presencia de un glucotanoide". La variedad fisiológica del mismo, el Chenopodium 

ambrosioides L. var. anthelminthicum es más rica en propiedades parasiticidas. En 

esta variedad se ha separado por destilación fraccionada, tres porciones 

fundamentales. La porción que hierve entre 80° y 84° contiene el principal 

constituyente de la esencia, de olor repulsivo bastante semejante al escatol. 

 

 

 



 Medicina tupí-guaraní 111 

 

 

Este cuerpo - dice Juan A. Domínguez - ha sido designado con el nombre de 

ascaridol y a él debe principalmente sus virtudes. 

La medicina Guaraní empleaba también otros antielmínticos, entre los cuales 

mencionaremos, por haber pasado a la medicina popular del Brasil, en primer lugar, 

el látex de diversas especies de Moraceae, Domínguez menciona entre ellos el 

Ficus anthelminthica Mart. (Coajinguva en tupí) y Ficus doliaria Mart. conocida en 

lenguaje popular con los nombres de Gamelleira y Lombrigueira branca, en el norte 

de la Argentina con el nombre de Higuerón, Higuerón bravo y en Guaraní con los 

nombres de Guapoi e Iba-Pohy. 

El látex del Ficus anthelminthica fue usado por el aborigen Tupí-Guaraní para 

combatir la anquilostomiasis, la ascaridiosis y otras parasitosis. Sus propiedades 

fueron comprobadas por Martius (1843) y por los brasileños Coutinho, Silva Castro, 

Tixeira de Melle y otros. El Ficus doliaria, aunque de poder menor que el anterior, 

también se ha usado ampliamente. 

El látex de estas plantas procede de una secreción blanquecina obtenida 

naturalmente o provocada por incisiones hechas en el tronco o las ramas. Es un 

jugo denso, que en contacto con el aire se hace viscoso y se torna amarillento. Su 

sabor es acre y su reacción ácida. Se ingiere en la dosis de 20 a 30 gramos, 

mezclado con miel o leche, en ayunas, durante seis o diez días. Los niños lo toman 

en la dosis de una cucharadita de té. Según los trabajos de Juan A. Domínguez 

efectuados en el Instituto de Botánica y Farmacología de Buenos Aires, el látex del 

Ficus anthelminthica, contiene además de un 10 a 13 % de caucho, resinas, cera, 

ácidos orgánicos, un fermento proteolítico semejante a la papaina puesto en 

evidencia por Peckot, un labfermento (ficus-quimasa) y una peroxidasa. 

 

 

 



112 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

 

Se sabe por tradición que la Cephaëlis ipecachuanha fue empleada por el 

aborigen sudamericano, de los actuales territorios del Paraguay, Brasil, hasta 

Centro América. Piso y Margrav, 

en sus obras de 1648, consignan 

el empleo de la Ipecacuana de 

los Tupí-Guaraní en las diarreas 

sanguinolentas. Un dato antiguo 

respecto a este remedio 

recordado por Flukiger y 

Hambury, consiste en una 

mención de tres remedios contra 

los flujos sanguinolentos, uno de 

los cuales se llama Igpecaya, 

consignada en una Historia del 

Brasil escrita por un monje 

portugués que parece residió en 

este país de 1570 a 1600. 

Entre las drogas de origen 

vegetal descubiertas por los 

Tupí-Guaraní, debemos 

mencionar también el Jaborandi 

y el Guaraná. 

El Jaborandi (Pilocarpus 

pennatifolius), de las Rutáceas, importante sudorífico que debe sus propiedades a 

su alcaloide la Pilocarpina, era utilizado por los Tupí-Guaraní que conocían los 

peligros de sus dosis elevadas. Su conocimiento tardó mucho tiempo en difundirse 

por Europa, donde fue llevada por el Dr. Coutinho en el año 1874, siendo 

experimentada en la clínica de Gubler. 

 

 

FIG. 5 – Ipecacuana (Piso, 1648) 



 Medicina tupí-guaraní 113 

 

El Guaraná (Paullin cupana; Sapindáceas), constituye una medicación que 

ha de alcanzar mayor difusión. Los Tupí-Guaraní la empleaban como estimulante y 

también para combatir las cefaleas, las neuralgias y las fiebres, o como coadyuvante 

en las disenterías. Los portugueses observaron desde los primeros tiempos que los 

indios la utilizaban en forma de una pasta preparada con las semillas de la planta, 

sin que llamara la atención de los médicos hasta tiempos relativamente recientes. 

En el Brasil se emplea aun en forma de pasta obtenida de la semilla de la Paullin 

cupana. En el comercio de droguería, se presenta generalmente en forma de 

bastones cilíndricos o algo aplanados de unos 15 centímetros de largo y un peso de 

150 a 200 gramos. 

 

Fiebres. Afecciones uretrales 

El Apoyihtagwara, llamada "quina do Mato" (Esenbeckia febrifuga, 

Rutáceas), era utilizada en las fiebres, y aún se la emplea como sucedáneo de la 

quina y de la cáscara de angostura. Su corteza constituye la llamada "angostura del 

Brasil". 

Contra las fiebres de naturaleza palúdica, empleaban especialmente el 

Taperihuá. Los Taperihuá están constituidos por diversas especies sub-herbáceas 

del género Cassia entre las que se encuentran la C. Bicapsularis, la C. Pilifera Vog., 

la C. Macrocarpa Mich., la C. Corymbosa Lam. y otras. 

Los Tupí-Guaraní emplearon las hojas y la corteza de la raíz, y 

secundariamente las semillas. En virtud de la fama que tenía, se la conoce además 

con los nombres de Tarerekih o Tererekih, o sea planta para tereré (infusión que se 

ingiere fría), y de Payé-miri-ova o sea yerba del practicante, pues en Guaraní el 

Payé-miri era el médico novicio o médico aprendiz. (Bertoni). 

En las afecciones uretrales utilizaban diversos medicamentos vegetales 

mencionados en su obra por Guillermo 

 

 



114 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Piso. Este autor cita en primer lugar el Wuayipoyukaih, diciendo que ingerían dos 

veces al día una maceración hecha con agua puesta al sol en la que echaban la 

raíz picada del vegetal. En portugués se lo conoce con el nombre de "pao podre". 

También menciona Piso, como empleados para el mismo fin, los Pakó-katí o "cañas 

bravas" (costus), en decocción que se tomaba larga manu en lugar de agua, y el 

cocimiento de Ambaíh. 

En los estados hidrópicos, a manera de diurético, consigna Piso que daban 

preferencia a las raíces del Kaapeva (Cissampelos pareira y Cissampelos 

glaberrima St. Hil.). Piso añade que las hojas tenían las mismas propiedades que 

las raíces y ambas se empleaban además en las afecciones de los riñones y de la 

vejiga. 

El mismo autor describe como diurético empleado en los estados hidrópicos, 

el Caapomónga o Kaá-pomó o Kaá-ñandihguá (Plumbago scandens). 

 

Generalidades de la obstetricia y la ginecología guaraní 

Entre los Guaraní el parto tuvo, como debe ser, todas las características de 

un simple acto natural. Las particularidades de costumbre varían ligeramente según 

el territorio y el tipo de vivienda. En las regiones del Norte, en donde se vivía en 

casas comunes (Ogausu o Maloca), la mujer por lo común se retiraba a la selva, a 

un lugar generalmente cercano a algún curso de agua. En dicho lugar preparaba 

algo a manera de barra horizontal con troncos de árboles. La madre se sienta en el 

suelo con los brazos levantados asida a la barra; con este procedimiento las 

contracciones son por lo común, breves, pocas y naturales. La misma madre corta 

el cordón, lava al niño y regresa con él a la casa. 

Cuando ocurre en las casas individuales para familias separadas, o Tapihi, 

la mujer tiene al niño en casa en 

 

 



 Medicina tupí-guaraní 115 

 

la misma posición, siendo asistida a veces por otra mujer o por el mismo marido. En 

ciertas regiones una costumbre, tradicional o mística, exige que sea al marido el 

que seccione con sus dientes el cordón umbilical. En muchas ocasiones, éste se 

corta con una tira de bambú (en el Paraguay el Takuarembo: Chusque ramosissima) 

y con la hoja cortante de ciertas pajas o gramináceas (Atere-Kihse). 

Acerca de la cuestión menstrual, parece que los guaraní la tuvieron en horror 

y asco, tratando de ocultarla, atenuarla o suprimirla. 

Aunque la joven menstruada no era declarada tabú como en Polinesia, ni 

temporariamente separada de la comunidad, se retiraba por su propia voluntad a 

ocultarse y vivir a dieta, y en ciertos casos se le aplicaban las escarificaciones de 

que hablamos en otro lugar. Su concepto acerca de la menstruación está implícito 

en la palabra conque la designaban Tugwih-Pochih, o "sangre brava". 

Es sabido que algunos pueblos de cultura inferior atribuyen la primera 

menstruación, a un fenómeno sobrenatural, obra de un espíritu maligno o a un 

maleficio. Entre los guaraní se consideraba un fenómeno natural. Sólo algunas 

reducidas parcialidades, como los Guaraní del grupo Mbihá, (según varios 

testimonios) creen que la menstruación aparece por una causa extraña, tal como la 

mordedura de alguna alimaña o por el poder fascinante de una serpiente. Los 

Chiriguano de Bolivia se sorprenden cuando una muchacha tiene su primera 

menstruación y las parientas viejas recorren las vecindades en busca del reptil 

sospechoso que pudo determinar el fenómeno. 

 

Puericultura y cuidado de los prematuros 

No fajaban a los niños pequeños ni los estorbaban en sus movimientos. 

Usaban la lactancia materna muy prolongada, acompañada posteriormente con 

miel, frutas y poste- 

 

 



116 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

riormente farináceas. La alimentación con leche materna se prolongaba a los dos o 

tres primeros años. Era muy frecuente dejarlos mamar hasta los siete u ocho años. 

Magalhaes de Ganddvo, consigna que "los dejaban mamar hasta los siete u ocho 

años; esto si no vuelven a quedar embarazadas, lo que las pone en necesidad de 

desmamar". 

En la época del destete se agregaba a la leche materna, miel en diluciones 

gradualmente concentradas, y frutas. Estas, en los primeros tiempos, se daban 

previa masticación e insalivación por la madre. Esta ptialinización por el fermento 

salivar fue empleada especialmente con la mandioca y la batata. 

La banana no se utilizaba en la era precolombiana como alimento 

complementario del destete. El hecho se debe a que la banana americana era 

desagradable y poco apetecible. Desde que se introdujo la banana africana llamada 

Santo Tomé, de tronco negro, se hizo de ella un uso análogo. 

Usaron para la alimentación de los prematuros, y a veces en los destetados 

precozmente, agua con miel de abeja, así como también, lo que se llama "grasa de 

Tambú", substancia líquida que se extrae de la larva de un coleóptero, el 

Rhinchophorus palmarum. Tibia y filtrada, tiene el aspecto de un fino aceite. La dosis 

de grasa de Tambú, se emulsionaba en agua tibia y su concentración se aumentaba 

gradualmente con los progresos de la edad. 

A los prematuros, o sietemesinos, etc., acostumbraban colocarlos 

(tocándolos lo menos posible) dentro de una olla de barro, sobre una capa de 

plumas de pato o similares, cubriéndolos con idéntico material, poniendo la olla a 

prudente distancia de un fuego constantemente encendido para mantener el calor. 

Del séptimo al octavo mes, sólo le daban agua con miel. Al prematuro de 

ocho meses le daban, además, diluciones de grasa de Tambú, y sólo el noveno mes 

se les daba leche. 

 

 



 Medicina tupí-guaraní 117 

 

BIBLIOGRAFÍA  III 

 

DE ACUÑA, CRISTÓBAL. — Nuevo descubrimiento del gran río de las Amazonas; Madrid 

1641. 

ARATA, P. N. — Los herbarios de las Misiones del Paraguay. "La Biblioteca", N° 22, pp. 

419-448; Nos. 23-24, pp. 185-192; Bs. As. 1898. 

AUTRAN, EUGENIO. — Noté sur le Caa-ehe (Eupatorium rebaudianum). "I. B. F.", N° 4, 

1904. 

DE AZARA, FÉLIX. — Descripción e historia del Paraguay y del Río de la Plata, t. IV; Madrid 

1847. 

BERTONI, MOISÉS SANTIAGO. — Civilización guaraní. Medicina e higiene. Puerto Bertoni 

(Paraguay) 1927. 

BOERI, JUAN A. — Tratado de farmacognosia vegetal y animal; Buenos Aires 1902. 

BOGGIANI, GUIDO. — Compendio de Etnografía paraguaya; Asunción 1900. 

DE CASTELNAU, F. — Expedition dans les parties centrales de l'Amérique du Sud; París 

1831. 

DOBRIZHOFFER, M. — 1785. Véase Bibl. I. 

DOMÍNGUEZ, J. A. — El caá-pebá (Cissampelos pareira L). Publicado en el libro de oro 

ofrecido al Dr. Domingo Cabreo; Buenos Aires 1927. 

del mismo. — Materia médica argentina; Buenos Aires 1928. 

FREIRÉ, ALLEMAO. — Trabalhos da Comissao scientifica de exploraçao; Lisboa 1882. 

DE GUMILLA, P. JOSEPH. — El Orinoco ilustrado; Madrid 1745. Existe una edición francesa 

con el título: Histoire naturelle, civile el géographique de l'Orénoque Avignon y 

Marsella 1758. 

HASSLER, EMILIO. — Contribuciones a la flora del Chaco argentino- paraguayo. Florula 

Pilcomayensis. "I. B. F.", N° 21, 1909. 

DE LERY, JEAN. — Histoire d'un voyage fait á la terre du Brésil, autrement dite Amerique; 

La Rochella MDLXXVIII. 

DE LIZÁRRAGA, FRAY REGINALDO. — Descripción breve de todas las tierras del Perú, 

Tucumán, Río de la Plata y Chile (1605). Reimpresión en "Bibl. Arg.", dirigida por 

Ricardo Rojas, tomos XIII y XIV, según edición española de 1909; Buenos Aires 

1916  

LOZANO, PEDRO S. J. — Descripción chorográfica del terreno, ríos, árboles y animales de 

las dilatadissimas Provincias del Gran Chaco Gualamba, y de los ritos y costumbres 

de las innumerables naciones bárbaras que le habitan; Córdoba 1733. 

DE MAGALAES, GANDAVO PERO. — Historia da Prov. de Sancta Cruz; Lisboa 1576. 

 

 



118 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

 

MAGALHAES, COUTO. — O selvagem; Río de Janeiro 1913.  

MARGRAV, G. — Historia, Rerum Natur. Brasiliae; Rotterdam 1648.  

von MARTIUS,  C. L. P. — Systema materiae medicae vegetabilis brasiliensis; Leipzig 1843.  

del mismo y SPIX, J. B. — Reise nach Brasiliens in der Jahres 1817 - 1820; Lepzig 1845.  

MÉTRAUX,  A. — Migrations  historiques des tupi-guarani. "J. A. P.", t. XIX, 1927, pp. 1-

45.  

del mismo. — La civilisation materielle des tribus tupi-guarani; París 1928.  

MONTENEGRO, PEDRO. — Materia médica misionera. Publicado por Trelles en  la "Rev. 

patriótica del  pasado argentino".  Original con láminas y dibujos en la Bibl. Nac. de 

Buenos Aires.  

NORDENSKIÖLD, ERBAND. — La vie des indiens dans le Chaco; París 1912.  

PECKOLT, TEODORO. — Historia das plantas medicinaes e uteis do Brazil Río de Janeiro 

1888-1889.  

PISO Y MARGRAV. — Historia naturalis Brasiliae; Lugduni Batavorum et Amstelodami, 

1648.  

RENGGER, J. R. — Reise nach Paraguay in den Jahren 1818 bis 1826; Aarau 1835.  

DE ROCHEFORT, C. et DE POINCY, L. — Histoire naturelle et morale des Mes Antilles 

d'Amérique; Rotterdam 1658. 

RODRÍGUEZ, PEDRO. — Plantas medicinales del Paraguay; Asunción 1915.  

SÁNCHEZ LABRADOR, JOSÉ. — El Paraguay católico, en 3 tomos. Ed. De la Univ. de La 

Plata; Buenos Aires 1910-1917.  

THEVET, ANDRÉ. — Les singularités de la France antarctique; París 1878. 

 

____________ 

 

 

  



 

 

CAPITULO IV 

MEDICINA DE LOS ARAUCANOS 

 

Fiel en un todo al tipo de la medicina primitiva, la del pueblo Araucano tuvo 

tres bases: 1a la magia, 2a el empirismo transmitido por la tradición oral y 3a las 

prácticas de cirugía menor. 

Los cronistas e historiógrafos llegados a Chile con los Conquistadores, 

describieron sobre todo lo que de más llamativo tenía la práctica del arte de curar, 

y entre ello, el elemento de mayor colorido: el médico hechicero a quien llamaban 

Machi y su método de tratar a los enfermos. 

Los Machí representaban una especie de casta, y constituían una 

personalidad sobresaliente entre los Araucanos. 

Como estos últimos no formaban un verdadero estado, sino un conjunto de 

tribus, en cada una de ellas el Machi constituía una entidad poderosa, como 

consejero del caudillo, o de los miembros de la tribu, fundando su poder en sus 

conocimientos de la medicina y en sus relaciones con los espíritus. Reunía en su 

persona los atributos de médico y sacerdote, sirviendo, en tal carácter, para las 

enfermedades del cuerpo y del alma, fenómeno, por otra parte, general entre los 

pueblos primitivos. 

En este concepto el Machi era el oráculo, el consejero de la paz o de la 

guerra, el que impetraba las lluvias en tiempos de sequía y el mediador entre los 

hombres y los espíritus. Usaba vestiduras especiales, hacía vida solitaria y por 

temporadas se retiraba a vivir en cavernas, dedicándose a prácticas ascéticas. 

 

 



120 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Hoy como antaño, la profesión de Machi está reservada a un pequeño 

número de escogidos, predestinados o predispuestos por su constitución 

psicológica, a ser llamados por el dios de los Mapuche, Nguenechen o 

Nguenemapu. "Sólo sirven - dice Claude - para esta profesión las personas 

enfermizas, que tienen dolores gástricos, opresión del corazón, y que se sienten 

frecuentemente con la cabeza mareada y la vista nublada". 

Un hecho particular de la vida de estos personajes, es que en tiempos 

antiguos, eran sexualmente pederastas, según el testimonio de muchos cronistas, 

y usaban vestiduras y adornos femeninos. 

Acerca del porte y conducta de los Machi del tiempo de la conquista, nada 

mejor que transcribir los siguientes párrafos de Núñez de Pineda, escritos en la 

época. "Parecía, (el hechicero Machi, que así llaman a estos curanderos), un Lucifer 

en sus facciones, talle y traje, porque andaba sin calzones, que éste era de los 

llamados Hueyes. Traía en lugar de calzones, un puno, que es una mantichuela que 

traen de la cintura para abajo, al modo de indias y camisetas largas encima. Traía 

el cabello largo, siendo así que todos los demás andan trenzados; las uñas tenían 

tan deformes que parecían cucharas. Feísimo de rostro y en un ojo una nube que 

lo comprendía todo; muy pequeño de cuerpo y algo espaldudo y rengo de una 

pierna, que sólo mirarle causaba horror y espanto, conque daba a entender sus viles 

ejercicios". Más adelante el mismo autor nos traza otro retrato de los Machi 

afeminados. "Fuera de que no vestían traje de varón - dice - sino otro muy semejante 

al de mujer, usaban el cabello largo. Se ponen también gargantillas, anillos y otras 

alhajas mujeriles, siendo muy respetados y estimados de hombres y mujeres. Y a 

éstos les llaman Hueyes, que en vulgar, son nefandos que entre ellos se tienen por 

viles, por acomodarse al oficio de mujeres". 

 

 

 

 



 Medicina araucana 121 

 

Los Machi ignoraban las causas reales de la enfermedad o su mecanismo 

fisiopatogénico. En lo que atañe a la medicina interna, a pesar de que asegura 

Molina "que tenían buenas nociones del pulso y de las demás señales diagnósticas", 

solamente se conducían por los signos exteriores aparentes. Según su concepto 

metafísico de la medicina, la muerte natural no se concebía, y atribuían las 

alteraciones de la salud a la existencia de algún espíritu maligno, o a 

envenenamientos o brujerías. 

No obstante tales conceptos, por el ejercicio de la medicina y la observación 

de las propiedades curativas de los elementos naturales, plantas, fuentes termales, 

y la experiencia en la curación de heridas, llegaron a constituir un cuerpo de 

conocimientos empíricos, de aplicación práctica, que los hicieron útiles. 

Los dedicados a la profesión de Machi, hacían un largo aprendizaje al lado 

de maestros, retirados de la vida social, pasando por una minuciosa iniciación, en 

que aprendían el arte de la sugestión colectiva. Los hechiceros que vivían en las 

cuevas de las montañas, eran los preferidos para la enseñanza. 

Terminado el período de iniciación secreta, de aprendizaje de los ritos y de 

los conocimientos transmitidos en forma oral, el aprendiz era proclamado Machi 

mediante una interesante ceremonia pública. En esta ceremonia, celebrada ante la 

tribu, el iniciado ingería brebajes que le suministraba el preceptor, verificándose un 

rito simbólico, consistente en la simulación sugestiva de cambiar la lengua y los 

ojos, del maestro al neófito. 

Rosales relata el hecho en los siguientes términos: "Y para esto tienen sus 

maestros y su modo de Colegios, donde los hechiceros los tiene recogidos" y sin 

ver el sol, en sus cuevas y lugares ocultos donde hablan con el diablo y les enseñan 

a hacer cosas aparentes," que admiran a todos, porque 

 

 

 



122 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

 

en el arte mágico ponen todo su cuidado, y su grandeza y estimación está en hacer 

las cosas que admiren a los demás, y con esto se muestra el que es más sabio y 

ha salido más aprovechado de los estudios. El hechicero que les enseña, los gradúa 

a lo último, y en público les da a beber sus brebajes con que entra el demonio en 

ellos, y luego les da de sus propios ojos, sacándose aparentemente los .ojos y 

cortándose la lengua, y sacándoles a ellos los ojos y cortándoles las lenguas, hacen 

que todos juzguen que ha trocado con ellos ojos y lenguas, para que con sus ojos 

vean al demonio y con su lengua le hablen, y metiéndoles una estaca aguda por el 

vientre se la saca por el espinazo, sin que acuse dolor ni quede señal". "Y así, con 

estas y otras apariencias quedan graduados de hechiceros y ordenados sacerdotes 

del demonio. Y luego hacen pruebas y curan los enfermos, que siempre dicen que 

lo están de bocado (envenenados), de estas apariencias del demonio e ilusiones de 

la vista, están todos admirados y el médico queda en grande opinión de sabio, y 

gana con el oficio, porque de todas partes lo llaman y le pagan con liberalidad". 

Cuando fracasaba como médico o como exorcisador, o cuando no podía 

explicar un hecho, acusaba a un tercero. Así dice Rosales: ". . .si uno muere de una 

enfermedad natural, cuando van a preguntar al hechicero de qué murió o quién lo 

mató, echa la culpa a alguno para que lo maten violentamente y se venguen, de que 

suelen resultar grandes desórdenes". 

Desde los tiempos de la Conquista, persiste entre los supervivientes de los 

Araucanos la medicina mágica. Pero ha ocurrido un fenómeno particular: los 

hombres han sido sustituidos por mujeres, de tal modo que en la actualidad 

predomina en absoluto la Machi-mujer. 

Guevara decía en 1908 que "el Machi-hombre, parece fuera de moda", pues 

sólo los ha visto en los alrededores de Co- 

 

 

 



 Medicina araucana 123 

 

 

ñaripe y de Borea y, al Este de 

Temuco, en pueblos donde 

practican también 

concomitantemente Machi 

mujeres. El Machi, según dicho 

autor, continúa siendo un 

invertido sexual, que usa alhajas 

y adornos femeninos. 

Respecto a los Machi 

mujeres de principio de este siglo, 

Guevara nos refiere: "La Machi es 

la persona que hoy día figura en 

primer término en el personal de 

operadores mágicos. Revestida 

de la dignidad de curandera y 

encantadora, goza entre los de su 

raza de una consideración 

cercana al terror supersticioso. Es 

un miembro del grupo, que posee 

el privilegio de comunicarse con 

los espíritus, curar las 

enfermedades por sortilegio y 

prevenir los desastres de la 

comunidad. Tiene todos los 

caracteres del mago. Aunque de 

ordinario ca- 

 

 

FIG. 6 - Dos ejemplares de rehue, trono-altar de la 
médica hechicera araucana (machi). Colecciones  

del  Museo  Arg. de C. Nat., Buenos Aires. 



124 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

sada, su existencia parece envuelta en cierto misterio y vive más retraída que el 

común de la gente. Frente a su habitación se halla plantada la tosca figura de 

madera que suele usarse en algunas ceremonias y simboliza sus operaciones 

mágicas, el Rehue". 

"Una bandera blanca en la puerta de su hogar indica al viajero que allí reside 

quien tiene en su poder la salud de los hombres y el secreto de los genios 

irresistibles. La posesión de amuletos y talismanes, que preservan de influencias 

maleficiarías y cambian la naturaleza de las cosas, le da mayor ascendiente entre 

los que benefician de sus conocimientos. Cuida en el bosque de un canelo 

predilecto, cuyas ramas y hojas emplea en la curación de los enfermos y a veces 

en las ceremonias a las que concurre. Si alguien descubre y corta esta planta, la 

Machi languidece y hasta muere. Como en muchos pueblos inferiores, extrae, por 

absorción, el cuerpo venenoso o el animal que corroe las entrañas de la víctima. En 

las fiestas religiosas y en las operaciones curativas, sirve de intermediaria entre los 

hombres y los espíritus bienhechores. En estos actos cae en un éxtasis espontáneo, 

durante el cual los espíritus toman posesión de su cuerpo y le revelan los 

pormenoros de la enfermedad, o le anuncian la próxima lluvia. Obra de buena fe por 

sugestión, e imitando lo que se ha hecho tantas centurias antes de ella; sus 

alucinaciones son las mismas de la sociedad beneficiaria de su magia. Sus 

manipulaciones ejercen en el público una acción considerable". 

"Muchos de los que han estado bajo la influencia de sus encantos, créense 

sanos, libres de los hechizos mortales. El alma individual de la Machi, transparenta 

el alma colectiva de la raza". 

Joseph Claude, en el presente siglo, ha tenido ocasión de observar y estudiar 

las ceremonias médicas del Rehuetun y del Machitun y ha obtenido fotografías y 

films cinemato- 

 

 

 



 Medicina araucana 125 

 

gráficos de sus escenas. Según este autor,- "con el transcurso de los siglos, las 

ceremonias han variado, hasta presentar hoy diferencias notables, apreciables en 

las formas". 

Estando en la localidad de Huentelolem, Claude tuvo ocasión de asistir a lo 

que se comentaba como el llamado de Dios a una joven, para ejercer de Machi. 

"Esta joven se hallaba mariscando en la playa, cuando por primera vez sintió el 

llamado de Nguenemapu, quien le dijo: "Hazte machi". ... "Te quiero Machi". Percibió 

esto como un llamado interior acompañado de dolores extrañes que le hicieron 

perder el sentido. Vuelta a su casa contó que había tenido Peuma o visión, y que 

debía ser Machi". 

Los padres conversaron acerca del hecho con los vecinos, les pidieron su 

parecer, y todos admitieron que en realidad, la joven había tenido verdadero Peuma, 

y que en consecuencia debía ser Machi. "Nguenechen la llamaba". 

Después de la llamada de Nguenechen, se busca una profesional para 

maestra. Esta les enseña los cantos y bailes rituales, el arte litúrgico de tocar el 

Cultrún (tambor litúrgico), de curar y de Machicutar, y de hechar al Huecufe y al 

Pillán, así como a preparar venenos, descubrir y hacer maleficios, la ceremonia del 

Nguillatún, y el modo de entrar en relaciones con el dominador de los hombres. 

La iniciación dura meses o años, esperando la aparición de circunstancias 

favorables. 

La aprendiza acompaña al machi en las ceremonias. La fiesta de iniciación 

pública se llama Rehuetén, o de la plantación del Rehue. 

La aspirante a Machi se prepara con una reclusión y ayuno durante cuatro 

días, permaneciendo encerrada en una roca con una machi veterana, que le da las 

últimas instrucciones acerca del ritual de la ceremonia, mientras dos Curiches están 

de guardia en la puerta. 

La víspera de la fiesta los parientes, llegados, cortan un 

 



126 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

árbol y labran en el tronco, por medio de hendiduras angulares superpuestas, algo 

así como los tramos de una escalera. A menudo se labra también una figura 

antropomorfa, en la extremidad superior del tronco, coronada por una pequeña 

plataforma sobre la cual puede ponerse de pie una persona. Las hendiduras que 

constituyen los tramos de la escalera, están situadas sobre la cara ventral de la 

estatua. Esa escala, sobre una figura antropomorfa, se conoce con el nombre de 

Rehue, y constituye el emblema profesional del médico o la médica araucana. 

En el Museo Argentino de Ciencias Naturales, de Buenos Aires, existen 

varios Rehue muy interesantes. 

El Rehue se planta en tierra desde la tarde anterior a la ceremonia, con 

asistencia de los invitados. Se inclina ligeramente hacia atrás para facilitar la 

ascensión a la parte superior, y se le rodea con ramos de canelo de tres a cuatro 

metros de altura. Durante la erección del Rehue se ejecutan bailes al toque de la 

Trutruca, de las Pilficas, y del Cultrum de los Machi presentes. 

La ceremonia de iniciación comienza al son lúgubre de la Trutruca, cuando 

se presenta la iniciada con su Cultrum nuevo y sus cascabeles, mientras media 

docena de machi tocan el tambor. Entonces se iza su pabellón blanco en lo alto de 

los canelos que rodean al Rehue. Se efectúan a continuación, durante una hora, 

danzas rituales que se detienen a una señal de la Machi maestra, para fumar 

ritualmente. 

Luego las Machí mujeres tocan el tambor, mientras los machi hombres, presa 

de gran agitación, efectúan saltos violentos, golpeando furiosamente el tambor, 

emitiendo un hipo característico descripto por todos los relatores de actos de esta 

índole. 

Una machi comienza entonces a temblar como posesionada, pareciendo 

aletear con los brazos para entrar en éx- 

 

 



 Medicina araucana 127 

 

tasis, imitándola a poco la aprendiza. Se inicia entonces el acto solemne. La Machi 

que preside la ceremonia, armada con un cuchillo de cuarzo lechoso o de hierro, 

con la vista vendada lo mismo que la novicia, toma por tanteo, una después de otra, 

las manos de ésta, y le practica en ambos lados, una incisión de los dedos mayor y 

anular, efectúalo mismo en las suyas y yuxtaponiendo las superficies cortadas 

mezclan sus sangres. Esto tiene por objeto comunicarle el poder y la destreza 

profesional, acto que tiene lugar en medio de la gritería de los asistentes. A 

continuación, por tanteo le localiza la boca, le saca la lengua y le hace un corte 

longitudinal hacia la punta, por el que corre abundante sangre. Ella se hace lo mismo 

y yuxtaponen las lenguas, pretendiendo con ello infundirle su espíritu dominador 

sobre el Huecufe y el Pillán, y el poder de interceder entre los Mapuche y 

Nguenemapu. 

El remedio ritual para curar la herida de la iniciada, consiste en la aplicación 

del jugo del fruto del canelo, el cual produce un ardor quemante insoportable, al 

punto de que la lengua queda hinchada por varios días. 

Se cubre entonces a la novicia con una piel de oveja recién desollada y se le 

pone encima una guirnalda de flores de Copihue ensartadas en hilos y alternadas 

con otras flores. 

Con ello, su Cultrum y sus campanillas, sube entonces las gradas del Rehue 

entonando cánticos, hasta la plataforma superior, donde la alcanzan, 

acompañándola mientras se balancean, otras dos machi. Se le quitan entonces, los 

adornos, enredándolos en las ramas de los canelos donde se abandonan para 

siempre, de modo que a veces, hasta varios años después se ven los restos, 

flamear al viento. 

La ceremonia termina con el descenso del Rehue.  

El Rehue plantado frente a una casa, así como la bandera blanca que flamea 

en las ramas de un canelo, señalaba la residencia de todo Machi de la Araucanía. 

 

 



128 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

El Rehue debe renovarse con el tiempo si un accidente o incendio lo 

destruye. Los atributos portátiles de la Machi o del Machi, están constituidos en la 

actualidad por el Cultrum (tambor o pandero en forma de un plato hondo) por la 

Huasa y los cascabeles. 

Como recurso supremo, llevaban a cabo con fines diagnósticos y curativos, 

una ceremonia de medicina mágica, citada por numerosos Cronistas que la 

denominan La Gran Ceremonia del Machitún. 

El nombre de Machitún constituye, en cierto modo, un término genérico pues 

comprende varias ceremonias, las cuales aunque vinculadas por un nexo común 

presentan diferencias de formas, en parte por desviación del tipo primitivo a través 

del tiempo, y en otros casos, por tratarse de ceremonias que, nacidas en distintos 

lugares, fueron en un principio diferentes en el fondo y el significado, y 

posteriormente adquirieron poco a poco, por contacto, semejanzas en la forma 

ritual. 

El análisis permite descubrir el tipo de magia que las fundamenta, a pesar de 

las divergencias en las descripciones de los autores que las refieren. 

En los relatos del tiempo de la Conquista, y en las parcialidades más alejadas 

de la civilización, el Machitún encierra un tipo de magia de carácter shamánico y de 

sabor asiático, con sugestión del auditorio, que presencia transmutación de 

vísceras, movimientos propios del tambor del mago, etcétera. 

En los tiempos actuales, la ceremonia tiene en algunos lugares el carácter de 

magia por evocación, incorporándose el espíritu evocado al cuerpo de la machi 

mientras se encuentra en estado de éxtasis. 

Un interesante ejemplo de ello ha sido referido en el libro de Guevara y 

transcripto como tipo de magia por evocación en el capítulo de la magia médica en 

general (ver Cap. II). 

 

 



 Medicina araucana 129 

 

Respecto al machitún del tipo shamánico, transcribimos el relato que nos legó 

Núñez de Pineda y Bascuñán, en su Cautiverio Feliz. "Entramos ya de noche al 

sacrificio del carnero que ofrecían al demonio… Tenían en medio muchas luces, y 

en un rincón del rancho, el enfermo, entre clara y obscura aquella parte, rodeada de 

muchas indias con sus tamborilejos pequeños, cantando una lastimosa y triste 

tonada con las voces muy delicadas; los indios no cantaban porque sus voces 

gruesas debían ser contrarias al encanto. 

Estaba cerca de la cabecera del enfermo un carnero liado de pies y manos y 

entre unas ramas frondosas de laureles tenían puesto un ramo de canelo grande a 

modo de mesa, una pipa de tabaco encendida, de la cual a ratos sacaba él, humo 

de ella, y esparcía por entre las ramas y por donde el doliente y la música asistían. 

A todo esto las indias cantaban lastimosamente y yo con el muchacho, mi 

camarada, en un rincón algo obscuro, de donde con toda atención estuve a todas 

las ceremonias del hechicero. Los indios y el cacique, estaban en medio de la casa, 

sentados en rueda, cabizbajos y pensativos y tristes sin hablar ninguno una palabra. 

"Al cabo de haber incensado las ramas tres veces, y el carnero otras tantas, 

que le tenía arrimado al banco que debía de servir como altar de sus sacrificios, se 

encaminó por donde estaba el enfermo, y le hizo descubrir el pecho y el estómago, 

habiendo callado las cantoras, y con la mano llegó a tentarle y zahumarle con el 

humo de la pipa, que traía en la boca de ordinario, con esto le tapó con una 

mantichuela el estómago y se volvió a donde estaba el carnero, y mandó que 

volviesen a cantar otra diferente tonada, más triste y más confusa, y llegando al 

carnero, sacó un cuchillo y le abrió por el medio, y sacó el corazón vivo y palpitante, 

lo clavó en medio del canelo en una ramita, que para el propósito había aguzado, y 

luego cogió la pipa y empezó a za- 

 

 

 

 



130 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

humar el corazón que aún vivo se mostraba, y a ratos le chupaba con la boca la 

sangre que despedía. 

"Después de esto zahumó toda la casa con el tabaco que de la boca echaba 

el humo, llegóse luego al doliente y con el propio cuchillo que había abierto el 

carnero le abrió el pecho, que aparentemente se aparecían los hígados y tripas y 

los chupaba con la boca. Y todos juzgaban que con aquella acción estaba afuera el 

mal y le arrancaba del estómago, y todas las indias cantaban tristemente, y las hijas 

y mujeres del paciente llorando a la redonda y suspirando. Volvió a hacer que 

cerraran las heridas, que a mi ver parecieron apariencias del demonio, y cubrióle el 

pecho nuevamente y de allí volvió adonde el corazón del carnero estaba atravesado, 

él parado, dando algunos paseos y las mujeres asentadas como antes. Habiendo 

dado tres o cuatro vueltas de esa suerte, vimos de repente levantarse de entre las 

ramas una neblina obscura a modo de humareda, que las cubrió de suerte que nos 

la quitó de la vista por un rato, y al instante cayó el encantador en el suelo como 

muerto, dando saltos el cuerpo para arriba, como si fuera una pelota, y el tamboril 

a su lado, de la misma suerte saltando a imitación del dueño, que me causó gran 

horror y encogimiento obligándome a encomendar a Dios, que hasta entonces había 

estado en notable cuidado a todas sus acciones, y luego que vi aquel terrible 

espectáculo, tendido en aquel suelo y el tamboril saltando todo juntamente con el 

dueño, se me angustió el alma y se me herizaron los cabellos y tuve por muy cierto 

que el demonio se había apoderado de su cuerpo. Callaron las cantoras y cesaron 

los tamboriles, y sosegóse el endemoniado, pero de manera el rostro, que parecía 

el mismo Lucifer, con los ojos en blanco y vueltos al colodrillo, con una figura 

horrenda y espantosa. Estando de esta suerte le preguntaron si sanaría el enfermo, 

a que respondió que si, aunque sería tarde porque la .enfermedad y el bocado se 

había apoderado de 

 

 

 



 Medicina araucana 131 

 

aquel cuerpo de manera que faltaba muy poco para que la ponzoña llegara al 

corazón y le quitase la vida. Le volvieron a preguntar, que en qué ocasión se le 

dieron, quién y cómo, y dijo que en una borrachera, un enemigo suyo con quien 

había tenido una diferencia, y no quiso nombrar las personas aunque se lo 

preguntaron, y esto fue con una voz tan delicada, que parecía salir de alguna flauta. 

Con esto volvieron a cantar las mujeres su tonada triste, y dentro de un buen rato 

fue volviendo en sí el hechicero, y se levantó cogiendo el tamboril de su lado, y lo 

volvió a colgar en donde estaba antes, y fue a la mesa en donde estaba la pipa de 

tabaco encendida, y cogió humo con la boca e incensó y ahumó la rama (por mejor 

decir) y el palo en donde el corazón había estado clavado, que no supimos lo que 

se hizo, porque no se lo vimos sacar, ni pareció más, que infaliblemente lo debió de 

esconder el curandero o llevárselo el demonio como ellos dan a entender que se lo 

come. Después de esto, se acostó entre las ramas del canelo a dormir y descansar 

y de aquella suerte lo dejaron y nosotros nos fuimos a nuestra habitación con el 

cacique". 

A mayor abundamiento damos a continuación una copia de la ceremonia, tal 

como la consigna Molina en su libro. "El método curativo de ellos se denomina 

Machitún y consiste en las siguientes vanas operaciones que se practican siempre 

de noche. Se ilumina con muchas luces el aposento del enfermo, y en un rincón se 

coloca, entre ramas de laurel, una gruesa rama de Canelo de la cual pende el 

tambor mágico; allí junto está un carnero preparado para el sacrificio. El Machi 

manda a las mujeres que se encuentran presentes, entonar una lúgubre canción al 

son de ciertos pequeños tambores que ellas tocan al mismo tiempo. El, entre tanto, 

inciensa con humo de tabaco, tres veces, el Canelo, el carnero, las cantarinas y el 

enfermo. Hecho esto mata al carnero, le saca el corazón y chupándole la 

 

 

 



132 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

sangre le ensarta en el ramo de Canelo. Se acerca después al enfermo, y con ciertos 

prestigios finge que le abre el vientre para observar dónde está encerrado el veneno 

suministrado por los pretendidos malhechores. Tomando después el tambor 

mágico, canta, paseándose junto con las mujeres e improvisadamente como un 

aturdido, se cae por tierra haciendo espantosos gestos y horribles contorsiones del 

cuerpo, ya abriendo los ojos, ya cerrándolos y haciendo visages a manera de 

energúmeno. 

"Durante esta cómica convulsión, los parientes del enfermo le interrogan 

sobre el éxito del accidente, a cuyas preguntas, el fanático impostor, responde como 

más le tiene en cuenta, o nombrando por autores del mal, aquellos de quienes 

quiere vengarse, o dando una respuesta equívoca en cuanto al suceso de sus 

mágicas operaciones". 

Las necesidades de la práctica, exigieron algo así como una especialización 

de funciones por sujetos que en ocasiones eran Machi y en otras no. 

Diversos autores mencionan entre los tipos más característicos de prácticos, 

a los llamados Ampive, Vileu, Gutave, Cupove. 

El Abate Molina lo describe en su obra, en la siguiente forma: los Araucanos 

tienen tres suertes de médicos: los Ampive, los Vileu y los Machi. 

"Los Ampive, que "equivalen a los empíricos", son los mejores de todos. 

Estos se sirven en sus curas sólo de simples. Son buenos herbolarios y tienen 

buenas nociones del pulso y de las demás señales diagnósticas". 

"Los Vileu, "corresponden a los metódicos". Su principal sistema consiste en 

asegurar que todos los males contagiosos provienen de los insectos, opinión que, 

ya es seguida por muchos médicos de Europa, por cuyo motivo, a las epidemias 

dan en general el nombre de Cutampiru, es decir enfermedades vermulares o de 

gusanos". 

 

 



 Medicina araucana 133 

 

"Además hay otras dos suertes de profesores adictos a la medicina. Los 

primeros, que merecen en cierto modo el nombre de cirujanos, saben muy bien 

volver a poner en su lugar los huesos desconcertados, acomodar las fracturas, curar 

las heridas, las úlceras, etc. Se nombran Gutave; son verdaderos estimables y 

hacen a menudo curas admirables. No sucede así con los segundos Cupove (del 

verbo cupón: anatomizar), los cuales infatuados de machismo, abren los cadáveres 

para demostrar las entrañas que dicen estar contagiadas del veneno mágico. No 

obstante esto, merced a tal ejercicio, poseen nociones no despreciables sobre la 

estructura del cuerpo humano, cuyas partes saben explicar con nombres 

particulares". 

 

La práctica quirúrgica. El catatum 

Las necesidades inherentes a su género de vida y costumbres combativas, 

les obligaron a tener conocimientos de patología externa. Trataban las heridas, los 

abscesos, las fracturas óseas, las luxaciones, las heridas por flechas envenenadas, 

etc., etc. 

Usaban, para la curación de las heridas, lavados con infusiones y cocimientos 

de hierbas y jugos de plantas. 

Operaban los abscesos y flemones con instrumentos de piedra. Ferrer 

describe así esta operación: "Los abscesos los abrían con una piedra afilada, 

chupando la pus con la boca lavando la cavidad con agua fría para rellenarla 

después con hierbas machacadas". 

El mismo autor agrega, que "aliñaban las luxaciones y fracturas colocando 

inmovilizado el miembro dañado y rodeándolo de una pasta de hierbas sujetas con 

las hojas grandes y pajas de algún tejido. Las cicatrizaciones de las heridas eran 

relativamente rápidas, siendo raras las gangrenas". 

Efectuaban a menudo la sangría que practicaban con una punta de piedra 

delgada, puesta en el extremo de una va- 



134 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

rilla, haciendo actuar dicho aparato por medio de un papirotazo brusco. Detenían la 

emisión sanguínea, aplicando sobre el corte hierbas astringentes. 

Nágera describe así la sangría realizada por los Machi araucanos: 

"Sángranse con una delgada punta de pedernal insertada en la extremidad 

de una varilla, de suerte que sale la punta de un lado, y al contrario extremo de la 

varilla, toman con la mano del desnudo brazo de que se han de sangrar, de manera 

y medida que vengan a juntarse la punta del pedernal sobre la vena que se ha de 

romper, y asegurada de tal manera, dan con la otra mano un papirotazo sobre el 

pedernal con que abren la vena y destila el hilo de sangre sin dificultad, ni más 

cuentas de onzas de esperar cada uno a cuantos le parece que basta para la 

indisposición que siente, habiendo advertido ante todas cosas, atarse con cintas el 

brazo por la parte que nosotros acostumbramos, y sangrándose sin cuenta, sin 

conocimiento de venas, en el mismo lugar que los nuestros". 

Respecto a la habilidad de los Gutave se mencionan hechos que nosotros 

consignamos por cuenta de terceros. 

Se habla de una extraña operación, consistente en la apertura del abdomen 

hacia el cuadrante superior derecho, con arrancamiento de un trozo de hígado y de 

la vesícula biliar, que el enfermo debía comerse. 

Acerca de esta operación llamada Catatún que los Gutave Pehuenche 

practicaban, Gusinde, en su Medicina e higiene de los Araucanos, inserta una nota 

de Luis de la Cruz, existente en el archivo de la Biblioteca Nacional de Chile, que 

transcribe también el profesor argentino Juan A. Domínguez, la cual dice así: "Si el 

dolor es intenso se hacen abrir por el vacío, sacan un pedazo de hígado que lo come 

el enfermo, después cosen la herida con hilados de lana teñidos con Relbun" (una 

especie de Calium que contiene alizarina) 

 

 

 



 Medicina araucana 135 

 

y agrega: "Muchos de los que sufren esta bárbara operación se sanan". 

En un trabajo de 1930, Joseph H. Claude, habla también del asunto. 

La anestesia era practicada por ingestión de cocimientos de flores de Miaya 

o Chamico (Datura ferox) que tenía como principio activo la escopolamina, 

acompañada de proporciones mínimas de hiosciamina y atropina, o de semillas de 

las mismas cuya sustancia principal constitutiva es la hiosciamina, según el profesor 

Domínguez, con pequeñas cantidades de escopolamina y atropina. 

Rosales consigna que la acción narcótica de tal droga, era tan ostensible que 

"los delincuentes, si beben las semillas cocidas en vino, no sienten dolor alguno por 

más que le apreten los cordeles". 

 

La materia médica de origen animal. La magia simpática. La aplicación del 

espíritu de participación 

Lo mismo que otros pueblos aborígenes, los Araucanos emplearon en sus 

curas las prácticas de la magia simpática, y utilizaron sustancias de origen animal 

imbuidos por el llamado espíritu de participación. 

Así, los Araucanos y Tehuelches aplicaban en el herpes zoster, sobre la parte 

enferma, uno o más sapos vivos. Esta costumbre está aún difundida, como 

persistencia, entre el elemento popular. 

Contra el dolor de cabeza preconizaban llevar atada, bajo la bincha con que 

se ceñían la frente, el pelecho o muda anual de las víboras. 

Contra el dolor de muelas o su prevención, usaban a manera de 

mondadientes, el hueso peneano del zorro. En la región del valle del Río Negro 

pueden verse indios adaptados a la vida civilizada, que cuando les duele la cabeza, 

ciñen junto con su bincha, (que usan en esas ocasiones) un 

 



136 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

hueso de zorro. Interrogados al respecto, manifiestan que lo usan porque al zorro 

nunca le duele la cabeza. 

Los Pampas y Araucanos usaban, para el tratamiento de diversas afecciones 

gastrointestinales, la bilis de guanaco, que administraban por la boca, o en enemas 

utilizando como aparato para inyectarla en el recto, una vejiga de guanaco, con una 

especie de cánula de caña. 

La placenta humana fue utilizada en diversas afecciones de la piel. 

Trataban los estados lipotímicos a consecuencias de heridas, traumatismos, 

etc., suministrando al enfermo un trozo de piel del dorso del sapo, en infusión 

teiforme. La medicina moderna ha permitido saber que la piel del sapo (Juan A. 

Domínguez) contiene principios que por su naturaleza y acción se aproximan a la 

adrenalina. 

En los desvanecimientos usaban un cocimiento de gusano blanco, larva de 

un carábido, adicionado con yerbas aromáticas que, según Juan A. Domínguez, 

parece ser el vulgarmente llamado "torito" (Diloboderus abderus). 

En las parálisis, estados melancólicos" y otras afecciones cerebrales, hacían 

comer a los enfermos el cerebro de la gaviota (Larus maculipennis). 

Utilizaban vísceras del cóndor (Vultur gryphus L), como producto terapéutico. 

Empleaban el corazón desecado del cóndor en las palpitaciones cardíacas, estados 

de angustia y dolor precordial; el hígado crudo en los estados de debilidad; los 

pulmones, en la consunción. 

Para fortalecer a los niños, les suministraban la sangre fresca de dicho 

animal. 

En las dispepsias, afecciones gastrointestinales y trastornos de la 

alimentación infantil, empleaban el estómago o buche del avestruz (Rhea 

americana, Rhea Darwinii). Conservaban para ello el estómago desecado, 

previamente limpio de su contenido. 



 Medicina araucana 137 

 

Para los dolores musculares, articulares, etc., utilizaban en fricciones, grasa 

de avestruz, la grasa de puma (Felis concolor), la de jaguar o yaguareté (Felis 

jaguar) y la de onza (Felis onza). 

El uso de la grasa del "quirquincho de bola" o "mataco" (Tolypetes connurus), 

se extendía a la Pampa, Buenos Aires y Córdoba. 

El bálsamo de huevos de avestruz, tenido en gran estima como fricción, 

consistía en la masa grasosa semifluida, obtenida por cocción lenta, removiendo 

continuamente hasta la consistencia deseada, de las yemas de los huevos de dicho 

animal. 

Plantas medicinales 

Los Araucanos tomaron sus medicaciones de la abundante flora que la 

naturaleza les suministró. 

En ocasiones, las utilizaron de acuerdo con experiencias casuales; ingestión 

de una planta tóxica por un animal u hombre y la observación de sus efectos; en 

otras, por suposiciones a priori, fundadas sobre sus vagos conocimientos de 

medicina empírica, o de acuerdo con los que se ha llamado espíritu de participación. 

Los cronistas Rosales, Molina y otros, legos en medicina, naturalmente no 

pudieron substraerse a esa tendencia instintiva de todos los hombres a creer en los 

poderes milagrosos de las yerbas desconocidas, que subsiste en el hombre 

moderno, cuando atribuye a los indios un prodigioso conocimiento de yerbas de 

acción misteriosa. 

Así, dice Molina: "Los vegetales, con especialidad los herbáceos, forman el 

capital de la farmacia de aquellos chilenos que todavía subsisten a los errores del 

paganismo; y sus médicos, llamados Machi y Ampive, son herbolarios peritos que 

poseen por tradición, el secreto de un número grande de simples, adaptables a todo 

género de enfermedades, con 

 



138 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

las cuales hacen diariamente unas curaciones maravillosas; y aunque ya por 

adversión a la nación conquistadora, o ya por ambición de hacerse menesterosos, 

procuren ocultar lo que saben en esta materia, sin embargo, movidos de la amistad, 

han manifestado hasta ahora las virtudes medicinales de muchos árboles y más de 

doscientas yerbas salutíferas, de que usan con mucho acierto los chilenos 

cristianos, sirviéndoles al mismo tiempo, para establecer un ramo de importante 

comercio con los reinos limítrofes y con la Europa". 

Gusinde hace constar que los Machi contemporáneos recetan las mismas 

plantas en la época moderna, con los mismos usos terapéuticos, y que en algunas 

reducciones araucanas modernas, cultivan las yerbas medicinales, en un jardín 

cercano a la ruca. 

Materia médica de origen vegetal 

Es extraordinaria la cantidad de plantas que la tradición y las crónicas han 

registrado. Consultando la bibliografía al final de este capítulo, puede tenerse una 

idea del asunto. 

Insertamos a continuación una descripción de las más conocidas por su 

difusión y por su importancia. 

Estas plantas medicinales no se emplearon siempre porque sus virtudes se 

hubieran confirmado mediante la experiencia, sino por preconceptos mágicos. 

Con este último concepto, por ejemplo, se usó una planta como el canelo, 

cuyo estudio y conocimiento en Europa se realizó por Winter, el médico del pirata 

inglés Drake. El canelo, la planta sagrada de los araucanos, que la designan con el 

nombre de Voighe o Boigne, conocida científicamente con el nombre de "Corteza 

de Winter" (Drimys Winteri, Forster), una magnolia de la serie de las Iliceas, fue 

usada ampliamente por el indio, en ingestión y sobre todo al exterior. 

 

 



 Medicina araucana 139 

 

Al interior, en cocimiento y maceración, fue aplicada para afecciones del 

estómago. El cocimiento fue usado al exterior, para tratar la sarna, empeines y otras 

afecciones de la piel. El cocimiento de las hojas y de la corteza fue usado en baños, 

en la parálisis, estados reumáticos y otras afecciones. 

Entre las plantas que integran lo que podríamos llamar la materia médica de 

origen vegetal, hay pocas que hayan sido experimentadas por la farmacología 

moderna, necesitando en su mayoría un estudio de sus propiedades, que tal vez 

nos depare sorpresas. 

Entre las conocidas por la experimentación, nos detendremos en dos 

medicamentos cuyo empleo, quizá alcance, en la medicina oficial, la difusión que 

tiene en la medicina popular: el Pichi y la Hualtata, estudiados por el ilustre profesor 

argentino Juan A. Domínguez. 

El Pichi fue usado ampliamente por los Araucanos en las afecciones renales 

y vesicales y en las enfermedades del hígado. Fue utilizado además en la medicina 

veterinaria, y cuando estuvieron en posesión de las cabras traídas por los 

conquistadores españoles, la enfermedad ocasionada por el dístoma hepaticum, 

llamada por ellos, enfermedad de los pirgüines, la curaron con las hojas de Pichi. 

Ruiz y Pavón en su Flora Peruviana et Chilensis, la denominaron Fabiana, 

imbricata. El nombre arauco-pampa Pichi le fue aplicado para recordar las hojas 

escamiformes imbricadas de esta planta, que se criaba en los Andes patagónicos, 

a ambos lados de la Cordillera. 

Aunque no existe un estudio farmacodinámico completo de esta droga, en 

Europa se la ha experimentado clínicamente por Breyner, Regay y Friedlander, en 

las cistitis y afecciones del aparato urinario. Las investigaciones farmacológicas de 

Niviére y Liotard atribuyeron la actividad de la droga a un glucósido fluorescente 

semejante a la esculina. 

 

 



140 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

El Profesor Juan A. Domínguez ha practicado el análisis de las hojas del 

Pichi, encontrando en su composición un glutanoide (fabiana-glucotanoide), que por 

disociación, da entre otros principios, ácido crisatrópico (betametil-4-5- 

dioxicumarina), colina, ácido fabianatánico y un azúcar reductor; además cera, 

grasa, resina compleja (ac. resinosos, reseno), aceite esencial de olor aromático y 

colina libre. No contiene alcaloides. 

La Huallata también fue empleada por los Araucanos y por los Pampas de la 

República Argentina como cardiotónico, trascendiendo su uso a la medicina 

popular. La Hualtata fue clasificada por Remy con el nombre de Senecio hualtata. 

Es una compuesta herbácea que crece en los terrenos húmedos, preferentemente 

en las orillas de los arroyos y de las acequias. 

Según Juan A. Domínguez, la Hualtata debe su acción a un alcaloide, cuya 

vinculación con la senecionina, (obtenida de esp. de Senecio de África y de Méjico), 

no ha sido aún precisada y a una saponina. 

A continuación damos una lista de las plantas que la crónica y la historiografía 

consignan, agrupándolas según las propiedades que se les atribuyeron y el empleo 

que tuvieron. 

El repertorio farmacológico araucano es mucho mayor. Gusinde y Gay pasan 

en revista una serie exhaustiva, que llenaría gran número de páginas. 

Plantas empleadas para la curación de heridas, ulceraciones, etc. 

El Añpe (Alsophila pruniata Kze., Filices [Gay. VI, 525]), conocida por el vulgo 

con el nombre de Palmita, era empleado, además, para detener las hemorragias de 

las heridas y la curación de úlceras. (Guajardo, Gotschlich, Félix Murillo 224, 

Gusinde). 

El  Chillüm (Nertera depressa Bañes, Rubiaceae [Gay. 

 

 



 Medicina araucana 141 

 

III, 201]), conocida por el vulgo con el nombre de "Comida de culebras", se 

empleaba en la curación de úlceras y llagas. 

El Daldal (Flaveria  bidentis Pers. Compositae [Gay. IV, 278]),  conocida con 

los nombres vulgares de Daudá, Contrayerba, Matagusanos, se utilizaba en las 

picaduras o heridas de animales ponzoñosos. La consignan Guajardo, Guevara, 

Lenz, Philippi, Murillo y Rosales, quién dice: (pág. 342) "Es muy buena machacada 

y con sal para cuando pican a uno alacranes, arañas u otros animales o sabandijas 

ponzoñosas, puesta sobre la picadura". 

Dawe-pillañ (Rumex crispus L., Polygonaceae [Gay. V,  277]); se conoce con 

los nombres vulgares de Romacilla, Romaza, etc. Su cocimiento se empleaba para 

lavar las heridas y llagas. 

El Kollof (Durvillea utilis Bory, Algae [Gay. VIII, 24]), además de emplearse 

para la curación de las heridas, se aplicaba en diversas afecciones cutáneas. Se la 

conoce con el nombre vulgar de "Cochayuyo", palabra de origen kichua, que permite 

inferir que les fue trasmitida. 

Llaküd (Calandrinia axilliflora Barn., Portulacaceae [Gay. II, 113]), conocida 

con el nombre vulgar de Renilla. Sus hojas se aplicaban sobre las heridas y 

ulceraciones. Se empleaba además, el cocimiento de las hojas, como purgante. 

El Madeu (Weinmannia trichosperma Cav., Cunoniaceae [Gay. III, 43]). 

El Notru (Embothrium coccineum Forst., Proteaceae [Gay. V, 306]). Su 

nombre vulgar es el de Ciruelillo, se empleaba especialmente como cicatrizante. 

Ñadiñ (Baccharis glutinosa Pers, Compositae [Gay. IV, 81]). Su nombre 

vulgar es Chilca. Empleábase las materias resinosas obtenidas de las flores, 

aplicándolas sobre las llagas, ulceraciones y heridas anfractuosas. Probablemente 

su uso fue trasmitido por los Kichuas. 

 

 



142 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

El Palniñ (Buddleja globosa Lam., Scrophulariaceae [Gay. V, 120]), se 

conoce con el nombre vulgar de Pañil. Rosales que la llama Palguin, dice de ella: 

"Con ésta se curan los naturales, cualquier género de llagas, aunque sean muy 

callosas. Con el zumo las lavan y con las hojas puestas encima mundifica y encarna 

la llaga". Se emplean sus hojas en cocimiento y en infusión para el lavado de las 

heridas, y reducidas a polvo, para la cicatrización de las úlceras y heridas antiguas 

o de mala naturaleza (Murillo, Gusinde). Además de su nombre vulgar de Pañil, el 

Palniñ de los araucanos, es conocido con el nombre de Mático chileno por su 

semejanza con el Mático peruano, (perteneciente a la familia de las Piperáceas) con 

el cual no deben confundirse. Sus hojas se daban en infusión en los abscesos 

hepáticos, en las diarreas y en las hemoptisis. Se aplicaban en enemas, en las 

rectitis ulcerosas y en las disenterías crónicas. (Murillo, 126). 

La Resina del Pewen (Araucaria imbricata R. et Pav., Pinaceae [Gay. V, 

415]), conocido con los nombres vulgares de Pehuen, Araucaria Chilena, era 

empleada para curar las úlceras. 

La Quirinka (Acacia cavenia B., Leguminosae [Gay. II, 255]), se emplea para 

tratar las úlceras y llagas, aplicando la corteza de la raíz machacada y deshecha 

con agua caliente. 

La Orquídea, conocida con el nombre de Uwafilus (Asarca leucantha Poepp., 

Orchidaceae [Gay. III, 55]). 

El Kulen (Psoralea glandulosa L., Leguminosae [Gay. II, 86]), vulgarmente 

llamado Culen, tuvo numerosas aplicaciones; así, Rosales dice que: "Es 

provechosísimo para muchos remedios'', pero constituía el principal remedio para 

las heridas de guerra. Rosales, pág. 235, dice: "cuando los indios se ven heridos en 

la guerra, sacan el zumo de esta yerba y laban la herida y ponen las hojas 

machacadas tibias 

 

 

 



 Medicina araucana 143 

 

encima, renovándolas cada veinticuatro horas. Ella mundifica la carne". Su uso se 

hizo tan general en diversas aplicaciones, que durante la época del coloniaje en las 

costas del Pacífico se tomaba a manera de té. 

Purgantes vegetales 

El Pirkun-l-awen (Anisomeria drastica Moq. et A. coriacea Don., 

Phytolaccaceae [Gay. V, 256, ff]), era una yerba de efecto purgante muy intenso. 

Rosales (241) dice de ella: "Es muy usada para purgas la yerba llamada Pircun-

laquen, y por ser tan fuerte se toma muy poco del agua en que se cuece". 

El Wellno (Libertia elegans Poepp., Iridaceae [Gay. VI, 32]), vulgarmente 

llamada Callecalle, además de purgante, era emenagogo y tónico y se utilizaba 

especialmente como contraveneno. Rosales dice de él (240): "Está su virtud 

preservativa en la raíz. Bebe el enfermo el zumo y lanza todo el veneno por ser tan 

eficaz antídoto contra cualquier veneno, y del mismo zumo usan para que encoren 

las heridas apostemadas. Sirve para la ponzoña y aligera cualquier embarazo del 

estómago". 

El Uñoperquén (Wahlenbergia linarioides A. DC., Campanulaceae [Gay. IV, 

340]), ha sido comparada en sus efectos al sen, por Frezier. 

El Pellupellu (Ovidia pillo-pillo (Gay.), Thymelaeaceae [Gay. V, 315]), 

vulgarmente llamado pillopillo, era empleado como purgante y vomitivo. Según 

Ferrer, se aplicaba también localmente, en los dolores de muelas y de oídos. 

El Mano (Bromus mango Gay., Gramineae [Gay. VI, 438]), vulgarmente 

llamado mango, era empleado en cocimientos como laxante o purgante suave. 

Lasfen-l-awen (Euphorbia portulacoides L., Euphorbiaceae [Gay. V, 335]), 

conocido con el nombre vulgar de Pichoa, y también de Lechetrezna, se utilizaba 

como "yerba 

 

 



144 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

eficasísima para purgas" (Rosales). Nájera decía: "Púrganse los indios con la raíz 

de la yerba lechetrezna". 

El Kúru-wayun (Colletia Doniana Clos., et C. crenata Clos., Rhamnaceae 

[Gay. II, 36]), conocida con los nombres vulgares de Chacay y de Crucero, era 

empleado mediante la infusión de sus hojas pequeñas. 

El Karu-l-awen (Gratiola peruviana L., Scrophulariaceae [Gay. V, 137]), 

llamada vulgarmente en Chile hierba purgante, yerba del pobre. 

El Ital-l-awen (Sarmienta repens R. et Pav., Gesneriaceae [Gay. IV, 350]). 

El Huilli (Leucocoryne ixioides et aliae spec., Liliaceae [Gay. VI, 120]). 

Rosales dice (237): "Las partes del lirio amarillo, son purgas segurísimas". 

El Huingán (Schinus dependens Engl., Anacardiaceae [Gay. II, 420]). 

Rubefacientes 

Como rubefaciente y revulsivo, empleaban las hojas de la yerba llamada 

centella por los conquistadores. Murillo dice: "La emplean cuando quieren 

determinar sobre la piel, una revulsión más o menos activa y rápida. Sus efectos se 

parecen a los de la mostaza y su acción se mide de acuerdo con la duración de su 

aplicación". 

Vegetales empleados en las fiebres y estados tifoideos 

La mayoría de las veces, estas plantas no eran empleadas por sus 

propiedades antitérmicas, sino por su acción general. 

Entre las plantas usadas para tratar las enfermedades o estados febriles, 

podemos citar las siguientes: 

El Chakaiwa conocido con el nombre vulgar de Michay (Berberis Darwinii 

Hook, Berberidaceae [Gay. VIH, 77]). Sus frutos se empleaban en cocimiento, por 

su sabor ácido y refrescante, debido a las pequeñas cantidades de 



 Medicina araucana 145 

 

ácido málico que contienen; la raíz y la corteza tienen un sabor amargo y en tal 

concepto se las tenía como aperitivas y estimulantes. (Murillo). 

El Koyam-l-awen (Pilea elegans Lindl., Urticaceae [Gay. V, 376]), se usaba 

como antifebrífugo en la enfermedad llamada Chavalongo o Chafalongo semejante 

por sus caracteres a la fiebre tifoidea. 

El Natren (Solanun Gayanum Phil. et S. crispum R. et Pav., Solanaceae [Gay. 

V, 64]). Empleada en los estados tifoideos, era conocida comúnmente como "Yerba 

del Chavalongo". 

El Piuke-l-awen (Linum selaginoides Lam., Linaceae [Gay. I, 464]). 

 

Para los estados reumáticos, dolores articulares y musculares 

El Alwe-kuri (Loasa acanthifolia Lam., Loasaceae), vulgarmente llamada 

ortiga brava, ortiga macho, se empleaba en fricciones para los estados reumáticos. 

La salvia silvestre, conocida con el nombre de Alwe-1-awen (Sphacele 

campanulata Benth., Labiatae), según dice Rosales "es buena para baños, para los 

que padecen de gota". 

El Mayu (Sophora tetraptera Ait., Leguminosae), mencionada por Gay (IV, 

493), Lenz, Philippi y Rosales, quién decía de ella que, "hervida en agua, dándose 

dos o tres mañanas, se quitan totalmente los dolores del cuerpo y de los güesos". 

El Ñinquil, conocido con el nombre, vulgar de maravilla del campo (Helianthus 

thurifer Mol., Compositae). Rosales dice acerca de ella: "De sus hojas se saca una 

miel en agua, que quita los dolores, en piernas y brazos, y para la ciática mexor, y 

para la gota por causa del frío". 

El Ñipe, conocido con el nombre vulgar de ñipa y de corontillo. (Escallonia 

illinita Presl., Saxifragaceae). Se empleaba el cocimiento de sus hojas. La 

mencionan Félix, Cavada, Lenz, Gay, Rosales, Philippi, Guajardo. 



146 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

El Quilmo (Sisyrinchium spec, Iridaceae [Gay. VI, 19]). Rosales dice que 

sirve, "para quitar la siática", pero al mismo tiempo, "es la más célebre que hay en 

Chile para deshacer las piedras". 

Abortivos y emenagogos 

El Quellghen (Fragaria chilöensis Duch., Rosaceae [Gay. II, 305]). 

El Llochou-l-awen (Oenothera stricta Stend., Oenotheraceae [Gay. III, 333]). 

El Huilmo (Sisyrinchium junceum Meyer, Iridaceae). Gusinde dice que las 

machi de Panguipulli, la emplean aun como abortivo en infusión. 

El Chakiwe (Crinodendron Hookerianum Gay, Elaeocarpaceae). Se la 

conoce con los nombres vulgares de Chaquihue y Chequehue. Además de abortivo, 

fue empleado como purgante y emético. 

El rizoma de Anükülkül (Blechnum hastatum Klf., Filiceae), conocido con el 

nombre vulgar de helecho. 

Para las hemorroides 

La Llilla conocida con los nombres vulgares de Cancan y palma chilena 

(Jubaea spectabilis Kth., Palmae), Rosales, que la vio emplear, dice de ella: "De los 

secos cocos se esprime ezeite mantecoso, que es muy medicinal para mitigar el 

dolor de las almorranas". 

El Line, conocido vulgarmente con el nombre de Lingüe, (Persea lingue 

Nees., Lauraceae). 

Para las afecciones de la garganta 

La Kalchakura, conocida con el nombre vulgar de liquen calchacura, (Pamelia 

caperata Ach. et aliae spec., Lichenes), citada por Murillo, Gay, Guajardo, Medina, 

Lenz, Philippi y Rosales, quien dice que "sana las llagas en la garganta 



 Medicina araucana 147 

 

El Cunthal, conocido vulgarmente con el nombre de quintral (Phrygillanthus 

tetrandrus Eichl., Loranthaceae). Rosales consigna que "el Quntal es una yerba muy 

celebrada. Sirve la hoja del quntal... para curar las llagas de la garganta, por 

embexecidas que sean. Cuecenla y hazen gargarismos con el agua, y a pocos días 

mundifica las llagas". 

El Lun, conocida con los nombres vulgares de lun y siete camisas, (Escallonia 

pulverulenta Pers et E. macrantha Hook, Saxifragaceae - Gay III, 51). La mencionan 

Murillo, Philippi, Gotschlich y Rosales, quien dice "La yerba Lun todos la conocen 

por sus virtudes. Quando ay llagas en la voca o en la campanilla, las sana". 

Sialagogos 

Los Araucanos y los indios de la Patagonia usaron el Ñin-Ñin por sus 

propiedades sialagógicas. En sus travesías los Araucanos excitaban la secreción 

salivar, engañando la sed, por medio de la masticación de un pequeño pedazo de 

Ñin-Ñin, que producía una salivación abundante con duración de más de una hora. 

El Profesor Juan A. Domínguez, en cuyo Instituto de Farmacología de la Facultad 

de Buenos Aires se estudió la planta, ha hecho conocer sus propiedades. 

_________ 

 

BIBLIOGRAFÍA IV 

CLAUDE, JOSEPH. — 1930. Véase Bibl. I. 

COIAZZI, ANTONIO. — 1914, p. 348, Véase Bibl. I. 

DARAPSKY, L. — Los aguas minerales de Chile; Valparaíso 1890. 

DOMÍNGUEZ, J. A. — La Opo y Organoterapia en la América pre y post colombiana de 

nuestros días. "I. B. F." N° 40; Buenos Aires 1930.  

del mismo. — El Pichi y la Huallata. "I. B. F.", N° 50; 1932.  

FALKNER, THOMAS. — Descripción de la Patagonia.  "Bibl.  Centenaria de la Univ. Nac. de 

La Plata"; Buenos Aires 1911. 

 

 

 



148 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

 

FUILLÉE, LOUIS. -— Journal des observations phisiques, mathématiques et botaniques, en 3 

tomos; París 1725. 

del mismo. — Histoire des plantes medicinales du Pérou et Chili; París 1725.  

GAY, CLAUDIO. — Historia física y política de Chile: Botánica, en 8 tomos; París 1845.  

GÓMEZ DE VIDAURRE. — Historia geográfica, natural y civil del reino de Chile, t. I. 

"Colección de historiadores de Chile, t, XIV; Santiago 1889.  

GUAJARDO. — Botánica médica nacional, o sea: Plantas medicinales de Santiago; 1890.  

del mismo. — Estudio de la parte médica y terapéutica de la Botánica; Santiago 1892. 

GUEVARA, TOMÁS. — 1908. Véase Bibl. II. 

del mismo. — Últimas familias y costumbres araucanas; Santiago 1913.  

del mismo. — Historias de Chile. Chile prehispánico; Santiago 1929.  

GUSINDE, MARTIN. —- Medicina e higiene de los Araucanos, "R. E. A. Ch.", 1-2-3, 1917.  

del mismo. — 1932. Véase Bibl. I.  

LATCHAM, RICARDO. — Ethnology of the Araucanos. "Journal of the anthropological Inst. of 

Great Britain  and Ireland", t. XXXIX, p. 334; Londres 1909. 

LENZ, RODOLFO. — Estudios araucanos; Santiago de Chile 1895-7.  

MAZZINI, GLUSEPPE. — La medicina nel Cile prima della conquista spagnola. "R. S. M."f 

año XXVII, enero-frebrero 1936, fase. I-II.  

MEDINA, JOSÉ TORIBIO. — Los aborígenes de Chile; Santiago 1882.  

MOLINA, J. I. — Compendio de la historia geográfica, natural y civil del reyno de Chile; 

Madrid 1788. 

MURILLO, ADOLFO. — Plantes medicinales du Chili; París 1889.  

MUSTER, G. CH. — Vida entre los Patagones; Buenos Aires 1911.  

NÁJERA, ALONSO GONZÁLEZ DE. — Desengaño y reparo de la guerra de Chile. "Colección 

de historiadores de Chile", t. XVI; Santiago 1889.  

NÚÑEZ DE PINEDA Y BASCUÑÁN. — Mi cautiverio feliz.  

OYARZÚN, AURELIANO. — 1917. Véase Bibl. II.  

PHILLIPPI, R. A. — Comentario sobre las plantas chilenas descriptas por el abate Molina. 

"An. U. Ch.", t. XXII, p. 701; Santiago de Chile 1863. 

REGNIER, PABLO. — Note sur la racine de Nim-Nin. "I. B. F.", N°22.  

ROBLES RODRÍGUEZ. — Costumbres y creencias araucanas. "Revista de folklore chileno, 2a 

entrega; Santiago 1911. 

ROSALES. — Historia Jeneral de el Reyno de Chile, t. I.; Valparaíso 1894.  

RUIZ Y PAVÓN. — Flora peruviana et Chilensis; Madrid 1798-1802. 

 



 

 

 

CAPITULO V 

MEDICINA DE LOS INDIOS DEL ANTIGUO  

PERÚ 

Los cronistas e historiógrafos de la Conquista expresaron a menudo su 

admiración por los conocimientos prácticos de medicina de los indios, que en 

muchos casos conceptuaron más eficaces que los europeos de su época. 

Así, Garcilaso de la Vega, en sus Comentarios, dice que "los indios eran en 

el tiempo de los Incas grandes herboristas, de muchas yerbas conocían las virtudes 

y transmitían su saber, por tradición, a sus hijos". Añadía que "los españoles hacían 

curar a sus heridos, con preferencia, por los indios". 

El Padre Joseph de Acosta, en su Historia Natural, manifiesta que, aún 

muchos años después de la Conquista, los indios se tenían por tales conocimientos, 

superiores a los médicos de profesión. 

Unanue recuerda que con motivo de la fundación de dos cátedras de 

medicina en la Universidad de San Marcos de Lima, en tiempos de la Colonia, el Dr. 

Alfonso Huerta; durante la discusión, dijo que no eran necesarias "porque en este 

reino hay muchas yerbas medicinales para muchas enfermedades y heridas, que 

conocen los indios mejor que los médicos, y que aquéllos se curan sin necesidad 

de la intervención del médico". 

El Dr. Huerta agregaba en su discurso: "Demuestra la experiencia, que 

muchas personas abandonadas por el médico, van al Cercado o al Surco, y allí los 

curan los indios o indias dándoles una salud que no les dieran los médicos". 

 

 



150 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Todavía en el siglo pasado, escribía Raimondi que "los indios del Perú son 

los primeros naturalistas del mundo, empleando las plantas en economía 

doméstica, en la tintorería, en las construcciones y sobre todo en las diferentes 

enfermedades". 

Las virtudes de plantas y fármacos de otro origen, aplicadas prácticamente y 

mencionadas con admiración por los españoles llegados a América, despertaron 

una curiosidad explicable por el estudio de un estado de la medicina aborigen, que 

parecía excepcional. 

A sobrevalorar dicho interés contribuyó el conocimiento de prácticas, como 

la trepanación craneana y las dotes de observación demostradas por los alfareros, 

que reprodujeron en la cerámica de ciertas regiones, diversos estados patológicos. 

Pero en un análisis a fondo, se observa que la medicina de los indios del 

antiguo Perú no se aparta de las características fundamentales de los tratamientos 

a base de magia, empirismo no sistemático y prácticas quirúrgicas comunes a la 

medicina primitiva. 

La medicina interna fue aquí, como corresponde a su ciclo cultural, medicina 

mágica o taumatúrgica, acompañada por el empleo de medicamentos y prácticas 

que le permitían un empirismo de valor discordante. 

Para los indios del Perú la enfermedad era determinada por una fuerza oculta 

que había introducido en el organismo un quid maléfico. Por ello su sistema de curar 

tenía dos objetos principales: 

1° alejar la causa del mal recurriendo a procedimientos mágicos, 

2° combatir el síntoma o síntomas principales por medio de medicamentos 

que implicaban una observación empírica, a menudo sorprendente. 

Los habitantes del Perú precolombiano, como los otros 

 



 Medicina peruana 151 

 

pueblos primitivos o semi-civilizados, vivían con el temor de las influencias mágicas 

sobrenaturales. Consideraban a la enfermedad como un fenómeno de causa 

extraña a su cuerpo, debida con la mayor frecuencia a un castigo infringido por la 

divinidad irritada, a un difunto olvidado o al maléfico sortilegio de algún enemigo. 

Joseph de Acosta hace constar que "los indios creían que las enfermedades 

les venían a consecuencia de sus pecados". Los sacerdotes médicos, llamados 

Ichuri, poniéndose en contacto con la divinidad, después de sacrificios y ceremonias 

rituales, diagnosticaban la causa del mal. 

Dichos Ichuri eran adivinos. Los curanderos, brujos, y los envenenadores 

eran llamados Comasca o Sancoyoc. Los médicos de la nobleza incaica, según 

Rivero y von Tschudi, eran los Amautas. 

El enfermo confiaba las culpas cometidas al Ichuri (confesor y médico), el 

que indicaba las ofrendas y ceremonias que debían efectuarse. En algunos casos, 

estas ofrendas significaron sacrificios humanos, como parece ser que ocurrió 

durante la enfermedad del Inca Huayna Capac. 

El Ichuri o el Comasca, buscaba la causa del mal y extraía del cuerpo, por 

medio de ceremonias mágicas, el animal u objeto en el cual se materializaba. 

Ambos efectuaban, además de actos rituales acompañados de gritos, 

alaridos y exorcismo para espantar el mal, frotaciones y sobamientos de la parte 

enferma o de todo el cuerpo, con hierbas u otras substancias de origen mineral o 

animal, y succionaban la parte enferma. 

El Padre Cobo refiere que dichos personajes curaban sobando y chupando 

la parte enferma, haciendo creer que cortaban o extraían el aire, la sangre, gusanos 

y piedras, y que en el momento de la succión, escondían habitualmente en la boca 

estos objetos, que después mostraban al enfermo y a los parientes. 

 

 



152 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Hablando de los Comasca y Sancoyoc, se encuentran los siguientes datos 

en el Itinerario para párrocos de Indios de Alonso de la Peña Montenegro (1668): 

"De efta gente perjudicial ay muchos en todo efte Nuevo Mundo, que comúnmente 

fon indios viejos, a quienes los indios llaman Comafcas o Sancoyoc y de eftos ay 

unos que fon verdaderamente hechizeros, que por pacto expreffo que 

inmediatamente hazen con el demonio o mediante otros" miniftros, tienen pacto 

implícito con él y obran cofas extraordinarias; otros ay embufteros, que fin faber 

cofa, prometen maravillas, dando a entender que conocen en los enfermos, que fus 

achaques fon porque eftan hechizados de fus enemigos, y que ellos faben la 

contrayerba...". 

Polo de Ondegardo habla de los médicos chupadores diciendo: "Los 

hechiceros chupan aquella parte que duele del enfermo, y dizen que sacan sangre 

o gusanos, o pedrezuelas y muestranla diziendo que por allí salió la enfermedad: Y 

es que traen la dicha sangre o gusanos, etc., en ciertos algodones, o en otra cosa 

y la ponen en la boca al tiempo de chupar, y después la muestran al enfermo o a 

sus deudos, y dizen que ya ha salido el mal y que sanará el enfermo, y hazen otros 

mil embustes para esto". 

El acto de frotar o sobar, era llamado Huallapa. 

La composición de las mezclas empleadas para la Huallapa, era muy 

compleja y lo que en su forma de comienzo fue un conjunto inverosímil, llegó a 

constituir en ciertos casos, por intuición, una verdadera medicación sintomática. 

A menudo entraba en la composición de las substancias de fricción la orina 

fresca o fermentada y excrementos de origen humano o animal. Pero el éxito de la 

cura era atribuido al sortilegio mágico. 

La magia tuvo una gran aplicación entre los aborígenes peruanos, y su 

impregnación de las costumbres en general 

 

 



 Medicina peruana 153 

 

y de la medicina en particular, fue tan grande, que su empleo ha continuado en el 

elemento popular hasta nuestros días. 

Valdizan y Maldonado pudieron llenar más de un tomo voluminoso con la 

mención de los sortilegios, hechizos y amuletos destinados a la curación y la 

profilaxis por magia simpática y analógica. Los amuletos de piedra berenguela, los 

curiosos pequeños fetiches con numerosas prendas, llamados Ekeko para la 

profilaxis individual y los Harmimunachi para el amor, constituyen interesantes 

ejemplos. 

La profilaxis colectiva era también de carácter mágico, verificándose 

periódicamente con tal fin, ceremonias especiales para ahuyentar los genios 

malignos productores de enfermedad; puede mencionarse como tipo, la fiesta de la 

Citua, que describimos más adelante. 

El pronóstico de las enfermedades se efectuaba con la mayor frecuencia por 

medio de prácticas mágicas oraculares o de adivinación aruspicial. 

Diversos cronistas mencionan tal práctica como realizada mediante el 

empleo de granos de maíz de diversos colores, que decidían el porvenir del enfermo 

según la forma y disposición que tomaban al ser arrojados. 

Con las hojas de coca se efectuaban las mismas operaciones, y el pronóstico 

se decidía de acuerdo con la disposición que adoptaban al caer. Esta práctica 

subsiste aún, entre el elemento popular de algunas regiones del altiplano perú-

boliviano. 

Un procedimiento de magia muy difundido con fines de pronóstico, 

diagnóstico y terapéutica, ha sido referido por varios cronistas con el nombre de 

Limpia del Cui. Consistía en frotar un cobayo o conejillo de indias, generalmente de 

color negro, sobre la superficie del cuerpo del enfermo, con tal arte, que por presión 

disimulada de la mano del oficiante, el conejito moría al llegar a un determinado 

órgano, llevándose, así, la enfermedad del paciente. Se abría el 

 



154 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

animal, y se deducía por el órgano que presentaba manchas equimóticas o 

alteraciones viscerales, el órgano similar del enfermo donde residía la enfermedad. 

El pronóstico se establecía por la posición o actitud del corazón u otras vísceras, o 

por su aspecto y color. 

Este procedimiento se usa todavía en algunas regiones, como en el 

Departamento de Lambayeque, y se la designa con el nombre de Huyhuachu. 

J. G. Samanez, en 

Huancayo, tuvo ocasión de 

observar, en calidad de 

paciente, esta ceremonia 

practicada por una 

curandera para tratar una 

afección reumática. El 

relato de este Huyhuachu o 

Limpia del Cui ha sido 

acompañado por el autor,' 

con una lámina a la 

acuarela, que reproducen 

en su obra Valdizan y 

Maldonado. 

La práctica mágica, 

en ocasiones tenía por objeto traspasar a otro la enfermedad. Así, Bertonio consigna 

la costumbre llamada Isi Tapinita, que consistía "en dexar en el camino la ropa de 

algún enfermo, para que fe lleue la enfermedad el que fe la llevare". 

Polo de Ondegardo consigna que "En los llanos usan los Indios estando 

enfermos poner en los caminos sus vestidos para que lleuen los caminantes su 

enfermedad, o los 

 

 

FIG. 7 – Ceremonia aruspicial con que termina la práctica 
llamada Limpia del cui. 



 Medicina peruana 155 

 

ayres purifiquen sus ropas. También ay esta costumbre en algunas partes de los 

Serranos". Cobo y Calancha describen hechos análogos. 

Todavía entre el elemento popular indígena de algunas regiones, persiste 

esta costumbre. Valdizan y Maldonado mencionan que "en el departamento de 

Puno, para desterrar una enfermedad, se fricciona el cuerpo del enfermo con pan, 

queso, bizcochos, chancaca, etc., y de todos estos comestibles se hace un paquete 

que se arroja a un camino. Se cree que el transeúnte que coma tales cosas será 

víctima de la enfermedad, la cual dejará libre al primitivo enfermo". 

La profilaxis colectiva de las enfermedades epidémicas, o la preservación de 

grandes grupos humanos contra los genios maléficos, se efectuaba por medio de 

ceremonias mágicas colectivas. 

La fiesta de la Citua, que se celebraba en el Cuzco al comienzo de la 

primavera, constituye su mejor ejemplo y ha sido referida en forma coincidente por 

Molina, Cobo y Garcilaso. 

Molina refiere en los siguientes términos la ceremonia de la Citua: "Todos los 

años, en el mes de agosto o cayaraymi se celebraba la fiesta o ceremonia llamada 

Citua con el objeto de preservarse de las enfermedades y epidemias. La razón 

porque hacían esta fiesta en este mes, es porque entonces començauan las aguas 

y con las primeras aguas suele auer muchas enfermedades para rrogar al hacedor 

que en aquel año así en el Cuzco como en todo lo conquistado del ynca, tuviese por 

bien no la ubiese". 

"El día de la conjunción de la luna, al mediodía, iva el Inca acompañado de 

sus nobles al templo y después de orar y conferenciar con los sacerdotes, y 

habiendo primero hechado del Cuzco a dos leguas del a todos los forasteros que 

no heran naturales y a todos los que tenían las orejas quebradas y a todos los 

corcouados que tenían alguna lesión y 

 

 

 



156 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

degecto en sus personas diciendo que no se hallasen en aquellas fiestas porque 

por sus culpas estaban así hechos y que hombres desdichados no era justo se 

hallasen allí porque no estorbasen con su desdicha alguna buena dicha, salían 

todos a la plaza donde estaba reunido el pueblo y donde se hallaban también 

soldados armados con lanzas y otras armas y formados de manera de presentar el 

frente a los cuatro puntos cardinales. Al aparecer la comitiva, se alzaba gran vocerío 

para ahuyentar las enfermedades, luego, en el centro de la plaza se derramaba 

como sacrificio buena cantidad de chicha y en seguida los soldados partían en las 

cuatro direcciones opuestas, corriendo, agitando sus armas y dando voces como si 

realmente persiguieran algún enemigo, sin detenerse hasta encontrar a cierta 

distancia de la ciudad un arroyo o río donde se bañaban y lavaban sus armas para 

que el agua arrastrase hasta el mar las enfermedades y desaparecieran de la tierra. 

A su paso, los moradores de la ciudad salían a sus puertas y sacudían sus ropas 

para que se fuesen los males y frotaban el cuerpo y refregaban las puertas de sus 

casas con zancu para que por ellas no entrase la enfermedad. En la noche de ese 

mismo día, para expulsar las enfermedades nocturnas paseaban la ciudad con 

grandes hachones de paja encendidos, con los cuales se daban golpes unos a otros 

y que luego arrojaban a los ríos. Si alguno encontraba al día siguiente uno de esos 

hachones detenido en el curso del agua, tomaba esto por mal presagio y creía que 

le sobrevendría alguna desgracia". 

La teoría de los pueblos primitivos acerca de las enfermedades por 

emanación, de la que se ha ocupado Karutz, tuvo sus características más 

representativas en el Perú aborigen. 

De acuerdo con dicha teoría, el aire de las montañas, cerros, etc., etc., traería 

las emanaciones de las divinidades o fuerzas ocultas que encierran en su seno, 

pero debe enten- 

 

 



 Medicina peruana 157 

 

derse que no se trata del aire en el sentido atmosférico de la acepción moderna, 

sino en el sentido mágico. 

El aire constituía para ellos el factor determinante de muchas enfermedades 

cutáneas, nerviosas, pulmonares, intestinales, etc. En su designación entra a 

menudo la palabra aire (Huaira): así por ejemplo: Husna Huaira, eczema; Jurra 

Huaira, urticaria; Sullu Huaira, enfermedad de la piel; Cceho Huaira, tétano y 

también lumbago; Aya Huaira, epilepsia. En cuanto a su significado literal véase 

nuestro capítulo I. 

En lo que los Kichua llamaban el Kaikar, encontramos una representación 

típica de la teoría de la emanación. El Kaikar era un estado particular caracterizado 

por depresión, decaimiento y dolor de cabeza, que podía llevar al desvanecimiento. 

El cuadro es vago y difuso, y su denominación es igualmente extensa por lo que 

abarca. Así, el Kaikar era el mal de montaña, el mal causado por las exhalaciones 

de las tumbas, y se debía al espíritu de los difuntos o de la divinidad de la montaña. 

El Kaikar se prevenía masticando coca. Así, no podían entrar en las tumbas 

sin masticar hojas de esta planta y colocar hojas frescas en las bocas de las 

momias, pues de otra manera serían víctimas del Kaikar. 

Cada colina tenía y tiene sus Achachillas o divinidades custodias, y cada 

caminante debía chacchar (masticar) coca, y ofrecerla, para continuar el viaje con 

facilidad. 

Los indios evitaban el Kaikar en el trabajo de las minas, masticando también 

coca, que ofrecían arrojándola contra las rocas, para tener propicios a los espíritus. 

Cierto número de enfermedades u estados particulares originados por la 

teoría de la emanación mágica, persisten aún en las creencias populares del pueblo 

indígena actual, impregnando gran número de conceptos nosográficos de carácter 

mágico, estudiados en varios capítulos designados con 

 

 



158 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

el título de "Mitos Médicos" por Valdizan y Maldonado. Uno de los más interesantes 

es el del "Susto", ocasionado por la pérdida del "alma", del "ánima" o del "ángel", 

etc., que se traducen por diversos trastornos físicos y manifestaciones de 

decadencia psíquica, cuyo tratamiento requiere diversas prácticas mágicas y la más 

bizarra terapéutica. 

Consideraban la enfermedad con un concepto topográfico más que de 

sistema. En los pueblos primitivos, como ha hecho constar Hoefler, las 

enfermedades se caracterizan por las manifestaciones dolorosas a que dan lugar, 

o por sus síntomas salientes. El dolor o la fiebre por ejemplo, no serían un síntoma, 

sino toda la enfermedad. 

Entre los Incas, ese carácter citado por Hoefler, se cumple, conociéndose 

nombres kichua para designar estados pero no afecciones. 

Las mejor conocidas o denominadas en forma concreta son las 

enfermedades que tenían una manifestación externa típica y característica, así la 

verruga: Kceppo. 

Mencionaremos algunas designaciones de estados patológicos: 

Zamai-Piti  (respiración quebrada), la pneumonía. 

Chaqui Oncoy (enfermedad que consume), consunción. 

Rupa Chucchu (calor y escalofrío), fiebres palúdicas. 

Uma Nanai, cefalalgia, congestión cerebral. 

Sonco Nanai: dolores y disturbios intestinales. 

Puccyusscas: hidropesía, de Puccyo: surgente, fuente. El mal sería 

determinado por el espíritu de la fuente y también del Arco Iris. 

Refiriéndonos a sus métodos de examen, diremos a título de curiosidad, que 

Garcilaso, en la segunda parte de sus Comentarios Reales manifiesta que "tomaban 

el pulso en lo alto de la nariz en la junta de las cejas". Estando Atahualpa enfermo 

en prisión, vinieron a verlo "herbolarios incas que se informaron de su fiebre de la 

manera antedicha". 

 



 Medicina peruana 159 

 

Prácticas quirúrgicas 

Con respecto a las afecciones de naturaleza quirúrgica, reducían las 

luxaciones, arreglaban las fracturas, abrían los abscesos y suturaban sus heridas. 

El instrumento quirúrgico para incisión estaba constituido por el cuchillo de 

sílice o de obsidiana, y además por un instrumento característico del altiplano: el 

Tumi, cuchillo en forma de T invertida, del cual se han encontrado ejemplares hasta 

en las provincias del Norte Argentino. 

A menudo ayudaban sus curaciones con emplastos y masticatorios de 

yerbas, a las cuales con cierto apresuramiento algunos observadores atribuyeron 

virtudes curativas. 

Según referencias diversas, en el antiguo Perú envolvían los huesos 

fracturados con algas marinas, y en otras ocasiones con las hojas frescas del 

Huaripuri (Valeriana coarctata). 

En el cuidado de las heridas y ulceraciones emplearon gran cantidad de 

plantas, especialmente gomorresinas a base de aceites esenciales, que extraían 

del grupo de los llamados Bálsamos, de los que nos ocupamos en otro lugar. 

La tendencia común a aplicar sobre las heridas u órganos inflamados 

substancias animales, les llevó a prácticas que hoy rechazamos, como la de aplicar 

la carne fresca de vicuña sobre los ojos, en la oftalmía de las nieves. 

Algunos documentos de naturaleza arqueológica, como las momias, cráneos 

con la adjunción de aparatos y ejemplares de cerámica o de orfebrería, nos ilustran 

acerca de varios hechos interesantes. 

Ciertos vasos que representan sujetos con amputaciones, nos permiten 

inferir que no la practicaban sobre las articulaciones, sino en la porción diafisaria del 

hueso. 

En el Museo de Antropología de Balboa Park, en San Diego (EE. UU.) se 

encuentra un interesante ejemplar cra- 



160 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

neológico que nos hace conocer ciertos detalles sobre la forma de proteger las 

heridas con apósitos y actuar sobre las hemorragias. 

El doctor Leonardo Freeman lo describe así: "Este ejemplar tiene colocado 

un aparato perfectamente conservado que parece haberse usado para controlar 

hemorragias de la piel del cráneo. Consiste en una larga cuerda que envuelve varias 

veces la base del cráneo, desde una oreja a la otra. Está dispuesta de tal manera 

que tirando de un ansa en la región occipital, puede lograrse la presión deseada. La 

parte de la cuerda que pasa sobre el vértice del cráneo está envuelta en algodón 

cubierto de gasa, que representa un vendaje quirúrgico, y se encuentra manchado 

por algo que parece sangre vieja. Un rasgo sumamente interesante de este vendaje 

es el material de que está compuesto, cuyo tejido puede compararse fácilmente con 

los que se encuentran en nuestros hospitales en la actualidad. El algodón es suave 

y blanco; la gasa es aún más fina que la de hoy en día". 

En la extremidad de algunos miembros amputados representados en vasos 

peruanos, diversos autores han descripto la representación de líneas de sutura. Del 

examen de varios ejemplares de cerámica del antiguo Perú, se deduce que 

empleaban aparatos de prótesis en los mutilados o amputados. 

El Dr. Lizardo R. López, en una comunicación al Congreso de Americanistas 

de Londres (1912), consigna que ha observado uno de estos aparatos de prótesis, 

consistente en un pilón de madera en una momia que presentaba una 

desarticulación del pie. Los huesos de la pierna estaban aplicados en el pilón de 

madera y el desgaste de éste, hacia la parte inferior que apoyaba sobre el suelo, 

probaba que había sido empleado para caminar. 

El Dr. Freeman menciona un vaso peruano existente en el Museo Americano 

de Historia Natural, el cual representa 

 

 

 



 Medicina peruana 161 

 

un hombre con amputación de una pierna, que sostiene en la mano una especie de 

casquete usado para proteger el extremo del muñón. 

En ciertos estados vinculados con las prácticas quirúrgicas, los indios 

hicieron uso de procedimientos llamativos. 

El P. Cobo describe una sutura de las heridas, practicada "con una especie 

de hormiga". Con ella se juntaba "el cuero de los dos lados de la herida aplicando 

estas hormigas, las cuales muerden y aprietan los lados o labios de la herida, y 

luego les cortan las cabezas, que quedan asidas a la herida, y tan apretado al 

bocado o tenacillas como cuando estaban vivas". (T. II, pág. 261). 

No sabemos a qué clase de hormigas se refiere, pero medios análogos han 

sido practicados por pueblos primitivos en diversas partes del mundo. 

Refiriéndose a las hormigas del P. Cobo, Bazzochi dice que podrían llamarse 

"los agrafes incaicos". 

El P. Cobo menciona un curioso procedimiento para tratar el bocio, diciendo 

que curaban "las paperas que llaman cotos, haciendo morder al paciente en la 

papera con cierta especie de culebras pequeñas a las que tenían un tiempo sin 

comer". 

Otro método curioso fue el de introducir tallos de plantas vesicantes en las 

vías urinarias para tratar enfermedades, como la Ancharupa empleada en ciertas 

afecciones uretrales. El P. Cobo escribe refiriéndose al empleo de las ramitas lisas, 

derechas y elásticas de la Ancharupa que "aprovéchanse los indios de estas varillas 

metiéndolas por la vía de la orina cuando se sienten con alguna carnocidad, porque 

sin mucho dolor las extirpan y gastan". 

Con respecto a su clasificación botánica, Domínguez piensa que se trata de 

una especie próxima a la Cassia aphylla, o de una Bulnesia. 

 

 



162 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Terapéutica médica 

Se encuentra en los relatos de los primeros historiógrafos españoles, la 

mención de las propiedades extraordinarias de ciertos medicamentos usados por 

los indios. 

La cantidad de elementos empleados se desprende de la lectura de los 

relatos de Cobo, Acosta, Monardes, y las obras de Unanue, Lavoreria, Valdizan, 

Juan A. Domínguez y otros. 

Al respecto es interesante conocer lo que venden actualmente los herbolarios 

indígenas en los mercados populares, porque ello representa del modo más 

concreto lo que sobrevive en la tradición, de las doctrinas, conceptos y prácticas 

empíricas de los aborígenes del antiguo Perú. 

En la ciudad de Arequipa se da el nombre de Arroceros a los sujetos que 

venden productos de medicina popular indígena en el Mercado Central. Allí se 

ofrece: Amuletos de piedra Merenguela (sulfato de calcio), el Huarmi Munachi, fetos 

de llama, sebo de llama, Copal, cebadilla, matico, la tara, el quimsacucho, contras 

(amuletos) de diversos tipos, el Pinco-Pinco (Ephedra americana), el Faco, el 

Chaco, la Llipta, pepitas de melón, la turpa, la Allpa-ticca, el Inti-suncca, el 

Chiuchipiña, el llantén macho, la ortiga macho, el Airampo, el Yanali; la ratania. 

También se venden cueros de zorrino e hígados del mismo animal y los famosos 

untos o grasas de llama, de vicuña, de oso, de tigre, de león, y según lo que ellos 

dicen, hasta unto de hombre. 

En la ciudad del Cuzco, se conocen con el nombre de Hampi Katu a los 

puestos de remedios que ocupan cierta parte del Mercado Central. 

Allí se venden fetos de llama y de vicuña, amuletos de piedra berenguela, 

astas de venado, camarones secos, piedras del águila, piedra imán, Piedra Pisar 

(Bezoar), 

 

 



 Medicina peruana 163 

 

Chunta, víboras desecadas y el famoso Hatun-hampipaccotccon (polvo de los 

grandes remedios o de gran poder o categoría), especie de Triaca a la manera 

antigua, obtenida por la mezcla de polvos de los más acreditados medicamentos 

mágicos y empíricos de los tres reinos de la naturaleza. 

También se expenden numerosas hierbas y substancias minerales que 

usaron los antiguos indígenas. 

Otra institución legendaria del mismo carácter, que aún persiste, es la de los 

Collahuayas o Callahuayas, cuyo nombre originario fue el de Kolla-Huayu, 

vendedores ambulantes de yerbas, remedios y amuletos, que en el Perú actual se 

conocen con el nombre de médicos bolivianos. Cuando viajan por el interior, ejercen 

de curanderos y hechiceros. 

Rigoberto M. Paredes ha publicado en La Paz un magnífico estudio sobre los 

Callahuayas, refiriendo su porte, aspecto, costumbres y el tipo de materia médica 

que llevan. 

"Los Callahuayas - dice Paredes - formaban una casta aparte en la 

antigüedad, y se los consideraba depositarios de la ciencia médica de los Kollana, 

sus sabios antepasados. Sus costumbres eran y siguen siendo, especiales y 

diferentes de las que tienen los indios que habitan en la misma región. 

En la actualidad habitan más especialmente en Bolivia, en ciertas 

circunscripciones de los cantones de Charazani y Curva, del Departamento de La 

Paz. Recorren lejanos parajes en viajes que duran años. Son vanidosos en el porte 

y en el vestir y tienen costumbres especiales para contraer matrimonio y un modo 

despótico y brutal de tratar a sus mujeres". En su bolsa de medicamentos, se 

conserva toda la tradición de la magia por amuletos y de la materia médica indígena. 

Estos Hampi Katu y Kolla-Huayu constituyen una persistencia viva del 

pasado. En aquellos tiempos, en 

 

 



164 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

las prácticas de medicina intervenían además de los Comasca (médicos sobadores-

chupadores), los Hampi-Camayoc (guardadores de remedios) o los Collahuaya 

(portadores de medicina). 

Hablando de los Kolla-Huayu, Markham dice: "Después de haber recogido el 

nombre de las yerbas y raíces medicinales que se han transmitido de los antiguos 

historiógrafos del Perú Incaico y especialmente por Cobo, he recibido informaciones 

sobre dichas medicinas por medio de personas con las cuales he estado en contacto 

en diversos viajes y que conocen las hierbas que usan actualmente los indios. He 

examinado la bolsa de los Collahuayas en Lampa y en otras provincias. Es curioso 

que la mayor parte de los remedios citados por los antiguos cronistas, se encuentran 

en la bolsa de los actuales médicos ambulantes". 

Raimondi hace constar que "los Indios del Perú tenían más que otros pueblos 

una inclinación particular para el estudio de las plantas, como lo prueban los 

nombres etimológicos y objetivos que aplicaban. 

"La nomenclatura india tiene cierta analogía con nuestra nomenclatura 

científica. Los nombres quichuas de las plantas están en su mayor parte 

compuestos por dos radicales tomados de la misma lengua, y que expresan siempre 

alguna cualidad del objeto que quiere indicar, así como nuestros nombres científicos 

están formados por radicales tomadas del latín o del griego". 

Para dar un ejemplo - dice Raimondi - puede citarse el de la Baccharis 

genestelloides de los botánicos, que se conoce por la forma particular de sus ramos, 

los cuales tienen tres espigas. Los indios llaman a esta planta Quinsu Cucho. La 

traducción literal sería "Tres Espigas", de Quinsu (tres) y Cucho (espiga). 

El Padre Calancha decía que "el estudio de las plantas era favorecido por la 

ley que mandaba expresamente no 

 

 

 



 Medicina peruana 165 

 

hubiese holgazán alguno, y que los que entre el pueblo fuesen inhábiles para la 

agricultura y la guerra, se dedicasen a herbolarios para asistir a los enfermos de 

éste, por cuyo motivo había infinitos ocupados en herborizar". 

 

La materia médica animal 

La materia médica de origen animal usada por los antiguos peruanos es tan 

rica en cantidad como pobre en valor. En este terreno, como en el de la llamada 

"botica repugnante", procedían imbuidos del espíritu de participación, o por razones 

mágicas. La tradición ha conservado su uso entre el elemento popular de 

numerosas regiones del Perú y Bolivia. Su larga lista puede consultarse en la obra 

de Valdizán y Maldonado. 

Nos limitamos a mencionar algunas aplicaciones, que confirmando nuestra 

impresión, no carecen de interés: La carne fresca de vicuña era aplicada sobre las 

partes inflamadas. Hablando de ella, Cobo dice: "Es su carne de complexión fría, la 

cual, aplicada sobre los ojos y demás miembros del cuerpo inflamados, los 

deshincha y desinflama". 

Acosta, tratando de su empleo en la oftalmía de las nieves, consigna lo 

siguiente: "Caminando por la tierra del Perú, llegué a un tambo o venta una tarde 

con tan terrible dolor de ojos, que me parecía fe me querían faltar: El qual accidente 

fuele acaecer de paffar por mucha nieue y mirarla. Eftando echado con tanto dolor 

que cafi perdía la paciencia, llegó vna India y me dixo: "Ponte Padre efto en los ojos 

y estarás bueno. Era un poco de carne de vicuña, rezien muerta y corriendo fangre. 

En poniéndome aquella medicina fe aplacó el dolor y dentro de muy breue tiempo 

fe me quitó del todo, que no lo sentí más". 

El corazón fresco de paloma se empleaba para detener las hemorragias. La 

sangre del cóndor se utilizaba para las enfermedades nerviosas. 

 

 



166 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

La sangre de vicuña se utilizaba, según los cronistas, contra el Kaikar, estado 

producido por las exhalaciones, ostensibles o mágicas de las Huacas, tumbas, etc. 

La sangre de Vizcacha (Lagostomus trichodactylus, Lagidium sup.), era 

empleada en las enfermedades del corazón. 

La sangre de zorrino (Mephitis furcafa), era utilizada en afecciones 

respiratorias agudas congestivas. 

En los dolores reumatoides y en los dolores abdominales se aplicaban las 

visceras calientes del Urpay (paloma) y del Cuy (Cavia cobaya). 

En la hepatomegalia, dureza del hígado, así como para destruir 

tumoraciones, se usaba la grasa de diversos animales, entre las cuales la del Suche 

(Pygidium rivulatum). 

La grasa del avestruz (Rhea americana), tuvo diversas aplicaciones. Cobo 

dice que "su unto era provechoso para desentumir y alargar cualquier miembro 

encogido por alguna enfermedad y para los brazos inflamados y doloridos por causa 

de sangría; quita las opilaciones o durezas del estómago, hígado y bazo, resuelve 

y ablanda los escirros y cualquier dureza". (T. II, pág. 239). 

La grasa del cóndor es mencionada también por Cobo: "su unto aprovecha 

contra los nervios encogidos, pasmados o perláticos; resuelve los tumores duros, 

ablanda las endurecidas secas de la garganta, y desentume los pies de los gotosos". 

Dice del quirquincho que su unto aprovecha para los nervios encogidos y 

para resolver los tumores duros. Los polvos de los huesecillos de la cola, bebidos 

con agua tibia valen para despedir la piedra de la vejiga y riñones y para detención 

de orina". 

"Con los polvos de sus conchas suelen sahumar útilmente a las criaturas". 

(T. II, pág. 310). 

En la litiasis renal, empleaban los polvos del buche de la iguana. El Padre 

Cobo lo menciona (T. II, pág. 155), 



 Medicina peruana 167 

 

diciendo que "dados a beber, quiebran la piedra de los riñones". 

El enterolito del Sacha Vaca (Tapirus terrestris) y los de la vicuña (análogos 

a la Piedra de Bezoar de los europeos), se usaban como contraveneno. 

Calancha dice que del tapir "se retiraba apreciable piedra Bezar, la que 

empleaban como contraveneno y en ciertas enfermedades del corazón". (T. I, pág. 

54). 

La uña de la mano izquierda de este animal era empleada. Cobo decía que 

"es buena para el mal del corazón". (T. II, pág. 326). 

Los productos de la llama, tuvieron numerosas aplicaciones médicas. Cobo, 

al hablar de ella, dice que "aprovecha su lana quemada contra las llagas húmedas, 

y mezclado con algodón también quemado, estanca los flujos de sangre que 

suceden por sacadura de muela y de las narices; y el agua que sale del riñón medio 

asado, instilado en el oído, le quita el dolor". (T. II, pág. 319). 

La placenta cruda o cocida de la llama, se empleaba para ayudar o favorecer 

el parto. 

El mismo autor dice que empleaban los colmillos del lobo marino reducidos 

a polvo en el tratamiento de las almorranas (T. II, pág. 150). 

Como galactóforo, fueron empleados: el caldo de camarones (todavía se lo 

toma en Arequipa, según Valdizan y Maldonado) y el caldo de un ave llamada Pito 

en la actualidad (Accacllu en Kichua; Yaracaca en Aymará). Cobo menciona esta 

substancia como de gran prestigio (T. II, pág. 215). 

Las larvas de Ascuntuy, llamadas por los antiguos peruanos Ascancoy, eran 

comidas por las mujeres como galactóforo. Cobo también menciona el hecho (T. II, 

pág. 271). 

Las plumas de varios animales eran empleadas como hemostáticos. 

 



168 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Hablando de los Guacamayos, Cobo dice que "las plumas... tostadas en una 

cazuela y hechas polvos, estancan el flujo de sangre de las narices". (T.II, pág. 231). 

Los Kquenti (colibrí o picaflores) pulverizados eran empleados en ciertas 

afecciones. Cobo habla del quenti, diciendo que "bebidos los polvos destos 

pajarillos, curan la gota coral". (T. II, pág. 218). 

Se empleaban también insectos del tipo de la Cantárida, como el 

Chuquichuqui (Pseudomeloe), venenoso cuando se lo administraba en cierta 

cantidad por la boca, como cáustico de aplicación local, en los papilomas y en la 

Verruga Peruana. 

Remedios de origen vegetal 

Entre la serie numerosa de los diuréticos que empleaban o de las substancias 

que estimaban como tales, se encuentran las hojas de Ephedra americana, las 

barbas de maíz y las bebidas obtenidas del fruto del Molle. 

El estigma del maíz (barba de choclo) fue empleado en cocimiento, como 

diurético y como tratamiento en las afecciones del aparato urinario. Garcilaso 

consigna que los españoles lo aprendieron de aquéllos, "por aviso que les dieron y 

porque filosofaron lo que ellos mismos vieron, pues hallaron que el maíz, además 

de ser mantenimiento de tanta substancia, es de mucho provecho para el mal de 

riñones, dolor de ijada, pasión de piedra, retención de orina, dolor de vejiga y del 

caño". 

Acerca de estos diuréticos, debemos declarar que sus virtudes reales son de 

un valor impreciso o discutible. 

Así, la Ephedra americana, cuyo uso actualmente continúa entre el elemento 

popular indígena del altiplano Perú-Boliviano, no tiene las propiedades diuréticas 

que se le atribuía. Los experimentos modernos, efectuados, entre otros autores, por 

Escomel, le niegan todo valor diurético. 

 



 Medicina peruana 169 

 

Del Molle o Mulli de los españoles (Schinus virgatus) emplearon con fines 

distintos sus diversas partes constitutivas. Cieza de León consigna que "las ramas 

tiernas se empleaban para limpiarse los dientes y apretar las encías". El cocimiento 

de las hojas se usaba en el tratamiento de muchas enfermedades de la piel y de 

úlceras antiguas. 

El látex recién extraído, se aplicaba en la extirpación de las nubes de los ojos. 

El látex desecado, que constituye la llamada resina del molle, se empleaba en  

emplastos como resolutivo y para favorecer la cicatrización de las heridas, y además 

para obstruir las caries 

dentarias; la resina desleída 

con agua, se tomaba como 

purgante. Según las 

opiniones de Cobo, Rivero y 

Tschudi, se empleaba en 

los embalsamamientos, 

pero no hay ninguna prueba 

al respecto. La resina 

puesta a manera de 

supositorio, se usaba para 

combatir los vermes 

intestinales. La corteza del 

tronco se empleaba en 

cocimiento "para deshinchar 

las piernas" (Cieza de 

León). 

El Molle, conocido en algunas regiones de la Argentina con el nombre de 

Aguaribay, contiene como principios, según el análisis practicado en el Instituto de 

Farmacología de la Facultad de Medicina de Buenos Aires, que dirige el Prof. J. A. 

Domínguez, aceite esencial: en las hojas, 0,24 a 

 

 

 

FIG. 8 – Pinco - pinco (Ephedra americana) 



170 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

0,33 %; en los frutos, 3,35 a 5,2 %. En la corteza del tallo, látex gomorresina 

(concreto por desecación espontánea): 49 % de goma, 60 % de resina, rastros de 

aceite esencial y un principio amargo. En el látex se encuentra una oxidasa 

(Squinoxidasa). De acuerdo con los análisis practicados por el mismo Instituto, 

sobre la variedad Sellowiana Engl., en la corteza se encuentra un 10 % de tanino. 

Entre los febrífugos de procedencia indígena está en primera fila la quina. 

Pero desde el punto de vista de la his- 

 

 

FIG. 9 - Molle, o Aguaribay (Schinus 
molle). 



 Medicina peruana 171 

 

toria americana de este producto, el asunto exige estudio por separado, pues se 

discute por algunos si la quina fue empleada por el aborigen peruano. 

Desde luego, un indio transmitió su conocimiento a los españoles; pero no se 

sabe si todos la conocían, y si es así, se ignora por qué no la empleaban. Los 

cronistas no la mencionan, y los Kolla Huayas no la llevan en sus bolsas de 

medicamentos. (Véase capítulo XVI). 

Como tratamiento del paludismo y las fiebres, emplearon el Myroxylon 

peruiferum, llamado Quina-Quina. El prestigio de esta planta fue tan grande, que 

por analogía se le dio a la quina el nombre que lleva. 

Hipólito Ruiz, en su "Quinología o Tratado del árbol de la quina" (apéndice), 

recuerda que la Quina-Quina (Myroxylon peruiferum), gozó de gran prestigio "en las 

curaciones de las fiebres intermitentes". 

La Condamine también escribió, como Ruiz, que a las "cascarillas de Loxa" 

(Cinchona sp.) se les dio este nombre "por la semejanza de virtudes" con la Quina-

Quina (Myroxylon). 

Don Pedro Nolasco Crespo, en su "Carta apologética de la quina o 

cascarilla", se expresa así: "Vulgarizado el remedio, quedó con el nombre propio de 

Quina, en que parece no se significó otra cosa que un remedio del Perú, por abusión 

del nombre con que recibieron otros remedios, aunque para distintos fines, como la 

Quina-Quina, ciertas pepitas a manera de las de zapallo o calabaza". 

Las nociones que tenemos sobre el empleo del Myroxylon como 

antifebrífugo, así como lo que sabemos del tratamiento del paludismo en general 

por los indios del Perú antiguo, son en realidad imprecisas y vagas. Sólo conocemos 

lo que la tradición oral ha transmitido o lo que algún apunte, al pasar, permite 

entrever. 

Los cronistas y los antiguos documentos, al referirse a la 

 



172 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Quina-Quina (Myroxylon) no mencionan sus propiedades febrífugas. Cobo, que 

trata del árbol por referencias, se ocupa de otras propiedades, como la de la 

curación de las heridas por el aceite de sus pepitas, de las que da un modo de 

preparación, pero no de su valor en la fiebre. 

Monardes, lo mismo 

que el soldado español 

Pedro de Osma y de Xara y 

Zejo, que se la enviara, 

habiéndole de un "fructo de 

grandes virtudes", no 

menciona las propiedades 

de la planta que la 

suministra.  

Contra la fiebre, 

estados reumáticos o 

dolores producidos por 

enfriamientos, emplearon 

también, entre otros, los 

siguientes medicamentos: la 

Chilca (Baccharis 

lanceolata), acerca de la 

cual decía Cobo: "Bañando 

con un cocimiento de Chilca 

a los enfermos de cuartana, 

los cura y hace dormir a los 

enfermos de insomnios"... 

"Usan de ella los indios 

aplicándola caliente contra 

todo dolor de frío"... "Las 

hojas majadas y aplicadas 

en las heridas frescas, las 

desecan y juntan; las hojas 

soasadas se aplican localmente contra los dolores reumatoides". 

 

FIG. 10 – La chilca (Bacharis lanceolata). 



 Medicina peruana 173 

 

El Paico, usado por los guaraní como antidisentérico, era empleado por los 

indios del Perú corno diaforético, y según mención de Garcilaso, como antifebrífugo. 

Contra la malaria empleaban también la semilla de la Nectandra puchury, que 

llamaban Puccheris. Estas semillas usadas contra las fiebres tercianas, las 

buscaban de preferencia entre las contenidas en el buche de ciertos pájaros 

nocturnos de gran tamaño, llamados Huaqueros (Steatornis caripensis), citados por 

Humboldt. 

En las huacas se encuentran a veces semillas de Nectandra. 

Entre las plantas empleadas contra las fiebres recordaremos: 

El Cuchu-Cuchu (Baccharis genistelloides Pers.). Se empleaba en 

cocimiento para combatir el paludismo; además, se usaba en frotaciones contra los 

dolores reumáticos. 

La "Escobilla del Perú" (Scoparia dulcis, L.). El cocimiento de su raíz se 

empleaba contra la fiebre, como también el jugo de sus hojas. 

El Ulux (Columellia obovata R. y Pav.). Se aplicaba para el tratamiento de la 

fiebre intermitente. 

Entre las plantas destinadas al tratamiento de las heridas, mencionaremos: 

El Huatacay (Tagetes minuta L.), que se empleaba en infusión para el lavado 

de las heridas infectadas. 

La Chinapaya o "Mata Gusano" (Flaveria bidentis (L.) Ok.), que se usaba en 

cocimiento, para el lavado de las heridas. Además, se administraba al interior, 

también en cocimiento, para tratar la tos. 

La Chinchilcuma o Chinchircuma o Chincumpa (Mutisia viciaefolia Cav.) se 

empleaba en cocimiento para el lavado de las heridas. 

En las contusiones y equimosis se usaba la Yahuar-Chuchuncca (Oenothera 

multicaulis R. et Pav.), por apli- 



174 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

caciones locales de las hojas machacadas o en forma de cataplasma. Con el mismo 

fin se empleaba la "Chupa sangre" (Xylopleurum roseum Raim). 

La Pacha-Taya o Tola (Lepidophyllum quadrangulare Meyen, Benth et Hook), 

se empleaba para tratar heridas anfractuosas. Cobo la menciona en su libro en los 

siguientes términos: "Sus hojas o cogollos verdes majados y aplicados sobre las 

heridas sangrientas, las juntan y desecan. Su polvo con sal y clara de huevo junta 

los huesos quebrados". 

También se la  

empleaba en cocimiento en 

los estados disenteriformes. 

El Quisuar (Buddleja 

globosa Lam.; Buddleja 

incana R. y Pav.) se usaba en 

cocimiento de las hojas para 

el lavado de las úlceras. El 

cocimiento en infusión de sus 

hojas y flores se empleaba en 

el tratamiento de la verruga 

peruana. 

De la Chamana 

(Dodonaea viscosa, L), se 

aplicaban las hojas 

masticadas en las heridas 

sangrantes en las regiones 

del norte. 

La "Granadilla" (Passiflora ligularis, Juss.), fue empleada para tratar 

ulceraciones persistentes, y al interior para tratar afecciones intestinales. 

 

 

FIG. 11 – Raíces de ratania 



 Medicina peruana 175 

 

Cobo la menciona diciendo que: "Las hojas desta planta majadas aprovechan 

contra la mala calidad de las llagas viejas, y bebido su cocimiento en ayunas por 

cuatro o cinco días, y cada vez cantidad de media escudilla, detiene las cámaras 

precedidas de intemperie cálida. Llámase esta planta y fruta en las dos lenguas 

generales del Perú, Tin-tin en la Kichua y en la Aymara Apincoya. 

La "Cebadilla" (Schoenocaulon officinale, A. Gray.), fue mencionada por 

Monardes como empleada por los indígenas en calidad de cáustico y corrosivo. Se 

utilizaba también para matar los parásitos del cuero cabelludo. 

El "Papelillo", nombre con que se conocía por los españoles la Bouganvillea 

spectabilis, Willd. era empleado para curar los lamparones. Los indios la conocían 

con el nombre de Hasta-Lasta. 

La Carica papaya L. también se empleaba en el antiguo Perú para tratar 

algunas dermatosis rebeldes. Cobo se ocupó de ella diciendo que: "la tercera casta 

de Papayas se da en la tierra templada de la sierra del Perú... Con la leche que sale 

de la Papaya verde se curan los empeines y sarna, porque quema como solimán". 

Como purgante de gran difusión conocían las raíces de la Euphorbia 

huachanhana, conocidas con los nombres indígenas de Huachanca y 

Huachangana. 

Cobo, refiriéndose a ella, la llama Cuachanca, y consigna que: "Hay desta 

planta macho y hembra; ésta produce muchos tallos verdosos con flor blanca que 

tira a colorada, y el macho hecha su flor colorada. La raíz desta planta es una purga 

muy usada en todo el Perú. La hembra es más blanda en el purgar, menos bascosa 

y violenta. Adminístrase molida de media hasta una dracma en agua de cebada o 

de llantén...". "Suelen los indios tomar esta purga en la cantidad que la experiencia 

les ha demostrado en una escudilla de chicha que es su vino; y luego sin más 

 

 

 



176 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

guarda ni recato se echan con el vientre al sol y purgan muy bien y con facilidad". 

Garcilaso refirió que: "Tomaban los indios una clase de raíces macho y 

hembra, que mezclaban con agua y bebían. 

Y puestos al sol esperaban el efecto 

de la bebida. Al cabo de poco tiempo eran 

presa de mareos, vómitos y diarreas, 

sudores y desvanecimientos, pero pronto el 

ánimo se tornaba bueno y el apetito más 

fuerte". 

Añade que en dos ocasiones en que 

se sintió enfermo, probó los disturbios y 

beneficios del remedio. 

El Piñón de la Jatropha curcas era usado como purgante drástico, bastando 

para ello la ingestión de una semilla. Aun se la emplea en Lima, en Loreto y en el 

Norte (Valdizan y Maldonado). 

La Catagua, Catahua o Catao o habilla de la Hura crepitans era un purgante 

drástico tan poderoso, que sus semillas se utilizan aún para purgar caballos. El 

cocimiento edulcorado se emplea aún como purgante en Moyobamba. 

El Huicho. (Cyclanthera sp.) se utilizaba como purgante y vomitivo. 

Aun se lo emplea en Ayacucho (Valdizan). 

El Mactellu era empleado en las afecciones oculares. 

Acerca de ello escribió Garcilaso que se trata de una hierba admirable para 

los ojos, llamada Mactellu, que nace en los arroyos pequeños, de un pie, y sobre 

cada pie 

 

FIG. 12 - Piñón purgante (Jatropha curcas). 



 Medicina peruana 177 

 

tiene una hoja redonda y nada más. Es como la que en España llaman "Oreja de 

Abad", que nace en invierno en los tejados. Los indios comíanla cruda y era de buen 

gusto; majada y el zumo echado sobre los ojos enfermos la primera noche, y la 

misma yerba mazcada y puesta sobre los párpados a manera de emplasto, gasta 

cualquier nube que los ojos tengan y mitiga cualquier dolor y accidente que sientan". 

Garcilaso refiere un caso de curación efectuado por él mismo. 

Según J. A. Domínguez, el Mactellu es una especie de Hydrocotyle con 

propiedades antisépticas debidas a una esencia próxima de las del Apium y del 

Petroselinum, conteniendo apiol y otros principios fenólicos. 

El Marco o Marcju, también llamado Malco a Altamisa (Ambrosia peruviana 

Willd.), se empleaba mediante fricción con las hojas en los dolores reumáticos, en 

los calambres y en el "Aire". Además, según el Padre Sanjinés, 

 

FIG. 13 - Frutos de Hura crepitans. 



178 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

". . .el zumo del marco era una de las substancias empleadas por los incas para la 

conservación de los cadáveres". 

La zarzaparrilla era usada como depurativo. 

Contra las hemoptisis usaban especialmente el Chuleo Chuleo (Symphytum 

officinale). 

Contra la tos (Uchu) empleaban la infusión de Huamarimpa (Senecio). 

Empleaban las hojas molidas del Pinco Pinco en aplicación sobre las heridas 

y para curar las encías. La infusión de sus hojas era empleada en las afecciones 

reumáticas. 

Como estimulante y aromático emplearon los frutos de la vainilla 

(Heliotropium peruvianum). 

Por sus propiedades astringentes, empleaban habitualmente en las 

afecciones intestinales, la raíz de Ratania (Krameria triandra), usándola también 

para fortalecer las encías. Hipólito Ruiz, en 1784, pudo comprobar que las mujeres 

de Huanuco tenían la costumbre de emplear esta raíz para conservar fuertes sus 

encías. A ella atribuían la blancura de sus dientes. La Ratania, que en kichua se 

llama Pumacbucu, se empleaba además en polvo, para contener la hemorragia de 

las heridas, según lo comprobaron Ruiz y Pavón, quienes consignan que en casi 

todas las viviendas indígenas había siempre cierta cantidad para las necesidades 

familiares. 

Como abortivo empleaban la Huachanca (Euphorbia huachanhana). Para 

impedirlo usaban, en cambio, la Huacata (Tagetes minuta). 

Como afrodisíaco de origen vegetal, empleaban el Huanarpo (macho y 

hembra), del que utilizaban dos variedades: la China Huanarpo (Jatropha 

basiacantha, Pax y K. Hoffman), y el Hurco-Huanarpo o Huanarpo macho (Jatropha 

macracanntha, Mull. Arg.). Juan de Santa Cruz Pachacuti dice, hablando del inca 

Sinchi Roca: "Este desven- 

 



 Medicina peruana 179 

 

turado Sinchiruca, que siempre entendió en regalarse, el cual dizen los mandó 

buscar "chotarpa vanarpo", por acostumbrar en las fornicaciones". 

FIG. 14 - Huanarpo macho. 

Valdizan relata que en ciertas localidades, como en Parinacochas, aun se 

conserva la leyenda del Huanarpo, creyéndose que hasta el humo de la planta goza 

de propiedades afrodisíacas. 

Se usaban también anafrodisíacos, como el Massau (Tropaeolum 

tuberosum), refiriendo Cobo que era administrado a los soldados para que no 

sintieran necesidad de mujeres. 

La Huamampita se empleaba en infusión como diurética. 

El Muele o Mancapaqui o "Mata loba" o "Mata-bobo", se usaba en cocimiento 

de las hojas y flores, como galactóforo. 

 



180 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Para los dolores y trastornos intestinales (Sonconanay), además de las 

vísceras calientes de animales y cataplasmas vegetales para extraer el agente 

maléfico, empleaban el Guayabo (Psidium guajaba) en la disenteria. 

En la ictericia, usaron el Pirca-Pirca (Bidnus). 

 

Drogas del reino mineral 

El azufre (en Kichua Sallinarumi; en Aymará Sirfuquena) fue utilizado bajo la 

forma de azufre nativo, principalmente para confeccionar pomadas con "untos de 

diversos animales en el tratamiento de la sarna de las llamas" (Cobo, T. I, pág. 232). 

El arsénico, bajo forma de sulfuro amarillo de arsénico (en Kichua: 

Huañuyhampi o Mío, en Aymará: Hihua-yiri-Colla), fue empleado en polvo para 

tratar ulceraciones rebeldes, entre las cuales "la llaga" de los Andes, hoy identificada 

con la leishmaniosis y la blastomicosis; también la empleaban los envenenadores 

llamados Hampik (Gonzales Holguin). 

La arcilla plástica llamada Pasa y Chaco por el Padre Cobo (en Kichua: 

Chacco; en Aymará Phasa), identificada por Valdizan y Maldonado como el Chaco, 

que aun hoy ingieren los indios geófagos de las serranías del Sur del Perú, era 

empleada en polvos para tratar las hemorroides (Cobo), y en ingestión para 

afecciones intestinales. 

Cobo dice "que si la comen los que tienen cámaras de sangre, las estanca"; 

además, este autor dice que "sirve de quitar manchas, y suelen suplir la falta de 

jabón, porque levantando espuma, limpian la ropa, por lo cual se lavan los indios la 

cabeza con esta greda; y notan della que mata los piojos". 

El análisis de esta substancia, efectuado por Paz Soldán, revela la siguiente 

composición: sílice, 54 %; alúmina, 

 



 Medicina peruana 181 

 

23,40 %; peróxido de hierro, 6,90 %; cal, 2,80 %; magnesia, 1,58 %. 

De acuerdo con esta composición química, se ve que su empleo como 

medicación de las diarreas con sangre y como higienizador, estaba muy bien 

indicado, así como se justifica su empleo como alimento remineralizador. 

La toba caliza, llamada popularmente Haque-Masa, identificada por Valdizan 

y Maldonado con la Haquimasci de que habla Cobo, también fue empleada para 

"estancar las cámaras y la demasiada sangre que sale en las mujeres 

FIG. 15 - Pasta de Chaco. 

paridas". "Ultra de esto, sus polvos aplicados sobre las llagas frescas, tienen 

facultad de juntarlas y desecarlas". 

El petróleo bruto en forma de kerosene fue empleado en aplicaciones 

externas y para tratar heridas. Monardes dice que lo empleaban "para curar muchas 

enfermedades... en especial cuando (dependían) de frío... (y para) heridas". 

Tacú es el nombre de varios ocres ferruginosos, del cual empleaban 

particularmente el amarillo. Cobo lo consigna diciendo que es una tierra amarilla, "la 

cual en panes y bolos venden los indios en las plazas y se aprovechan della para 

curar cámaras de sangre". 

El sulfato de cobre, conocido bajo la forma y el nombre de Piedra Lipes, fue 

empleado como cáustico, según Calanha, "para curar ulceraciones, llagas y 

cicatrices". 



182 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

 

Puericultura y medicina infantil 

 

Con respecto a la puericultura y la terapéutica infantil, se conocen algunas 

prácticas curiosas. Se sabe, por testimonio de varios cronistas, que no daban de 

mamar al niño sosteniéndolo en los brazos, sino que acostaban a la criatura en el 

suelo y ellas se echaban, dejando pender el seno. 

Acerca de esta costumbre, dice Garcilaso que: "Al darles la leche ni en otro 

tiempo alguno, no los tomaban en el regazo ni en los brazos, porque decían que 

haciéndose a ello, se hacían llorones y no querían estar en la cuna, sino siempre en 

brazos. 

La madre se recostaba sobre el niño y le daba el pecho, y el dárselo era tres 

veces al día. Por la mañana, y al medio día y en la tarde, y fuera de estas horas no 

les daban leche aunque llorasen, porque decían que se habituaban a mamar todo 

el día y se criaban sucios, con vómitos y cámaras...". "Decían que los animales no 

estaban dando leche a sus hijos todo el día ni toda la noche, sino a ciertas horas". 

En otro pasaje, Garcilaso dice que: "Ya cuando el niño andaba a gatas 

llegaba por el un lado o el otro de la madre a tomar el pecho y había de mamar de 

rodillas en el suelo; pero no entrar en el regazo de la madre; y cuando quería el otro 

pecho, le señalaban que rodease a tomarlo, por no tomarlo la madre en brazos". 

Añade Garcilaso que: "Cuando era tiempo de sacarlos de la cuna, por no 

traerlos en brazos, les hacían un hoyo en el suelo, que les llegaba a los pechos, 

aforrábanlos con algunos trapos viejos, y allí los metían y los ponían delante algunos 

juguetes en que se entretuviesen. 

Allí dentro podía el niño saltar y brincar, mas en brazos no lo habían de traer 

aunque fuese hijo del mayor cuaraca del reino". 

 

 



 Medicina peruana 183 

Como curiosa particularidad se ha consignado el empleo de la succión de los 

restos conservados del cordón umbilical, en ciertas afecciones infantiles. 

Añade Garcilaso que "al nacer el niño les cortaban el cordón, dejando larga 

la tripula, como de un dedo, la cual guardaban después que se desprendía y le 

daban a chupar al niño en cualquier indisposición que sentían, y debía ser la tripula 

propia, porque la ajena no aprovechaba". 

El mismo Garcilaso refiere que en el niño de pecho "curaban las fiebres 

lavándolos con orines de la mañana, y cuando se podían obtener orines del mismo 

niño, les daban a beber de ellos un trago". 

__________ 

 

BIBLIOGRAFÍA V 

 

DE ACOSTA, J. — Historia natural y moral de Indias; Sevilla 1588.  

ANTZE, GUSTAV. — Metallarbeiten ans dem nordlichen Peru. Ein Beltrag zur Kenntnis ihrer 

Forme; Hamburgo 1930.  

ARRIAGA, PABLO J. — La extirpación de la idolatría en el Perú; Lima 1621. 

BAZZOCCHI, GIUSEPPE. — Vecchio Perú; Bolonia 1934. 

BETANZOS, JUAN DE. — Suma y narración de los Incas (1551). Publicada por Marcos 

Jiménez de la Espada.  

CALANDRA, FRAY G. DE LA. -— Crónica moralizadora del orden de San Agustín en el Perú; 

1639.  

CARRIÓN, C. REBECA. — La mujer y el niño en el antiguo Perú. "I", t. I, 1923, pp. 329-354. 

COBO, BERNABÉ. — Historia del Nuevo Mundo, en 4 tomos; Sevilla 1890. 

DELBOYS, EMILIO. — El bálsamo del Perú. "R. G. L.", 1916.  

ESCOMEL,  EDMUNDO. — La ephedra americana.  "Actas y trabajos del Quinto Congreso  

médico  latino  americano;  Lima  1915.  

FEUILLÉE, LUIS. — 1725. Véase Bibl. IV. 

FORBES, DAVID. — On the Aymara indians of Bolivia and Perú. "Journal of the ethnological 

society of London", n. s., t. II; Londres 1870. 

 



184 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

GARCILASO DE LA VEGA. — Comentarios reales; Lisboa 1609. 

HAENKE, T. — Descripción del Perú; Lima 1901. 

VON HASSEL, J. — Los tribus salvajes de la región amazónica del Perú. "B. G. L.", t. XVII; 

Lima 1903.  

HERNÁNDEZ DE OVIEDO Y VALDEZ, G. — Sumario de la natural historia de las Indias; 

Madrid 1855. 

HERRERA, ANTONIO. — Décadas de Indias; Madrid 1728.  

HERRERA, GENARIO. — 1918. Véase Bibl. II.  

ITURRALDE, NICANOR. — Clasificación de las plantas medicinales usadas en la Farmacopea 

Calahuaya; La Paz 1889.  

LEVORERIA, DANIEL. — El arte de curar entre los antiguos peruanos. "Anales 

Universitarios"; Lima 1902. 

LORENTE, SEBASTIÁN. — Historia antigua del Perú; Lima 1880.  

MAZZINI, GIUSEPPE. — I medici e la medicina del Perú incaico. "Archeion", t. XIII, 1931, 

pp. 402-423.  

MOLINA, CRISTÓBAL DE. — Relación de las fábulas y ritos de los incas. "Colección  de libros 

raros y documentos referentes a la historia del Perú"; Lima 1916.  

MONARDES, NICOLÁS. — Historia medicinal de las cosas que se traen de nuestras Indias 

Occidentales, que sirven en medicina; Sevilla 1580. Existen ediciones en italiano 

(1589) y en latín (1568). 

NORDENSKIÖLD, ERLAND. — 1907. Véase Bibl. II.  

DE ONDEGARDO, POLO. — Instrucción contra las ceremonias y ritos de los indios. "Col. 

Urteaga Romero", 1a serie, t. III, p. 195; Lima 1916. 

PALMA, RICARDO (h). — La Uta del Perú (tesis); Lima 1908.  

PARDAL, RAMÓN. — La trepanación craneana en el antiguo Perú. "D. M.", año VII, N° 53; 

Mayo 1935.  

del mismo. — La deformación intencional de la cabeza en América. "R. L. A.", año XX, N° 

236; Mayo 1935. 

del mismo. — Trepanación del cráneo entre los incas. "Archivos argentinos de Neurología", 

t. XIII, Nos. 5-6; Diciembre 1935.  

PAREDES, R. — Mitos, sugestiones y leyendas populares de Bolivia; La Paz 1920.  

PENNA, JOSÉ. — Costumbres funerarias en el imperio de los incas. "C. M. L.", 1909. 

RAIMONDI, A. — El Perú; Lima 1874-79.  

del mismo. — Minerales del Perú; Lima 1878. 

RIVERO, M. E. y TSCHUDI, J. D. — Antigüedades peruanas; Viena 1851.  

ROTHLIN, EDWIN. — Contribución al estudio de la resina del Molle. "I. B. F. N° 26; 1912. 

 



 Medicina peruana 185 

 

RUIZ, HIPÓLITO. — Disertaciones sobre la raíz de Ratania, de la Canchalagua, etc.; "Mem. 

de la Real Acad. de Medicina"; Madrid 1897. 

RUIZ Y PAVÓN. — Flora peruviana et chilensis; Madrid 1798-1802. 

TAMAYO, MANUEL O. — La Uta del Perú (tesis); Lima 1908. 

TELLO, JULIO C. — La antigüedad de la sífilis en el Perú (tesis); Lima 1909. 

TSCHUDI, J. D. — Contribuciones a la historia, civilización y lingüistica del Perú antiguo. 

Trad. de Germán Torres Calderón; Lima 1918. 

TUYA Y SOLAR, A. DE. — 1935. Véase Bibl. II. 

UNANUE, HIPÓLITO J. — Obras científicas y literarias; Barcelona 1914. 

VALDIZAN, HERMILIO. — La alienación mental entre los primitivos peruanos; Lima 1915. 

del mismo. — Los factores etnológicos de la alienación mental a través de la historia del 

Perú; Lima 1917. 

del mismo y MALDONADO. — La medicina popular peruana; Lima 1922. 

 

__________ 

 

  



186 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

 

 

CAPITULO VI 

La trepanación del cráneo en el antiguo Perú 

Squier, viajero norteamericano que visitó el Cuzco en 1865, tuvo ocasión de 

observar un cráneo con las apariencias de una trepanación de forma cuadrilátera. 

Dicho cráneo pertenecía al Museo de la Sra. Centeno de Romainville y había sido 

encontrado en Yucay (Urubamba), en una 

tumba incaica. 

Squier consiguió que dicho cráneo 

le fuera cedido para su estudio, llevándolo 

a EE. UU., donde fue examinado por 

Wyman y Nott, y posteriormente a Francia, 

donde fue estudiado por Nelatón y Broca. 

Al examen, presenta una trepanación 

practicada sobre la región frontal izquierda, 

por medio de incisiones que se cruzan en 

ángulo recto, circunscribiendo un 

cuadrado. Broca y Nelatón observaron en 

los bordes del orificio, trazas de tejido 

cicatricial, que les permitieron establecer 

que la operación fue practicada en un 

sujeto vivo y que hubo una corta 

superviviencia. Broca estimaba la 

superviviencia en unos diez días, Nelatón 

en unos quince días. Broca, en 1867, lo 

publicó en el "Bulletin de la Société 

d'Anthropologie , con el titulo de 

 

FIG. 16 - El cráneo llevado por Squier 



 Trepanación del cráneo 187 

"Un caso singular de trepanación entre los incas". El asunto provocó un gran 

movimiento de interés sobre el tema, iniciándose con ello el estudio científico de la 

trepanación en la América pre-colombiana, que despertó, además, la curiosidad de 

investigar sobre la trepanación de los pueblos primitivos de Europa y otros 

continentes. 

 

La trepanación entre los hombres del neolítico europeo 

En 1868 Pruniéres, en un dolmen de Lozères, cerca de Aiguieres, encontró 

una calota craneana, cuya pared lateral presentaba una vasta pérdida de 

substancia, con bordes pulidos, y al principio creyó se hubiese utilizado como copa. 

Cuatro años después el mismo autor encontró, también en la Lozère, en la 

caverna llamada de "L'homme mort", un cráneo con una gran abertura a disposición 

horizontal, cuya parte posterior estaba cortada en forma perpendicular. Hoy se 

puede deducir que la porción posterior pertenece a un orificio de trepanación in vivo, 

y la gran porción anterior, a un corte efectuado después de la muerte. Lo particular 

era que este cráneo contenía en su interior un disco óseo extraído de un parietal, 

perteneciente, al parecer, a otro sujeto, pues este disco óseo, conocido más 

particularmente con el nombre de rodela o disco de Lyon es más grueso que el 

hueso del cráneo en cuyo interior se encontraba. Habiendo descubierto 

posteriormente otras rodelas o discos los comunicó en conjunto a los congresos de 

Lyon, en 1873, y de París en 1874, considerándolos como amuletos craneanos, de 

donde se infería la posibilidad de que los orificios que presentaban los cráneos se 

hubieran efectuado para obtener rodelas utilizadas con fines mágicos. 

Este problema adquirió cierta claridad, cuando Broca encontró una rodela 

muy curiosa: en su centro había un orificio de trepanación con los bordes revestidos 

de tejido 

 

 

 



188 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

cicatricial, es decir, se había practicado la trepanación en un sujeto vivo, el cual 

sobrevivió, y después de su muerte, se extrajo la rodela craneana para usarla como 

amuleto. 

Como consecuencia de ello, el citado autor presentaba en 1876, al Congreso 

de Budapest, su trabajo capital "Sobre las trepanaciones del cráneo y los amuletos 

craneanos en la época neolítica". 

Entre sus conclusiones, establecía lo siguiente: 1° Se practicaba en la época 

neolítica, una operación quirúrgica consistente en la apertura del cráneo con el fin 

de curar ciertas enfermedades. Esta operación se hacía casi exclusivamente en 

sujetos jóvenes. 2° Los cráneos de los individuos que sobrevivían a esta  operación 

eran considerados como dotados de propiedades particulares, de orden mágico, y 

cuando estos individuos morían, se cortaban a menudo en las paredes de sus 

cráneos, rodelas o fragmentos que servían como amuletos y que se tomaban de 

preferencia de los bordes de la abertura cicatrizada. Es decir, que habría una 

trepanación quirúrgica en el vivo, y una trepanación con fines mágicos en el 

cadáver. 

En Alemania, Virchow, en 1879, estudia un cráneo trepa- 

 

FIG. 17 - Rodelas craneanas (Prunières). 



 Trepanación del cráneo 189 

 

nado en la región parietal derecha, con signos de tejido óseo cicatricial, hallado en 

una tumba neolítica. 

En 1881, Parot comunica el hallazgo de un cráneo trepanado a causa de 

heridas, en un sepulcro neolítico de Monteaux (Marne), y al año siguiente, Sosichen 

encuentra otro, que fue examinado por Mortillet, en el túmulo de Lisières. 

En 1883, Carthailhac presenta a la "Société d'Anthropologie" un cráneo 

neolítico con dos perforaciones. Un orificio con tejido cicatricial era debido a una 

trepanación en vivo, el otro a una perforación post-mortem. 

En 1887, Topinard presenta otro cráneo semejante, con una trepanación en 

vivo y otra post-morten, hallado en las grutas sepulcrales de Feibnauz (Oise). 

Prunières, que continuó sus investigaciones comenzadas en 1868, al llegar 

al año 1884, ya había encontrado, en grutas del neolítico, ciento sesenta y siete 

cráneos trepanados. 

Trepanación peruana 

En 1866, Mantégazza estudia 4 cráneos trepanados del antiguo Perú. Uno 

de ellos, encontrado en la gruta de Sanjahuara, provincia de Cuzco, presenta cuatro 

aberturas, dos de las cuales son consideradas por él como tentativas operatorias, y 

dos como verdaderas trepanacionaes efectuadas en sujetos vivos. 

Un segundo cráneo, encontrado en la provincia de Anta (en Huaraconda), 

con deformación intencional artificial, presenta en la región frontal dos orificios 

separados por un puente óseo. 

El tercer cráneo, encontrado en Ollantaytampu, presentaba una doble 

trepanación practicada en vida. Uno de los orificios de forma redondeada, con tejido 

cicatricial, se encuentra situado en la región parietal anterior derecha. 

Muñiz, a fines del siglo pasado, de un millar de cráneos recogidos en las 

cercanías de Lima y Cuzco, pudo separar 



190 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

19 cráneos trepanados, los cuales, llevados a EE. UU., constituyeron un material 

que Mac Gee estudió como base de la notable obra que publicó con Muñiz en 1897, 

titulada Primitive Trephining in Perú. 

En los cráneos de dicha colección, los 

orificios de trepanación tienen varias formas, 

predominando las circulares y ovalares. En 5 

de los 19 cráneos, se encuentra la 

trepanación con incisión cuadrilátera del tipo 

de Squier. De los 5, cuatro provienen de la 

región de Huarochiri, lugar donde parece 

prevalecer la forma cuadrada del orificio. 

Muñiz llega a las siguientes 

conclusiones: 

1° La trepanación como operación 

quirúrgica fue empleada en el Perú 

precolombiano, en varios pueblos y diversas 

latitudes. 

2° Fueron empleados diferentes 

métodos de operación, pues los segmentos 

extraídos son de varios tipos: cuadrados, 

poligonales, circulares, ovalados, etc. 

3° Se han hallado cráneos que 

muestran que el individuo sucumbió inmediatamente o poco después de practicada 

la operación. Se encuentran otros, que sin disputa prueban la supervivencia de la 

persona sometida al trépano. 

4° Es casi imposible aceptar para el Perú antiguo, la idea de la trepanación 

post-mortem. 

 

FIG.18 – Doble trepanación (colección 

Mantegazza) 



 Trepanación del cráneo 191 

 

Los cráneos llevados por Muñiz fueron estudiados por el doctor Mac Gee, 

adscripto al "United States National Museum", y se publicó un interesante análisis 

de dicho material. 

Mac Gee admite, como motivo probable de la operación, en doce casos la 

fractura, en uno periostitis y en dos no encuentra lesión determinada. 

Opina que el instrumental empleado fue de piedra. Respecto a la habilidad 

técnica del operador indígena, dice: "Se ven invariablemente grandes arañazos o 

surcos terminales que demuestran la torpeza del operador. Muchas operaciones 

debieron ser practicadas al acaso, sin plan definido, solamente con la guía del 

pulgar, o sin guía ni orientación alguna, determinándose el perímetro operatorio por 

la posición del sujeto, etcétera." 

Más adelante, agrega: "La trepanación peruana antigua, objetivada por la 

colección Muñiz, puede mirarse como incipiente en planes y burda en 

procedimientos". 

Mac Gee admite que, en algunos casos, parece evidente la relación entre la 

operación y una fractura con hundimiento o radiación. 

Deja constancia de que no hay paralelismo entre la trepanación y la cultura, 

y la costumbre de trepanar pertenece por su antigüedad a la prehistoria de muchos 

pueblos, originándose como acto vicariante o taumatúrgico, por la vinculación de 

esta operación entre los primitivos, con el misticismo y la superstición. 

Acerca del proceso mental que condujo a los pueblos primitivos a efectuar la 

trepanación, dice que puede inferirse lo siguiente: El hombre de las edades 

primitivas perforó el cráneo de sus enemigos para procurarse trofeos y amuletos, 

actuando primero sobre los cadáveres de los caídos en la lucha, y después entre 

los prisioneros, heridos o no. Notando luego que algunos trepanados sobrevivían y 

aún 

 



192 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

curaban, adoptaron la práctica con los lesionados de guerra, entrando así, poco a 

poco, la operación, en el terreno de la medicina empírica. 

Lehmann-Nitsche, en la Argentina, en 1899, publica un trabajo sobre tres 

cráneos, uno de los cuales había sido trepanado por los antiguos peruanos, en el 

cual hace una mise au point del problema de la trepanación prehistórica, con 

abundante bibliografía. 

En nuestro país se ocupó posteriormente del asunto, el Dr. Manuel Balado, 

en 1930, en un notable trabajo descriptivo y bibliográfico. 

El Dr. D. E. Lavorería, en 1901, consigna que después de largas 

investigaciones en los archivos coloniales y el estudio de los cronistas, no encuentra 

en ellos mención alguna sobre la trepanación craneana. Opina que la operación no 

debió verificarse post-mortem, dado el respeto supersticioso que los indios 

peruanos tenían por los cadáveres. Respecto al concepto de que la operación se 

hubiese practicado para obtener amuletos, estaría en contra el hecho de que tales 

amuletos no se han encontrado en las tumbas; además la técnica empleada, implica 

casi fatalmente, el destrozo del fragmento extraído. 

Para el Dr. Lavorería la trepanación entre los indígenas del Perú, fue una 

operación empírica, destinada a tratar las heridas ocasionadas por las armas de la 

época (maza, honda); en los casos de orden médico fue de naturaleza mágica. 

Como instrumentos recuerda que sólo contaban con cuchillos de pedernal u 

obsidiana, pero habla también de "estiletes" o "cinceles" de cobre o champí. 

En 1909, Sergi, en una colección de 46 cráneos, recogidos por el Dr. Luis 

Pesce en Tamartambo, encuentra 14 cráneos trepanados, en su mayoría con 

presencia de tejido cicatricial. La mayor parte de los orificios son de forma 

 

 



 Trepanación del cráneo 193 

 

circular; en un solo caso la forma es cuadrangular. Algunos cráneos presentan 

varias trepanaciones. 

El Dr. Julio C. Tello, presenta, en 1912, un notable trabajo al Congreso 

Internacional de Americanistas de Londres. Dicho estudio fue efectuado en base al 

examen de 10.000 cráneos y momias, extraídos de la región de los Yauyos, en el 

Perú, donde se encontraron más de 200 con signos de trepanación. 

La mayor parte se conservan en el Museo Arqueológico de la Universidad de 

Lima. 

Una colección parcial fue cedida al "Warren Museum de Harvard". 

 

FIG. 20 - Trepanación por incisiones rectilíneas. Ejemplos de operaciones 
inconclusas, abandonadas en distintos grados (colección del Dr. Tello). 



194 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Tello atribuye a estas trepanaciones un fin terapéutico y las considera 

motivadas por cuatro tipos fundamentales de lesiones patológicas: 

1° fracturas del cráneo, hundidas y radiadas, 

2° heridas con denudación del hueso, seguidas o no de proceso inflamatorio, 

3° periostitis u osteoperiostitis circunscriptas o extensas, infecciosas o 

traumáticas, 

4° lesiones del hueso, no siempre bien caracterizables, probablemente 

sifilíticas. 

En los tres últimos tipos la trepanación tuvo por objeto eliminar la porción 

enferma del hueso. 

Para Tello, los métodos utilizados pueden agruparse en tres tipos 

fundamentales, los cuales pueden combinarse: 

1° incisiones rectilíneas cruzadas: forma cuadriláteras o poligonal, 

2° trepanación por raspado: orificio redondo, oval y ovaloide. 

Para estos dos tipos, según Tello, se habría empleado el cuchillo de piedra. 

En el material craneológico recogido por Tello se encuentran numerosas 

operaciones comenzadas y abandonadas, y otras iniciadas en las adyacencias de 

una trepanación anterior, que permiten deducir la existencia de combinaciones de 

métodos. Así, se practicarían incisiones rectilíneas, que posteriormente se harían 

redondeadas u ovales por raspado. 

Como tercer tipo, Tello describe una trepanación a pequeños orificios 

numerosos, unidos por pequeñas incisiones semejantes a la técnica de la moderna 

trepanación. 

Piensa Tello que para este tipo se emplea como instrumento un punzón de 

cobre, del que más adelante trataremos. 

En los años 1914 y 15 la expedición norteamericana de la Universidad de 

Yale, recogió en las localidades de Torontoy 



 Trepanación del cráneo 195 

 

y Pancarcancha, Patalacta, etc., al Nordeste del Cuzco, un material de 200 cráneos. 

Mac Curdy encontró y estudió en dicha colección 47 cráneos trepanados, 

distinguiendo en ellos tres tipos: 

1° cráneos con trepanación indiscutible, presentando señales del instrumento 

quirúrgico empleado, 

2° cráneos en que el instrumento quirúrgico no ha dejado rastros a causa del 

proceso de reparación, pero de trepanación intencional indiscutible. 

Presenta como elemento interesante un 

cráneo de mujer con dos trepanaciones sin signos 

de fractura o de lesiones óseas, pero con tejido 

cicatricial.  

Dicho caso, para Mac Curdy, tiene un 

carácter taumatúrgico o mágico, de orden médico. 

Otro notable ejemplar lo constituye un cráneo de 

hombre de unos sesenta y cinco años, con cinco 

orificios de trepanación, efectuados en tiempos 

sucesivos distintos, el último de los cuales presenta 

signos de infección. De los 260 cráneos recogidos, 

dos terceras partes eran masculinos. Cuarenta y 

siete presentaban trepanaciones, de las cuales 

veintinueve masculinos y dieciséis femeninos, lo que suministra un porcentaje de 

trepanaciones aproximadamente igual para ambos sexos. 

Desde el punto de vista etnológico, hace resaltar el hecho interesante de que, 

contrastando con el elevado número de trepanaciones encontrado en dicha región, 

en Machu Pichu, situada a 8 millas de Torontoy, el material craneológico, que 

alcanza al número de 136 piezas (102 femeninos y 22 masculinos), no suministre 

un solo caso de trepanación. El autor deduce que el hecho se debe a que Machu 

Pichu no era lu- 

FIG.21 – Variedad de 

trepanación poligonal 

(colección Dr. Tello) 



196 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

gar donde se hubieran librado combates, y los cráneos femeninos pueden haber 

pertenecido a vírgenes del Sol, en las cuales la trepanación hubiera sido 

considerada tabú. 

De la serie de 47 casos 

trepanados que presenta Mac 

Curdy, en 13 se encontraron 

fracturas (lo que da un porcentaje 

de 28 %), en uno el hueso estaba 

enfermo, en 31 no existían signos 

de herida ni enfermedad. 

De lo que antecede, se 

deduce que la trepanación 

craneana entre los indígenas 

precolombianos, se practicaba en 

gran escala, tal vez en focos 

circunscriptos, pero dispersos en 

una extensa área de América. 

Dicha operación se practicó 

principalmente con fines quirúrgicos. En un cierto número de casos también la 

practicaban en afecciones de orden médico, imbuidos de un concepto mágico. La 

supervivencia de los individuos operados está comprobada por la existencia de 

tejidos de reacción cicatricial. En los últimos tiempos, para comprobar el hecho y 

hacer un cálculo aproximado del tiempo de supervivencia, se ha utilizado la 

radiografía, que permite ver un anillo obscuro a nivel del tejido de reparación, y 

deducir aproximadamente el tiempo de supervivencia. 

A manera de resumen de los hechos, haremos algunas consideraciones 

sobre los siguientes puntos de interés: 

 

 

FIG. 22 – Trepanación poligonal (Freeman) 



 Trepanación del cráneo 197 

 

1° la forma del trazado de las incisiones observadas en los cráneos, 
2° el instrumental empleado, 

3°  el objeto y pensamiento director. 

Figuras de incisión 

La forma observada con más frecuencia en los cráneos de América antigua 

y en los modernos primitivos de las islas del Pacífico, es la ovalada o circular. 

Es frecuente la observación de cráneos con varios orificios de trepanación 

(hasta en número de 5), en  un mismo individuo, practicados, al parecer, en tiempos 

distintos. 

Una forma especial y menos 

común la constituye la incisión 

cuadrilátera, de la cual existe un 

cierto número de ejemplares. 

Como tipos menos frecuentes 

debemos mencionar las craniotomías 

amplias, cuyo tamaño hace presumir 

que fueron incompatibles con la vida, 

porque de acuerdo con lo que 

tenemos observado en los centros 

neuroquirúrgicos actuales, debió 

producir lo que se llama "hernia 

cerebral". 

Existe un tipo especial de 

figura de trepanación que se ha 

llamado "trepanación refinada" 

(Bello). Está caracterizado por un 

orificio perfectamente circular, amplio, de bordes muy pulidos, con un amplio bisel 

inclinado de la peri- 

 

FIG. 23 – Trepanación por pequeños orificios 

unidos por incisiones (ejemplar Tello) 



198 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

feria al centro. Todos los cráneos con este tipo han sido hallados en los alrededores 

del Cuzco. 

Este tipo de trepanación 

se encuentra mencionado y 

dibujado en el trabajo de Antonio 

Llorena, en 1890. Ha sido 

estudiado y analizado 

minuciosamente por el Profesor 

Eduardo Bello (de Lima). Según 

Bello, el instrumental empleado 

debió haber sido el tumi de los 

cirujanos indígenas del Perú. 

Hemos tenido ocasión de 

observar un ejemplar de este 

tipo. Dicha pieza, que hemos 

estudiado bajo la dirección del 

Profesor Imbelloni, desde el 

punto de vista antropológico y 

etnológico, y del Dr. Manuel 

Balado, autoridad en materia de 

cirugía encefálica moderna, 

procede del Cuzco. 

Se trata de un cráneo de adulto, que presenta un orificio de trepanación 

situado sobre el trayecto de una línea de fractura, que puede apreciarse en la 

fotografía que acompañamos. 

El trazo de fractura se ha efectuado después de la muerte, como lo 

comprueba la percepción de los orificios del diploe. 

El orificio de trepanación tiene unos cinco centímetros de diámetro y su 

periferia presenta un amplio bisel, cuya 

 

FIG. 24 - Trepanación por pequeños orificios 

(Freeman) 



 Trepanación del cráneo 199 

 

amplitud es de doce milímetros 

en su borde izquierdo y ocho 

milímetros en su borde derecho. 

El orificio se encuentra situado 

sobre la región fronto-parietal, de 

modo tal que sus cuatro quintos 

anteriores están sobre el frontal, 

y el quinto posterior sobre los 

parietales. 

En sentido transversal, un 

tercio medio se encuentra a la 

derecha de la línea media, y los 

otros dos tercios a la izquierda. 

El borde del orificio 

presenta tejido cicatricial, el cual 

cubre las mallas del diploe hasta 

borrarlas. 

Los trazos de la línea de 

fractura post-mortem forman un 

surco en dicho bisel, no habiendo 

sido cubiertos por el tejido 

cicatricial. 

Puede inferirse, que dicho cráneo ha sido trepanado en vida, y que el sujeto 

que la sufrió ha vivido alrededor de dos años o más. 

En cuanto al instrumento empleado, puede haber sido el cuchillo de piedra u 

obsidiana, pero el bisel en gradación 

 

 

FIG. 25 - Ejemplar de trepanación circular, de la región 
cuzqueña. El borde, de amplio bisel, presenta las 
mallas del diploe cubiertas por tejido cicatricial (cráneo 
de la sección Antropología del Museo Argentino de 

Ciencias Nat., Buenos Aires). 



200 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

tan amplia, permite pensar, así como la forma tan circular del orificio, que pudo 

haberse empleado el tumi clásico del Perú precolombiano. 

Las radiografías obtenidas ponen en evidencia un anillo obscuro, debido al 

tejido de reparación. 

Otro tipo especial está constituido por la trepanación a pequeños círculos 

efectuados sucesivamente en los bordes de una zona de incisión, unidos 

posteriormente entre ellos, lo que da 

a la figura resultante, una forma 

festoneada. 

El instrumental empleado 

El instrumento más usado 

para cortar el hueso ha sido el 

instrumento de sílice o de obsidiana. 

Empleando instrumentos de 

sílice, Broca reprodujo la trepanación 

por raspadura, empleando minutos 

en el niño, y tres cuartos de hora en 

los cráneos de adultos. 

Championière, Wilson Parris, Bello y 

otros, han repetido la experiencia. 

Es posible obtener iguales 

resultados empleando dientes de 

pescado o conchillas duras. Se supone que en América se han utilizado también 

dos instrumentos típicos: el tumi, y punzones perforantes, que actuaban por 

percusión. 

 

 

FIG. 26 – Trepanación por pequeños orificios 

periféricos (colección Antonio Llorena) 



 Trepanación del cráneo 201 

 

La mayoría son de metal, con 

frecuencia de una aleación especial 

no bien determinada, llamada 

champi, a base de cobre, oro y plata. 

También los hay de piedra. 

El tumi o tau, constituye el 

emblema de la actual Sociedad de 

Cirugía de Lima. 

Su forma es la de una T 

invertida, cuya rama transversal es de 

forma semicircular o curvilínea, de 

mayor o menor radio, terminando por 

extremos puntiagudos o 

redondeados. De su borde superior 

parte un ramal vertical por donde se 

toma con la mano. La vertical o 

mango, es, a veces, gruesa, capaz de 

ser bien asida. Otras veces, es más 

delgada y para su manejo se ha envuelto en telas o en madera, haciéndolo así, más 

ancho y manuable. El tumi cortaba o raspaba, excavando círculos por movimientos 

giratorios sobre su tallo central. La forma de los orificios de trepanación se 

explicaría, por la acción circular del instrumento cortante. 

Uno de les autores que más ha insistido sobre el papel del tumi, como 

instrumento de trepanación, es Roy L. Moodie. 

Los tumi estudiados por Moodie, por Nordenskifld y particularmente los 

observados por Baessler, varían desde el instrumento más sencillo y compuesto de 

un mango uni- 

 

 

FIG. 27 – La trepanación en un vaso 
peruano. 



202 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

do a la zona cortante, hasta el ejemplar lleno de labraduras y artísticos tallados. 

Algunos tumi pequeños, con finos labrados artísticos como el que posee el 

Profesor Juan A. Domínguez, según nuestro modo de ver, más que de utilidad 

práctica, presentamos la hipótesis de que puedan haberse empleado con fines 

simbólicos, a manera de tumi ceremoniales. 

Hablando del modo de emplear el tumi, Bello hace las siguientes 

consideraciones: "Si, previa denudación del cráneo en la parte escogida, 

suponemos al tumi apoyado de borde sobre una pequeña depresión hecha por 

raspado en el centro de la proyectada abertura, y se ejerce sobre el mango de dicho 

instrumento, acción muscular que lo obliga a rotar sobre su eje, el borde de la lámina 

raspa el hueso, horadando círculo y a medida que progresa, cava más el centro que 

la periferia, terminando por formar un agujero circular y biselado". 

El doctor Carlos Morales Macedo llegó a adquirir un huaco peruano, cuyo 

estudio comunicó al II Congreso Científico Panamericano de 1916, cuya fotografía, 

muy intere- 

 

 

FIG. 28 - La trepanación en la cerámica peruana: modo de empuñar (de Palma) 
 



 Trepanación del cráneo 203 

 

sante y sugestiva, permite pensar con el 

autor, que pueda tratarse de la repre-

sentación de un caso de trepanación 

craneana, utilizando como instrumento el 

tumi clásico de los cirujanos incaicos. 

Además de esa interesante 

documentación objetivada en la 

"cerámica, podemos mencionar algo 

semejante en las obras de arte 

efectuadas en metal.  

A este respecto, nada tan 

interesante como el tumi reproducido en 

el trabajo del Dr. Gustav Antze, de 

Hamburgo. 

Se trata de un grupo de tres 

personas: en el medio se ve la figura de 

un hombre con la cabeza mirando hacia 

arriba, presentando un rictus doloroso; su mano derecha es sostenida por un indio, 

por cuyas mejillas corren lágrimas, y su mano izquierda oprime la rodilla del cirujano; 

éste, armado de un tumi, que empuña con la mano derecha, opera sobre la cabeza 

de la figura central. 

Existe un tipo de trepanación a pequeños orificios bordeantes, acerca del 

cual se ha hecho la hipótesis del empleo de instrumentos especiales, motivo por el 

cual nos detendremos en su estudio. 

Este último tipo se encuentra en algunas momias del Perú, una de las cuales 

se halla en el Museo del Trocadero 

 

 

Fig. 29 – Tumi procedente de Pachacamac, 

ejemplar del prof. J. A. Domínguez 



204 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

en París, y otras en el Museo Raimondi del Perú. El modo de efectuar la operación 

ha sido considerado de un modo distinto por Lucas Championière, París, 1878-

1879, y por Tello, Lima, 1912. 

Championière, pensando que se había empleado la extremidad de los 

instrumentos de sílex, efectuó el experimento en un cráneo de mujer de 35 años, 

efectuando la operación en 35 minutos. 

"Para la experiencia ni siquiera hice uso del sílex tallado. Recogí sobre el 

muelle del Sena, un sílex que escogí bien cortante y un tanto puntiagudo; en seguida 

tenté mi operación sobre el cadáver de una mujer de 35 años, de cráneo muy duro. 

Incidí los tegumentos con el filo del sílex. Una incisión crucial, me permitió ir hasta 

el periostio, que rechacé hacia los lados. Cogiendo, entonces, a plena mano el 

guijarro, cuya base había quedado lisa, hice sobre el cráneo una serie de agujeros, 

perforando con la punta, de 

FIG. 30 - Varios tumi peruanos de la colección del Museo de Hamburgo (de Antze) 

 



 Trepanación del cráneo 205 

 

manera que 

circunscribí, por 

agujeros muy 

aproximados, los 

cuales se confundían 

bien pronto por su 

margen, una redondela 

ósea un tanto irregular. 

Cuando todos los 

agujeros fueron 

hechos, conectando 

los unos con les otros, 

pasando entre ellos 

con fuerza la punta del 

guijarro, fue fácil 

circunscribir la 

redondela por un surco 

que penetró fácilmente 

la profundidad del 

hueso. Con un poco de 

paciencia completé 

este surco. 

La rodela fue 

circunscripta y el 

cráneo penetrado, 

pues la tabla interna 

había sido bien 

trabajada por los 

agujeros efectuados 

previamente. Con el fin 

de hacer una 

experiencia completa, 

FIG. 31 - Tumi de la colección del Museo de Hamburgo. 



206 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

llevé mis escrúpulos, hasta no tomar ningún otro instrumento para levantar la rodela, 

tuve un poco de trabajo para hacerlo, la punta de mi guijarro comenzaba a hacerse 

roma. Llegué a practicar el total de la operación en 30 minutos". 

En su trabajo de 1912, Tello considera el asunto de muy distinta manera. 

Según él, la línea de trepanación de contorno festoneado, con semicírculos 

de tamaño igual (lo que implicaría el uso de un instrumento de igual diámetro) unidos 

entre ellos por trazos irregulares, fue determinado por un instrumento metálico que 

produce pequeños agujeros circulares, cuya profundidad no suele pasar del diploe, 

excavados a distancias iguales, unidas por puentes intermediarios que se incidían 

secundariamente, terminando la operación del fragmento con un elevador. 

Teniendo en cuenta el diámetro y la forma de los pequeños orificios 

bordeantes del perímetro de la trepanación, Tello opina que debió usarse un 

instrumento cónico, ligeramente puntiagudo, y que la maniobra fue efectuada por 

punción perpendicular. 

Habiendo encontrado con frecuencia en las tumbas en que se hallaron dichos 

cráneos, pequeños punzones de cobre, cuyo tamaño coincide con el de sus orificios, 

estableció una relación de causa a efecto. Valiéndose de uno de estos punzones, 

el Dr. Tello repitió sobre un cráneo fresco la operación inferida, obteniendo un 

resultado que reproduce el de dichos cráneos. 

 

Consideraciones sobre el objeto de la  trepanación 

Acerca del objeto de la trepanación en los pueblos primitivos, no tenemos 

más testimonio que los cráneos trepanados. El motivo determinante, sólo puede 

inferirse. De aquí que las opiniones sean muy diversas. 

Prunières opinaba que la trepanación debió tener por 

 



 Trepanación del cráneo 207 

 

objeto, en sus primeros tiempos, remediar las consecuencias de las fracturas óseas 

craneanas, tales como las convulsiones, los trastornos mentales, parálisis, etc., y 

que por extensión, se aplicó posteriormente al tratamiento de enfermedades que 

presentaban síntomas similares, es decir, que la trepanación tuvo un motivo 

terapéutico fundamental. 

Broca, teniendo en cuenta la mentalidad primitiva, opinaba que debió 

haberse empleado en sus principios, en los afectos de convulsiones, con el fin de 

dar salida a los espíritus malignos, y que, por extensión, una vez conocida su 

técnica, se empleó para tratar las fracturas del cráneo. 

Broca decía a ese respecto, que "la epilepsia y las convulsiones de todo tipo, 

han tenido siempre el privilegio de provocar el espanto y de hacer nacer la idea de 

la posesión", La intervención de un agente sobrenatural, haría aparecer en los 

sujetos convulsivos una fuerza infinitamente superior a la ordinaria. Sólo un espíritu 

aprisionado en el cuerpo, podría producir tales efectos. Dicho espíritu se agitaría, 

se irritaría en su prisión. Si se pudiera abrir una puerta, saldría el espíritu y el 

enfermo estaría curado". "Es así - dice Broca - que ha debido nacer la idea de la 

trepanación prehistórica". 

Paul Lecene resume la cuestión diciendo que en su origen debió primar un 

concepto místico mágico, obteniéndose así, "un acto quirúrgico de facto, pero no de 

intención". 

Si tuviéramos que resumir nuestro pensamiento acerca del objeto de la 

trepanación en el antiguo Perú, diríamos: Que es improbable que se haya efectuado 

la trepanación en muertos, para obtener amuletos. En el Perú no se ha encontrado 

como amuleto, en las tumbas, nada más que una rótula colgada del cuello de una 

momia, citada por varios escritores. 

La trepanación pudo ser efectuada en afecciones de orden médico, ataques 

epilépticos, neuralgias, etc., pero imbuí- 

 



208 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

dos de un concepto mágico, sea para permitir salir espíritus malignos, sea para 

efectuar la medicina de succión a través del agujero por los comunes médicos 

hechiceros, sobadores y chupadores, sea para aplicar con más facilidad a su través 

medicamentos, más fáciles de actuar sin la interposición de una pared ósea. 

En favor de su aplicación en afecciones de orden médico, y no por heridas, 

estaría el hecho de que en muchas colecciones, el número de cráneos es 

aproximadamente igual en hombres que en mujeres. Ejemplo, la mencionada 

colección de la universidad de Yale. 

Sin embargo, pensamos que la trepanación sudamericana con mayor 

frecuencia tuvo como motivo determinante la terapéutica quirúrgica de urgencia, 

consecutiva a fracturas por armas de combate, y la toilette de sus heridas. 

En un notable trabajo de 1925, Dominik J. Wölfel hace varias afirmaciones 

de gran valor conceptual, que interesan a la técnica de la trepanación, a sus motivos 

determinantes, a la etnología en general y a la Americanística. 

Wölfel es un partidario decidido de que hubo fundamentalmente un criterio 

quirúrgico entre los primitivos americanos antiguos. Hace constar que interrogando 

a los trepanadores actuales de pueblos primitivos, no ha obtenido ningún indicio de 

motivo mágico en la práctica de la trepanación. 

Wölfel insiste especialmente, y con evidente razón, en el hecho que la 

consideración de la trepanación exclusivamente como operación quirúrgica 

constituye un punto de vista unilateral pues debe contemplarse, para comprenderla, 

también como fenómeno etnológico, encuadrándolo así, en el cuadro morfológico 

de los tipos de cultura. 

Wölfel, seguido por Parry, vincula el problema de la trepanación americana 

al de la antigua Oceanía y la Polinesia, encontrando una identidad de técnica y 

motivo operatorio, 

 

 



 Trepanación del cráneo 209 

 

ligados al uso en ambas regiones, de la honda, y la clava o maza estrellada, como 

armas de combate. 

De sus estudios surge claramente que en ambas partes se corresponden, 

por un lado, las indicaciones y la técnica operatoria, y por otro, los mismos 

elementos culturales inherentes al tipo de civilización matriarcal con el uso en 

ambas regiones (en América en el pasado, y en el Pacífico en la actualidad) de las 

mismas armas. 

 

La trepanación en los pueblos actuales del Pacífico 

Es interesante saber que la 

trepanación se efectúa actualmente entre 

los primitivos de gran parte de Melanesia 

y Polinesia. Existen relatos explícitos de 

su práctica, en Uvea, en la Isla de la 

Lealtad, en Taiti, en Nueva Caledonia, en 

Nueva Bretaña (nueva Pomerania, 

archipiélago de Bismark). 

Croump y Parkinson han descripto 

la trepanación en la forma que se practica 

entre los primitivos de Nueva Bretaña, 

particularmente en la Península de las 

Gacelas, por fracturas craneanas 

debidas a heridas de guerras. 

Las heridas más frecuentes son 

las determinadas por pie- 

 

 

FIG. 32 – La trepanación en Melanesia. 

Ejemplar procedente del grupo insular de 

Nueva Bretaña 



210 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

dras lanzadas por hondas, que los indígenas de la región manejan con toda 

maestría. Estas piedras según Busacchi, que ha estudiado varios ejemplares de la 

colección de Parkinson en el Museo de Antropología y Etnografía de la Universidad 

de Florencia, tienen un tamaño algo menor que el de un huevo de gallina y la forma 

de tal con superficie pulida. 

El traumatismo que producen, determina fracturas del cráneo localizadas, 

con ruptura de la tabla externa, seguida de hemorragias profusas. 

A la luz de los conocimientos modernos, puede inferirse que al igual que en 

los traumas de nuestro medio, pueden producirse hundimientos de esquirlas y 

hematomas subdurales, seguidos tarde o temprano de fenómenos de hipertensión 

craneana, parálisis y ataques epileptiformes, por compresión del encéfalo por la 

sangre derramada en el interior del cráneo. 

Croump hace constar que si no se practica la trepanación, entre los primitivos 

de la región, ocurre casi siempre la muerte por tales heridas. 

Según los relatos de Parkinson y Croump y la revista que de la bibliografía 

de los exploradores ha efectuado Busacchi, la operación puede reconstruirse en 

todos sus tiempos. 

Los médicos indígenas llamados Tena-Papait (Tena, quién es capaz, Papait, 

encantamiento), proceden al examen de la herida. Si ésta se encuentra situada 

sobre la región temporal izquierda, la consideran mortal de acuerdo con su 

experiencia, y renuncian a la operación. 

Se lavan las manos con agua de coco no maduro (Kukiva), que según análisis 

efectuado por Maresch de Viena, sería prácticamente agua esterilizada, y efectúan 

con agua de coco la toilette de la herida. 

Como instrumentos cortantes utilizan cuchillos de obsidiana, dientes afilados 

de tiburón, conchillas afiladas, y entre 

 



 Trepanación del cráneo 211 

los pueblos que tienen contacto con la raza blanca, emplean en ocasiones trozos 

de vidrio. 

La incisión de la piel se efectúa por un trazo en X o en Y, según Croump, o 

por un trazo longitudinal, según Parkinson. 

Los ayudantes apartan entonces los labios de la herida, por medio de fibras 

vegetales (a menudo fibras de Rotang), fijadas a los cabellos. 

El cirujano indígena denuda entonces el hueso y extrae los fragmentos, por 

medio de la uña larga de sus dedos o con trozos de nuez de coco. 

Si los fragmentos óseos son pequeños, si la herida es pequeña y regular, se 

limitan a hacer la succión de la sangre de la herida. 

Si no, efectúan el raspado del hueso, agrandando el orificio, raspando y 

puliendo sus bordes, hasta darle una forma redonda u Oval. 

Si el médico indígena, al examinar, no percibe latidos de la substancia 

cerebral con sus envolturas, se muestra preocupado, atribuyéndole un mal 

pronóstico. 

La perforación ósea es obturada con un disco de corteza de coco o de fibra 

de banana, colocadas previamente sobre carbones encendidos. 

Se cortan los cabellos y se procede a un lavado con agua de coco. 

Se recomponen los planos de tejidos, sin suturar. A causa, de la falta de 

sutura, para mantener los tejidos, y como apósito, se emplea una especie de cofia 

de fibras entrecruzadas. 

Terminada la operación, el médico indígena efectúa diversos sortilegios y 

encantamientos que para ellos son de fundamental importancia; sin tal medicina 

mágica, los resultados no podrían ser de éxito. 

Según Croump la mortalidad sería de un 20 %, mortalidad que atribuye a la 

gravedad de la herida o traumatismo en sí. 



212 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Según Parkinson, un médico indígena que efectuó 31 trepanaciones, tuvo 

una mortalidad de 8, es decir levemente inferior al 20 %. Según el mismo, 

obsérvanse posteriormente trastornos cerebrales y mentales, permanentes o 

periódicos. 

Además de la trepanación por heridas, en otras islas del grupo Bismark, la 

operación se efectúa por ataques de epilepsia y en trastornos dolorosos de la 

cabeza. 

Contra los dolores de cabeza se trepana sobre el sitio que le duele al 

enfermo. Contra la epilepsia, generalmente sobre la región frontal. 

Busacchi ha efectuado un estudio particular de cuatro cráneos perforados 

existentes en el Museo de Antropología y Etnografía de Florencia, pertenecientes a 

la colección de 182 cráneos encontrados por Parkinson en un viejo cementerio de 

la Península de las Gacelas en Nueva Bretaña (Archipiélago Bismark). 

Dos de ellos presentan claramente los indicios de la trepanación, en otro se 

había practicado la regularización de la herida, seguida de curación, y el cuarto, 

estaba perforado por una herida que no se había tocado. Todos los cráneos 

perforados pertenecían a individuos del sexo masculino. 

 

La cuestión de la prótesis oclusiva. - El bisel por retoque 

Una cuestión interesante que ha motivado numerosas hipótesis de trabajo, 

es la de saber si en las trepanaciones refinadas de contorno circular y en menor 

escala en otros tipos de figura de sección, el bisel fue intencionalmente hecho por 

retoque o por simple inclinación del instrumento cortante. 

Los partidarios de la idea de que el bisel fue obtenido por retoque, 

presuponen que dicho acto tenía por objeto colocarle una prótesis oclusiva a la 

manera de un vidrio de reloj sobre su esfera. En el Museo Universitario del Cuzco, 

 



 Trepanación del cráneo 213 

existen, según Bello y otros, cráneos trepanados que llevan una obturación de mate 

(poro), mencionándose por otros autores, la obturación por láminas delgadas de 

plata. 

Según los relatos de Capitán y otros, en Melanesia, los pueblos actuales 

efectúan la prótesis oclusiva con la corteza de nuez de coco. 

 

La aplicación de la radiología al estudio de la supervivencia 

León Pales y Emile Guiard se han preocupado de objetivar científicamente 

por medio de la radiografía, la prueba de la trepanación in vivo y de la supervivencia 

de los sujetos, acompañando sus trabajos con radiografías demostrativas. 

Guiard dice (1930) que "la radiografía es capaz de indicar la estructura íntima 

de los cráneos trepanados y permite distinguir no sólo los diversos modos de 

reparación ósea, sino también fijar aproximadamente la duración de la 

supervivencia del individuo". 

De acuerdo con sus observaciones, respecto al tiempo de supervivencia, 

Guiard infiere las siguientes conclusiones: 

1° los cráneos trepanados cuyo orificio muestra a la radiografía solamente 

bordes ligeramente esfumados, pertenecen a individuos que han muerto algunas 

semanas después de la operación, 

2° los cráneos en los cuales la trepanación está circundada por una zona 

más densa (anillo obscuro a la radiografía) de tejido compacto de reacción, 

pertenecen a sujetos que han sobrevivido meses al acto operatorio, 

3° los cráneos cuya zona de rarefacción ósea anular está alejada del orificio 

de trepanación, indican una supervivencia de años. 

En las radiografías que nosotros hemos obtenido de cráneos trepanados, se 

comprueba la utilidad del procedimiento. 



214 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

BIBLIOGRAFÍA VI 

 

BALADO, MANUEL. — La trepanación en los pueblos salvajes. "S. M.", t. 37, 1930, N" 38.  

BANDELIEK, A. J. — Ueber Trepanieren unter den heutigen Indianern Bolivias. "C. I. A.", 

Stuttgart 1904, pp. 81-89.  

del mismo. — Aboriginal trephining in Bolivia. "Am. A.", n. s., t. VI, 1904, pp. 440 a 446. 

BAZZOCHI, GIUSEPPE. — 1934. Véase Bibl. V.  

BAYE, BARÓN DE. — La trépanation préhistorique; París 1876.  

del mismo. — L'archeologie prehistorique; París 1880, pp. 213  y  sigs. Resumen en "R. A.", 

1891, p. 508.  

BELLO, EDUARDO. — La cirugía del cráneo entre los antiguos pobladores del Perú. “Tercer 

congreso científico Panamericano”; Lima 1925.  

BERTILLON, G. — Des amulettes craniennes et des cranes perforés. "La Nature", t. I, pp. 

298-300; París 1875.  

BINGHAM, HIRAM. — The story of Machu Pichu. "Nat. Geog. Mag."; Washington 1915.  

BROCA, PAUL. — Sur les Trepanations prehistoriques. "B. S. A. P.", 1876, pp.  431-440.  

del mismo. — Trépanations préhistoriques, cranes trepanes a l'aide d'un éclat de verre. "B. 

S. A. P.", 2" serie, t. XI, 1876, pp. 512-513.  

del mismo. — Sur l'age des sujets soumis a la trépanation chirurgicate neolitique. "B. S. A. 

P.", 2" serie, t. XI, 1876, pp. 572-576.  

del mismo. — Trépanation du crâne practiquée sur un chien par la méthode neolitique. "B. 

S. A. P.", 2a serie, t. XII, 1877, pp. 400.  

del mismo. — Sur la trépanation du crâne et les amuleltes craniennes a l'époque néolitique. 

"Bull. de l’Acad. de Méd.", t. VI, pp. 710-714; París 1877. 

del mismo. — Crânes neolitiques trépanés. "B. S. A. P.", 1886, p. 10.  

del mismo. — Les amulettes craniennes a l'époque néolitihque. La trépanation du crâne "R. 

A.", t. VI, 1917, pp. 1-42 y 193-225.  

BUSACCHI, V. — La trepanazione del cranio nella Nuova Bretagna. "A. E. F.", t. XLI, 1929, 

fasc. 1-4, p. 47,  

CAPITÁN, L. — Recherches experimentales sur les trépanations préhistoriques. "B. S. A. P.", 

t. V, 1882, p. 235.  

del mismo. — Recherches experimentales sur les trépanations préhistoriques. "B. S. A. P.", 

t. V, 1882, p. 535. 

del mismo. — Crânes trepanés (Discusión). "B. S. A. P.", 1889, p. 226.  

del mismo. — La pathologie dans la, céramique des anciens peruviens. "R. A." t. XIX, 1909, 

pp. 204-205. 

 



 Trepanación del cráneo 215 

 

del mismo. — Contribution á l'étude des rapports de l'Amerique avec l'Océanie; les bois 

parlants et les pierres taillées de l’ile de Pasques. "J. A. P.", t. XVII, 1925. 

CARTAILHAC, M. — La France préhistorique. "B. S. A. P.", 1889, p. 281.  

del mismo. — Notice sur archeologic prehistorique en Portugal.  "B. S. A. P.", 1881, pp. 

218-307.  

CHAMPIONNIERE, LUCAS. — Les origines de la trépanation decompressive, París 1912.  

CRUMP, JOHN S. — Trephining in New Australasian. "Methodist Missionary", octubre 

1896.  

del mismo. — Trephining in the South Seas. "J. A. I.", t. XXXI, 1901. pp.  167-175.  

MAC CURDY, G. GRANT. — Human skeletal remain from the Highland of Perú. "Amer. 

Journal Phys. Anthr.", t. VI,  1923, 3.  

DOMÍNGUEZ JUAN A. y PARDAL R. — El instrumental quirúrgico y los tipos de trepanación 

del cráneo en el Perú precolombiano. "Boletín de la Academia de Medicina de 

Buenos Aires", Setiembre 1936.  

FLETCHER, R. — Cranials amulets and prehitoric trephining. "Anthr. Soc. of Washington",  

1882.  

ME GEE, W. J. — Primitive trephining of Peru "Proc. of the American Ass. for the Adv. of 

se."; Brooklyn, Agosto de 1894.  

GENNA, GIUSSEPE — La trepanazione dei crani nel primitivo. Contributo alla sua 

conoscenza nella preistoria in Italia "R. A. R.'', 1930.  

GUIARD, EMILE. — La trépanation craniennes chez les neolitiques et chez les primitifs 

modernes; París 1930.  

GILLMANN, HENRY. — Perforation craniennes du Michigan. "The Am. Naturalist", agosto 

1875, p. 473. 

VON HOLLANDER — Plastik und Medizin; Stuttgart  1912.  

HRDLICKA, ALEC. —- Anthropologicat works in Perú in 1913. "Smithsonian misc, public.", 

t. LXI, N" 18; Washington 1913.  

del mismo. — The genesis of the American Indians. "C. I. A.", Washington 1917. 

IMBELLONI, JOSÉ. — La esfinge indiana; Buenos Aires 1926.  

LAVORERIA, DANIEL. — 1902. Bibl. V.  

del mismo. — Apuntes para la historia, de la medicina en el Perú. "C. M. L.", 1910. 

LECENE, PAUL. — Evolution de la chirurgie; París 1933.  

LEHMANN-NITSCHE, ROBERT. — Trois cránes. Un trepané, un lesioné, un perforé, 

conserves au Musée de La Plata, et au Musée d'Hist. Nat. de Bs. As. "R. M. LP.", t. 

X, 1902, pp. 1-44. 

 



216 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

 

LLORENA, ANTONIO. — La medicina y la trepanación incásica. "C. M. L.", t. III, N" 80; 

agosto 31 de 1890.  

MAIOCCHI. — 1916. Véase Bibl. I  

MANTEGAZZA, PAOLO. — La trepanazione dei crani nell’ antico Perú. "A. A. E. F.", 1886.  

MATTO, DAVID. — La trepanación en la época de los incas. "C. M. L.", 1886.  

MOODIE, ROY. — La paléopathologie au Pérou: lesions craniennes préhistoriques. 

"Biologie médicale"; París 1925.  

MORTILLET, A. D. — Trépanation préhistorique.  "B. S. A. P.", t. V, 1882, pp. 143-6.  

MUNRO, ROBERT. — On trephining the human skull in prehistoric times. "Proc. of Soc. of 

Antiq. of Scotland", t. XXVI, Z882.  

MUÑIZ, M. A. AND MAC GEB. — Primitive trephining in Peru. "Bur. of Am. Ethn."; 

Washington  1894-95, p. 11.  

NADAILLAC, MARQUIS DE. — Les trépanations préhistoriques, "La Nature"; t. XIV, pp. 

131-135; París. 1886.  

PRUNIÈRES, J. — Sur les crânes artificiellement perforés a l'époque des dolmens 

(discusión). "B. S. A. P.", 1874, pp. 185-205.  

SENEZE, PIERRE VIDAL. — Perforations craniennes sur anciens crânes du haut Peru. "B. S. 

A. P.", 1882, p. 145.  

SQUIER, F. G. — Perú. Incidents of travel and exploration in the land of the Incas; Londres 

1878.  

SERGI, G. — Crani peruviani trepanati. "R. A. R.", t. XV, 1909-10, pp. 7-13. 

TELLO, JULIO G. — 1909. Véase Bibl. V.  

del mismo. — Prehistoric trephining among the Yauyos of Perú.  "C. I. A."; Londres 1913, 

pp. 75-83.  

del mismo. — Wira Kocha; Lima 1923.  

del mismo. — Antiguo Perú; Lima 1929.  

VALDIZÁN, EMILIO. — 1915. Véase Bibl. V.  

del mismo. — Medicina popular peruana; Lima 1922.  

WÖLFEL, DOMINIK. — Die Trepanation.  "ANTHR.", t. XX, 1925.  

WYMAN, H. C. — Prehistoric trephining. "Am. Lancet", t. XVI, pp. 9-13; Detroit 1892. 

 

 

____________ 

 

 



 

 

 

CAPITULO VII 

LA PATOLOGÍA Y LA CERÁMICA DEL PERÚ 

Los ceramistas indios del Perú precolombiano no sólo han realizado 

representaciones admirables desde el punto de vista artístico, sino también escenas 

y personajes figurados con tal verismo, que constituyen admirables testimonios de 

naturaleza arqueológica para las diversas ramas del saber humano. 

El médico y el historiador de la medicina encuentran en la cerámica del 

antiguo Perú un curioso tema de estudio, que hace posible la identificación de la 

existencia de diversas enfermedades, y del conocimiento de determinadas prácticas 

quirúrgicas empleadas por los aborígenes. 

Los ceramistas indios han representado en sus vasos numerosos estados 

patológicos, tóxicos y fisiológicos, parálisis, deformidades, afecciones autóctonas, 

heridas, hemorragias, mutilaciones, cegueras, aberraciones sexuales, etc. 

Los actos eróticos abarcan desde la reproducción de escenas picarescas 

hasta los hechos del más desenfrenado libertinaje, tal como pueden verse en los 

huacos publicados por Posnansky en su trabajo sobre la cerámica erótica mochica 

y en el Diccionario de Medicina Peruana de Valdizán, donde aparecen actos de 

etero-masturbación, inversión sexual, etc. 

Numerosos vasos reproducen la figura de un tomador de coca, con la mejilla 

hinchada por el "acullico" de hojas de coca. 

Entre los ejemplares que reproducen un estado patoló- 

 

 



218 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

gico, podemos recordar huacos que representan la parálisis facial periférica con 

todos sus caracteres. El diagnóstico puede hacerse de ellos con facilidad. 

Hay huacos que 

representan el acto de parto, en 

los cuales se muestra una mujer 

afanándose por extraer al niño 

(Bazzocchi). El mismo autor se 

ocupa de huacos que 

representan jorobados. 

También los hay con 

mutilaciones, la amputación de 

un brazo o de varios miembros, 

en cuyos muñones se percibe el 

dibujo de una sutura sagital 

(Palma). 

Hrdlička cita un huaco 

que vió en Trujillo en posesión 

del Dr. Valdez López, con la 

representación de un pie 

amputado el cual lleva una 

especie de prótesis ortopédica, 

consistente en un cilindro de 

madera, con una cavidad donde 

encaja el muñón de 

amputación. Roy L. Moodie cita 

un ejemplar semejante. 

Escomel ha estudiado un 

vaso que representa la 

malformación congénita, conocida en medicina con el nombre de 

 

 

FIG. 33 - Vaso peruano que representa el labio leporino 

(Escomel). 



 La patología y la cerámica  219 

labio leporino. En dicho vaso - dice Escomel - la escotadura del labio comienza por 

debajo de la nariz, lado izquierdo, con una incisión completamente nítida. La 

rasgadura se separa en forma de V invertida, dejando apreciar en el fondo, un 

incisivo intacto. En el huaco original, 

la parte más abierta de la V tiene una 

extensión de 2 ½ centímetros. De 

cada comisura al vértice de cada 

colgajo labial hay 3 cms. para el 

derecho y 2 cms. para el izquierdo. 

El Dr. Juan B. Lastres, en su 

Introducción al curso de Semiología 

en la Facultad de Medicina de Lima 

en 1935, presentó dos vasos de 

cerámica mochica representando 

médicos indios en actitud de 

examinar enfermos. En uno de ellos, 

el médico, que según Lastres por su 

indumentaria, parece pertenecer a la 

nobleza incaica, tiene a sus pies al 

paciente y le inspecciona el 

abdomen. 

En el otro, el médico examina 

a un niño, a quien le palpa el vientre 

con ambas manos. 

Lastres se ha ocupado 

también del examen de huacos que 

representan el edema de la cara y la 

infiltración palpebral característica de las afecciones renales hidropígenas, y de 

otros que reproducen la facies gerodérmica. 

 

 

FIG. 34 - Pie amputado y pilón para prótesis. 

(colección V. López) 



220 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

El mismo autor ha observado dos huacos 

con figuración de la acromegalia y otros con 

enfermedad de Basedow. 

Además, en un interesante ejemplar de 

cerámica mochica, encontró la reproducción de 

un pié-bot paralítico, del cual efectuó un estudio 

exhaustivo. 

La llamada verruga del Perú, o enfermedad 

de Carrión, ha sido representada a menudo por 

los alfareros indios, habiéndose publicado 

ejemplares interesantes por Mazzini, Weiss, von 

Hollander y otros. 

En el ex Museo "Víctor Larco Herrera" de 

Lima, se exhibe una completa colección de 

huacos representando ciegos, tuertos y enfermos 

con diversos tipos de estrabismo y parálisis de la 

musculatura ocular. 

Roy L. Moodie ha publicado en Chicago un 

ejemplar donde están reproducidos dos indios con 

las plantas de los pies llenas de orificios producidos por los parásitos conocidos con 

el nombre de Niguas. 

El mismo autor se ha ocupado de un vaso cuya figura lleva en la raíz de la 

nariz una tumefacción circunscripta, que le ha parecido análoga a la enfermedad 

conocida con el nombre de Gondou. 

A parte de estos vasos cuya sola presentación habla con toda elocuencia del 

estado que representan, se encuentra una serie de huacos cuya interpretación por 

los arqueólogos y médicos dedicados a este género de estudios, ha dado lu- 

 

FIG. 35 – Terracota que reproduce 

la verruga peruana (Moodie) 



 La patología y la cerámica  221 

 

gar a interesantes problemas y motivos de discusión cuyo resumen nos parece 

interesante considerar. 

Uno de ellos es el problema interpretativo de los huacos antropomorfos con 

mutilaciones intencionales o patológicas. 

 

El problema de los huacos antropomorfos con mutilaciones 

Entre los estados 

patológicos representados en la 

cerámica, hay uno que nos ocupará 

con cierta detención por su doble 

interés médico y arqueológico. Nos 

referimos a un tipo de huacos que 

reproducen mutilaciones de los 

labios y la nariz, acompañados de 

mutilaciones de los miembros. El 

asunto ha apasionado a los 

estudiosos de esta clase de temas, 

desde fines del siglo pasado y ha 

suscitado numerosas 

controversias, hasta llegar al 

diagnóstico actual. 

Su estudio sistemático 

comienza en 1895, cuando Samuel 

Mathewson Scott llevó del Perú a 

EE. UU. una colección de huacos 

del valle de Chira, en algunos de los 

cuales estaban representadas las 

mutilaciones que nos ocupan 

 

FIG.36 – Escena de parto, colección Sutorius 

(Mazzini) 



222 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Efectuó un estudio sobre los mismos en un artículo titulado The Huacos of Chira 

Valley publicado en Enero de 1896 en el "American Anthropologist". 

El Dr. Albert S. Ashmead, de Nueva York, en 1895 llevó el asunto a la 

Sociedad Antropológica de Berlín, 

donde, con tal motivo, al revisar el 

director Dr. Bastian las 

colecciones del Museo Real, 

encontró otros dos huacos 

antropomorfos mutilados, de tipo 

semejante. Virchow, que examinó 

los vasos de la colección 

berlinesa, emitió la opinión de que 

en un caso posiblemente se había 

representado la lepra y en el otro, 

una enfermedad parasitaria que 

por su aspecto exterior era muy 

semejante a la sarna. 

En 1897, Ashmead 

presenta al Congreso 

Internacional de la Lepra, reunido 

en la misma ciudad, un trabajo 

sobre las enfermedades 

representadas en dicho huaco. En 

él opinaba, que si bien parecía 

tratarse de una representación de 

la lepra, también podía admitirse 

que pudiera tratarse de sífilis. 

Durante la discusión de dicha 

comunicación, Virchow se inclinó a creer, pero con reservas, que se tratase de lepra, 

recordando que no había podido observar lesiones sifilíticas en los huesos de 

aborígenes americanos de la época precolombiana. 

 

 

FIG. 37 – Examen de un niño por médico indio, en 

un vaso (J. B. Lastres). 



 La patología y la cerámica  223 

En la misma discusión el Dr. Polakovsky, hace notar que en la literatura 

hispano-americana no se encuentran indicios de la existencia de la lepra 

precolombiana, por lo cual se adhiere a la opinión del Dr. Carrasquilla, de Bogotá, 

que en un trabajo anterior, atribuyó las mutilaciones representadas en los huacos, 

a castigos impuestos a los criminales, tratándose por consiguiente de mutilaciones 

punitivas. 

En el Congreso de la Lepra, el problema quedó sin solución. 

Lo interesante del tema hizo que se lo inscribiera en la orden del día de la 

Sociedad Antropológica de Berlín, donde se ocuparon del asunto, americanistas 

distinguidos como Virchow, von den Steinen, Polakovsky, Jiménez de la Espada, 

Midendorff, Stübel, que emitieron opiniones distintas. Unos, como Steinen y Stübel, 

creen que se ha querido representar una enfermedad en dichos huacos; y otros 

como Bastian y Midendorff, que se trata de castigos aplicados a criminales. 

Steinen presenta además otros siete huacos peruanos adquiridos por el 

Museo de Berlín, que igualmente representan mutilaciones en la nariz y algunos, 

también mutilación del labio y miembros inferiores. 

En dichas discusiones se planteó en forma concreta y de manera categórica 

el diagnóstico que hoy se hace de las lesiones por don Marcos Jiménez de la 

Espada, a quien acompañan en sus opiniones, Richter y Hollander. 

Jiménez de la Espada opinaba que los vasos representan una enfermedad 

especial de ciertas regiones del Perú, denominada Uta. Acerca de su existencia en 

la antigüedad, apoyaba su tesis, entre otras consideraciones, en lo consignado en 

la relación de Barrailler, sobre un viaje al Pangoa y Andamarca, en un pasaje de 

Santillán y en la etimología de la palabra Uta. 

Hollander sostuvo la misma opinión, en los siguientes términos: "Todos los 

procesos destructivos localizados como 

 

 



224 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

el Noma, el lupus, la sífilis, la lepra, 

pueden ocasionalmente dar lugar a 

tales destrucciones, pero estas 

enfermedades pueden hacer esa 

forma sólo excepcionalmente. Es 

presumible que cuando se 

encuentran estas representaciones 

tan semejantes con tal frecuencia y 

concordancia, debe haberse 

tomado, naturalmente como 

modelo, una forma morbosa 

frecuente y por todos conocida, 

como era la Uta". 

Polakovsky resumiendo su 

modo de pensar opina que, en aquel 

estado de los estudios, era ya 

posible clasificar dichos ejemplares 

de alfarería peruana en tres grupos, 

según el carácter de la nariz: 1° los 

huacos con mutilaciones de la nariz, 

debidas indudablemente a una 

causa patológica, 2° huacos en los 

que se duda si se trata de una 

enfermedad o de una intervención 

quirúrgica y 3° aquellos que 

representan la nariz destruida artificialmente como la de los iscaisingas. 

Al clausurar el debate en la Sociedad Antropológica de Berlín, Virchow, 

traducía aún su indecisión, con las siguientes palabras: "Hay que renunciar 

provisoriamente a considerar el carácter de las mutilaciones peruanas. Hasta la 

fecha sólo sabemos que son de origen patológico, pudiendo admitir que era lepra. 

Pero hay que investigar si alguna otra enfermedad, como por ejemplo, la llaga 

mencionada por 

 

FIG. 38 – Representación de la Uta (Max 

Schmidt). 



 

 

LÁMINA V – Vasos peruanos de los valles del Norte, que representan estados patológicos: parálisis 

facial periférica, ceguera, enfermo de uta y brazo amputado 



 

 

LÁMINA VI – Cultivo de la coca en los valles orientales del altiplano de Bolivia (Foto Dr. L. Parodi) 

 



 La patología y la cerámica  225 

 

Jiménez de la Espada, no ha sido la determinante de esas mutilaciones. Siento no 

saber nada más sobre esta enfermedad de las regiones montañosas. Sería de gran 

interés escudriñar la naturaleza y extensión de dicha llaga”. 

Poco tiempo después, Ashmead se plegó también a la idea de que la 

enfermedad presentada en la cerámica era la Uta, y en uno de sus artículos 

publicados en 1900, emite la interesante opinión de que tal enfermedad debió haber 

sido tratada quirúrgicamente para, limitar su avance, lo que explicaría la existencia 

de las mutilaciones en sección neta de los miembros inferiores. 

Poco después de ser tratado el 

punto en Berlín, el Dr. Lehmann-

Nitsche, en la Argentina, llevando la 

cuestión de la lepra precolombiana al 

Congreso Latino-americano, que se 

realizó en Buenos Aires en el año 1898, 

presentó algunos vasos del Museo de 

La Plata, que ofrecían iguales 

mutilaciones, publicando luego, en la 

Revista de dicho Museo, un notable 

artículo que sintetiza lo que hasta 

entonces se conocía sobre el asunto. 

En el trabajo de Lehmann-

Nitsche se hace constar que al 

presentar la serie de vasos del Museo 

de La Plata a la Sección Medicina de 

dicho Congreso, el Prof. Sommer, en 

un juicio atinado dice que le extraña 

que los europeos que trataron el 

asunto, no hubieran descartado 

estrictamente la lepra, porque ésta: 

"deforma la nariz, pero no la mu- 

 

FIG. 39 – Mutilación punitiva. 



226 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

tila", además ulcera las extremidades en ciertas porciones, pero no mutila un pie 

entero, como Ashmead precisa al principio de sus investigaciones, presentando 

piezas de alfarería que representaban miembros mutilados. 

Lehmann-Nitsche en su trabajo hace una serie de críticas a Jiménez de la 

Espada, que a nuestro modo de ver son inmotivadas. Así le objeta injustamente la 

insuficiencia que según él tiene la descripción de Barrailler. Leyendo dicha 

descripción, puede comprobarse que el caso de Uta que describe, mencionando las 

mutilaciones de los labios y de la nariz hasta llegar al paladar, es superponible a las 

descripciones modernas - de Escomel por ejemplo - sobre la Leishmaniosis y 

Blastomicosis. 

En la actualidad, habiendo transcurrido un tercio de siglo desde el tiempo en 

que Lehmann-Nitsche trató el tema en la Argentina, puede hacerse una justicia. 

En la discusión que en Berlín tuvo lugar, en la Sociedad Antropológica, 

Jiménez de la Espada sostuvo con razón que se trataba de Uta y llaga del Perú. No 

hay en sus opiniones más que el defecto de prejuzgar sobre la etiología de dicha 

enfermedad, cuando dice - de acuerdo con los conocimientos de la época, que 

consistía en una "especie de tuberculosis". 

Hoy sabemos que no se trataba de tuberculosis sino de leishmaniosis y 

blastomicosis, como lo han demostrado en una serie de trabajos publicados desde 

1913 a 1922, los médicos peruanos Palma, Ribeiro, Escomel, Monge, Tello y otros. 

Para algunos estudiosos del Perú, desde mucho antes de esa época, existía 

una identidad entre la Uta y la Espundia, y las mutilaciones de tipo patológico de la 

cerámica, y ya desde sus primeros trabajos habían comparado los vasos antiguos 

con las fotografías de enfermos, 

El Dr. Palma en su comunicación al XVII Congreso Internacional de Historia 

Americana 1908 celebrado en EE. 

 

 



 La patología y la cerámica 227 

U U., titulada Huacos Antropomorfos Mutilados así como en su tesis de Medicina, 

se ocupa del tema, aportando datos y documentación gráfica de interés. Dice Palma 

que la cerámica Chimú especialmente ofrece figuras que representan mutilaciones 

y lesiones, concluyendo que las lesiones de tipo destructivo, corresponden a la Uta. 

Es interesante hacer constar que en Europa, por la misma época, aún se estaba 

lejos del asunto.  

En 1909, Capitán presentaba 

a la Academia de Medicina de 

París, cuatro piezas de cerámica 

peruana con representaciones 

patológicas. Una representaba un 

tuerto con vaciamiento del ojo, y 

otra un ciego. Las otras dos 

reproducían el estado que 

estudiamos. Uno de ellos 

presentaba la nariz cortada 

oblicuamente, y los miembros 

inferiores amputados. El cuarto, 

muy interesante, presentaba el 

labio superior con una abundante 

pérdida de substancia, que dejaba 

al descubierto los dientes del 

maxilar" superior, la nariz amputada 

y sobre el lado derecho del cuello, 

un abultamiento irregular de forma 

ovalada, que recordaba una 

infiltración ganglionar. 

Dicho vaso fue estudiado con 

interés por los profesores Landouzy 

y Fournier. Fournier llega al 

diagnóstico de lu- 

 

 

FIG. 40 - Mutilación punitiva. 



228 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

pus, opinando que se trataba de la forma clásica del lupus de Saint Louis; Landouzy 

se inclina a pensar en la lepra. Bazzocchi hace constar en su "Vecchio Perú", que 

hoy el acuerdo es unánime y pueden diferenciarse dos tipos distintos de lesiones. 

"Examinando - dice Bazzocchi - los no pocos huacos en los cuales están 

representadas las mutilaciones de la cara, en algunos se encuentran lesiones de la 

cara con sección neta, y en otros verdaderas lesiones destructivas. Los primeros 

tienden a representar mutilaciones punitivas, los otros enfermedades que debían 

manifestarse con cierta frecuencia en esa forma determinada". 

Ocupándose de la existencia de mutilaciones por castigo. Palma reproduce 

una nota de Pedro Gutiérrez de Santa Clara, que dice: "Eviravan y cortaban las 

narices y los labios de los indios que servían en los templos de las Vírgenes del Sol, 

y los mataban cruelmente si alguno de ellos tenía conversaciones deshonestas con 

ellas". Recuerda también que otros historiógrafos y cronistas mencionan que los 

Incas, al efectuar dichas mutilaciones punitivas, curaban las heridas de las víctimas 

con bálsamos que dejaban cicatrices netas, como se ve en los vasos. 

Palma acompaña, como prueba de la mutilación por castigo, la figura de un 

huaco en el cual se ve a un guerrero en actitud amenazante, situado frente a un 

hombre amarrado, que pierde un chorro de sangre de la nariz cortada. 

Ashmead que en 1900 había modificado su opinión, pensando que en cierto 

número de casos las mutilaciones representarían amputaciones quirúrgicas para 

detener el avance de la Uta, influenciado por lecturas o por otras sugestiones, 

traduce las dudas que naturalmente nos atacan a todos, frente a un asunto sobre el 

cual no hay más datos que la presencia de los vasos, y no podemos más que hacer 

deducciones. Así en 1910 publicó un nuevo trabajo en el "American Journal of 

Dermatology", diciendo que en tales casos puede 

 

 

 



 La patología y la cerámica  229 

hacerse el diagnóstico de Utosífilis, pensando que se trata de una modalidad de 

sífilis hereditaria, atenuada. 

En su libro sobre la antigüedad de la sífilis en el Perú, Tello piensa que en 

muchos casos estas mutilaciones representan la sífilis, y con tal objeto, coloca en 

parangón, muy sugestivamente, láminas con reproducción de tales huacos y 

láminas de sífilis con destrucción nasal y corrosión de los labios. 

En 1912 Lizardo R. Vélez López se inclina por la tesis de la representación 

de mutilados por castigo. En apoyo de su tesis, la descripción y los grabados de 

huacos en que se prepara o realiza la mutilación, es bella y muy sugerente. 

Así menciona un vaso existente en el British Museum, donde se ve a un indio 

que termina de cortar las narices a dos prisioneros, los cuales presentan 

hemorragias. 

Además para comprobar los castigos crueles, reproduce vasos en los que se 

ve a un indio amarrado, con la cara mutilada, las piernas cortadas, a quien un pájaro 

le está comiendo los testículos, y a otro, también amarrado, al que un tigre le está 

desgarrando la cara, deduciendo de esto, que en ciertos casos se abandonaba a 

las fieras a los delincuentes. 

Según Vélez López, ciertas partes de los vasos que se han interpretado como 

vendajes, representan aparatos de prótesis construidos con troncos de madera. 

Acerca de esto aporta el estudio de una momia, que representa una desarticulación 

del pie y cuyos huesos estaban aplicados por su extremidad inferior en un pilón de 

madera, que por su desgaste en la parte inferior, probaba que había sido empleado 

para caminar. 

Palma en su trabajo de 1912 reconoce que muy a menudo los ejemplares 

representan mutilaciones punitivas. 

Por lo que hemos visto en vasos originales o en fotografías creemos que el 

mayor número de huacos representan mutila- 

 



230 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

ciones artificiales, pero existen otros, aunque en menor número, que representan 

estados patológicos. 

De lo que antecede se deduce que respecto a los huacos antropomorfos 

mutilados, hay que hacer dos grandes divisiones. 

Unos representan mutilaciones de la nariz y de los labios, y en ocasiones de 

los miembros, cuyo corte neto y limpio sólo puede obtenerse por medios quirúrgicos. 

La representación en la cerámica de los preparativos para la mutilación y el acto 

mismo, así como su mención en las crónicas, confirman que constituyen la mayoría. 

El otro grupo menos numeroso, estaría constituido por uno o varios estados 

patológicos, cuyo cuadro clínico, por su relativa frecuencia, debió impresionar al 

ceramista, que por ello los reprodujo en sus obras. 

Esta enfermedad o estados patológicos, comprenden para su estudio, varios 

tópicos: 

1° la mención o descripción de los mismos en las Crónicas y relatos de los 

primeros tiempos de la Conquista, 

2° el nombre o los nombres indígenas aplicados a dichos estados en tiempos 

remotos y en el pasado próximo, 

3° su diagnóstico y clasificación de acuerdo con las investigaciones 

modernas. 

Mención de la enfermedad en las crónicas y relatos del comienzo de la 

conquista 

Pedro Pizarro escribía en 1571: "Estos Andes son unas montañas muy 

espesas, altas, arboleadas, todo el año llueve en ellas, poco o mucho en estos 

Andes". "Los que entran en los Andes, les da un mal de las narices a manera de 

mal de Santo Antón, que no tiene cura". 

Fray Rodrigo de Loayza en un "Memorial" fechado en Madrid el 5 de Mayo 

de 1586 escribía: "Los trabajos de los 



 La patología y la cerámica  231 

 

indios que entran al beneficio de la coca son también muy grandes y de ordinario 

cobran una enfermedad que llaman Andeongo, que es como la del monte, que les 

da en las narices y se las comen y crían en ellos gusanos". 

El Licenciado Santillán dice que: "En el beneficio de la coca han muerto 

infinitos (indios) de la diferencia de temple y otros de un mal que les da que le dicen 

mal de los Andes que es como el cáncer". 

En un memorial escrito por Fray Bartolomé de Vega al Real Consejo de Indias 

del Perú, se lee: "Entre lo mucho que padecen los indios por el cultivo de la coca 

que es tierra muy caliente y muy enferma y adonde se mueren muchos indios en el 

beneficio de ella, y los que no se mueren se les comen las narices de cáncer, del 

cual da buen testimonio el hospital de Cuzco, adonde diariamente hay doscientos 

indios con las narices comidas, también les nacen a los indios que benefician esta 

coca, unas paperas debajo de la barba, tan grandes como cidras, que es gran 

compasión de vellos". 

El Padre Fray Reginaldo Lizarraga, en su Descripción de las Indias dice, 

refiriéndose a los Andes del Cuzco: "La tierra es muy contraria a la salud de los 

pobres indios y aún a la de los españoles, sino que a nosotros no nos da la 

enfermedad de las narices como a los indios". "Es común en todas estas tierras a 

la par de su fertilidad y humedades, la lepra y el quedarse sin narices sino se vive 

con precaución". 

La palabra uta 

Es, desde luego, de origen Kichua, lo cual constituiría para algunos una 

prueba de antigüedad. En realidad, parece tratarse de un vocablo moderno. 

Refiriéndose al nombre uta, Tello hace las consideraciones siguientes, que 

no hacemos más que reproducir, por no ser materia de nuestro dominio. 

Es extraño que no se encuentre catalogada la palabra 

 



 

232 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Uta como enfermedad, en los vocabularios antiguos Kichua y Aymará, habiéndose 

incluido en ellas los nombres de otras muchas enfermedades. La palabra Uta parece 

ser de creación moderna. En el Hakearo, antiquísima lengua de los Yauyos, se 

encuentra el vocablo Huta o Tuta, pero con el significado roer, corroer, nacido 

probablemente de la primitiva raíz Ut o Tut que ha originado muchos vocablos 

kichua y aymará, como: Ttu-ta, polilla, carcoma; Ttu-ru, corrosivo en Aymará; Ut-us-

cu-ru, larvas que roen el choclo; Ut-as-ca, carcomido; Ut-i-sa-lia, yerba cuyo jugo es 

corrosivo; Hut-uni, Corroer; Ut-a, enfermedad. 

Esta palabra Uta, en lo que respecta a las provincias de Huarochiri y Yauyos 

y posiblemente en todo el Perú, es comúnmente aplicada a toda ulceración que 

evoluciona con caracteres de cronicidad. Así, indiferentemente, se designa con 

dicho vocablo a las ulceraciones sifilíticas, a las tuberculosas, a las úlceras 

fagedénicas y aún hasta las ulceraciones varicosas. Esta es la designación vulgar, 

general en todas las moradas de la Uta, no como enfermedad propia, específica, 

sino como simple sinónimo de la palabra castellana "llaga", en la universal 

aceptación, pues puede aplicarse a toda úlcera de cualquier naturaleza. 

Debemos advertir que la insistencia de Tello en las últimas palabras, se 

explica, teniendo en cuenta que el citado autor las escribe en su libro La antigüedad 

de la sífilis en el antiguo Perú, donde trata de demostrar que algunos de dichos 

vasos, reproducen lesiones sifilíticas, hipótesis que desde 1912 no ha sido repetida 

con empeño. 

 

El diagnóstico moderno 

Se ha recordado que la sífilis, el pian, úlceras fagedénicas de diverso origen, 

la lepra y la tuberculosis, pueden reproducir a veces estados cuyo aspecto plástico 

se confunde "prima facie" con la figura de los vasos en estudio. 

 



 

 La patología y la cerámica  233 

Pero una enfermedad regional de existencia y frecuencia conocida que 

produce dicho estado es la leishmaniosis americana. Otra afección parasitaria 

regional, estudiada también en los últimos decenios y que pueden reproducir dichas 

figuras es la blastomicosis. 

El mejor conocimiento de ambas enfermedades y de sus parásitos 

causantes, se ha conseguido en el siglo actual. 

Los médicos peruanos, nacidos en un país donde coinciden la presencia de 

enfermos con los vasos antiguos, no vacilan en identificar la uta y la espundia de 

los Huacos, con la Leishmaniosis y la Blastomicosis o con las simbiosis de 

entrambas, como opina Escomel para algunos casos. 

____________ 

 

 

BIBLIOGRAFÍA VII 

 

ASHMEAD, ALBERT S. — Deformations on American (Incan) pottery not evidence of pre-

columbian leprosy. "The S. Louis Medical and Surgical Journ.", t. LXXX, abril de 

1901, N° 4, pp. 177-192. 

del mismo. — Was leprosy pre-columbian in América? "V. G. B.", 1898, pp. 488-494. 

del mismo. Pre-columbian lupus (Uta), and its surgical treatmenl by amputation of nose and 

upper lip, as represented on the Huacos pottery of Peru. "The S. Louis Medical 

Journ.", Noviembre de 1900, p. 14. 

del mismo. —- The question of pre-colombian leprosy: photographs of three pre-columbian 

skulls, and some Huacos pottery. "Mitt. und Verh. der internationalen 

wissenschaftlichen Lepra - Conferenz, t. I., pp. 71-75; Berlín 1897. 

BARTELS, M. — Die Ausführung der geradlinigen präkolumbischen Trepanation. "Deutsch 

Mediz. Wochenschr.", 1913. 

ESCOMEL, EDMUNDO. — La leishmaniose américaine et les leishmanioses en Amérique. 

"Bull. de la S. de Pat. exotique". t. XXII; París 1929. 

LASTRES, J. B. — La semiología en el Perú. "Revista do Medicina"; Rosario de Santa Fe, 

setiembre de 1935. 

 

 



234 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

del mismo. — Investigación histórica del pasado nervioso peruano (tesis); Lima 1935.  

LEHMANN-NITSCHE, R. — Lepra precolombiana. "R. M. LP.", t. IX, 1899, pp. 337-370.  

del mismo. — Patología en la alfarería peruana. "R. M. LP.", t. XI, 1904, pp. 26-36. 

LOAYZA, FRAY A. — Memorial de las cosas del Perú tocante a los indios "Colección de 

documentos inéditos para la historia de España", por el marqués de la Fuente Santa 

del Valle, t. XCLV, 1889, p. 593. 

MAZZINI, GIUSEPPE. — 1931. Véase Bibl. V. 

del mismo. — La ceramiche del Perú precolombiano; Florencia 1934. 

PALMA, R. (H.). — 1908. Véase Bibl. V. 

del mismo. — Huacos antropomorfos mutilados del Perú. "C. I. A."; Londres 1912, pp. 276-

279. 

PIZARRO, PEDRO. — Relaciones del descubrimiento y Conquista de los Reynos del Perú 

(Arequipa 1571). "Colección de documentos inéditos para la historia de España", t. 

V, 1842, p. 232. 

POLAKOWSKY. — Präcolumbische Lepra. "V. B. G.", 1898, pp. 486-488. 

RICHTER, DR. — Zur Erklärung der altperuasischen Vasen, welche verstümmelte 

menschliche Figuren darstellen. "V. B. G.", t. XXXII, 1900, pp. 234-237. 

SÁNCHEZ, FRAY R. —- Notas de viaje desde Tabatinga hasta el Gran Pará. "B. G. L.", t. II, 

Nos. 4-6, pp. 121-144; Lima 1892. 

SANTILLÁN, FRAY DE. — Relación del origen, descendencia política y gobierno de los incas, 

en "Tres relaciones de antigüedades peruanas", por Jiménez de la Espada; Madrid 

1879, p. 11. 

TAMAYO, MANUEL O. — La Uta del Perú (tesis); Lima 1908. 

TELLO, JULIO. — 1909. Véase Bibl. V. 

UHLE, MAX. — Die deformierten Köpfe von peruanischen Mumien und die Uta-Krankeit. 

"V. B. G.", t. XXXIII, 1901, pp. 404-409. 

VÉLEZ, LÓPEZ, L. — Les mutilations figurées sur les vases anthropomorphes de l'ancien 

Pérou. "C. I. A."; Londres 1912, pp. 267-275. 

 

____________ 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.google.com/search?sca_esv=0f2c6b33d9f16091&sxsrf=AE3TifOte3f_vp1qZOfmJbY5QioSjIzKFQ:1765119435116&q=Zur+Erkl%C3%A4rung+der+altpersischen+Vasen,+welche+verst%C3%BCmmelte+menschliche+Figuren+darstellen&spell=1&sa=X&ved=2ahUKEwiPhKqn3quRAxW0pZUCHeXkDt4QkeECKAB6BAgNEAE
https://www.google.com/search?sca_esv=0f2c6b33d9f16091&sxsrf=AE3TifOte3f_vp1qZOfmJbY5QioSjIzKFQ:1765119435116&q=Zur+Erkl%C3%A4rung+der+altpersischen+Vasen,+welche+verst%C3%BCmmelte+menschliche+Figuren+darstellen&spell=1&sa=X&ved=2ahUKEwiPhKqn3quRAxW0pZUCHeXkDt4QkeECKAB6BAgNEAE


 

 

 

 

CAPITULO VIII 

MEDICINA DE LOS AZTECAS 

La medicina de los indios del antiguo México presenta al estudio dos formas; 

una desarrollada en los pueblos pequeños, aldeas, etc., y otra con modalidad más 

elevada, en las ciudades y capitales donde se hizo sentir la influencia de la 

organización feudo-estatal. En los pueblos y en las localidades muy apartadas, 

presentaba el aspecto común al resto de América, con un tipo de medicina primitiva, 

ejercida por el médico hechicero a base de prácticas mágicas, cirugía de urgencia 

o pequeña cirugía y una terapéutica empírica. 

En los centros donde existía una organización sacerdotal, las funciones de 

médico y las de sacerdote estuvieron claramente separadas. En ellas la medicina 

presenta al estudio elementos nuevos, si se la compara con la de los demás indios 

de América, representandos por modificaciones de concepto y de forma, respecto 

a los siguientes puntos: 

1    la esencia de la enfermedad, 
2    la función del médico, 
3    el tipo de conocimiento y forma de experiencia, 
4    la aparición de servicios médicos de beneficio colectivo, 

5  la conservación de conocimientos por registro gráfico, jeroglífico o 

pictórico. 

Con respecto a la esencia de la enfermedad, puede observarse que la idea 

de su producción por conjuro, hechizo o embrujamiento por un genio maligno, es 

acompañada y substituida, en algunos lugares, por un concepto de causa divina, 

originándose así una medicina teúrgica. La organi- 

 



236 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

zación sacerdotal había elaborado entre los Aztecas una teología y una teogonía. 

En la mayoría de los pueblos Americanos con organización tribal, sólo hay 

espíritus o genios; en los pueblos con organización feudo estatal, hay dioses y 

teogonias: es evidente que en México hubo una teogonía y una medicina teúrgica. 

Otro elemento nuevo que encontramos en la medicina Azteca, consiste en la 

idea de una influencia astrológica como determinante de la aparición y difusión de 

enfermedades. 

Medicina teúrgica 

Tanto los Aztecas como los Maya poseían dioses mayores y menores con 

influencia en la medicina, la producción o curación de enfermedades y la eficacia de 

los medicamentos. 

La diosa Tzapotlatenam, originaria de Tzapotlan a quien se tenía por 

descubridora del Oxitl (resina sagrada), presidía la medicina en general. 

Anualmente se le ofrecían ceremonias rituales acompañadas de sacrificios 

humanos para alejar las enfermedades. 

El dios Xipe procedente también de Tzapotlan, produciría, por su carácter 

vengativo, varias enfermedades como la sarna, flemones y afecciones de los ojos. 

Anualmente se le ofrecían ceremonias y sacrificios crueles en las personas de los 

ladrones de joyas, pues era también el dios de los plateros. La fiesta de Xipe, 

llamada Tlacaxipehualitztli tenía lugar el día primero del segundo mes del año. 

Una trinidad, constituida por los dioses Xchel, Citbolontun y Zamná, 

representaba entre los Maya la medicina. Estos dioses habían descubierto las 

virtudes de las plantas medicinales, y fundaron la profesión de los hechiceros y 

herbolarios llamados Hemene. La fiesta de Zamná como 

 

 



 Medicina mexicana 237 

 

creador de la medicina, se efectuaba con asistencia de una cantidad de médicos 

hechiceros el día ocho del mes Zip de los maya. 

Entre los aztecas, Quetzalcoatl era el dios de los catarros y del reumatismo. 

También era el dios a quien se rogaba en caso de esterilidad femenina. Su culto 

principal se llevaba a cabo en Cholula, que era por esto, algo así como una ciudad 

sagrada. 

Tetzcatlipoca era el dios que castigaba a los viciosos, con enfermedades. Su 

culto tenía lugar principalmente en Tetzcoco. El dios de los niños enfermos era 

Tlaltecuin. Para impetrar sus favores, los niños acudían al templo, donde efectuaban 

danzas y entonaban cánticos rituales, al terminar los cuales los sacerdotes ofrecían 

el agua sagrada llamada Tlilotl en vasos ornamentados con modelos especiales. 

La diosa Xochiquetzal protegía a las embarazadas y con los nombres de 

Matlcueye y de Macuilxochilquezali protegía al puerperio, y era invocada por las 

obstétricas al bañar al recién nacido. 

Según consigna Fray Bernardino de Sahagún, la diosa de la tierra Centeotl 

era la diosa de la medicina y de las yerbas medicinales. "Adorábanla los médicos y 

los cirujanos y los sangradores y también las parteras y las que dan yerbas para 

abortar". Centeotl, era también la diosa tutelar de los Temazcalli. 

Había además una cantidad de deidades menores o genios benéficos o 

maléficos para las diversas enfermedades del estómago, de la piel, etc. Así, Amimitl 

ocasionaba y curaba las enfermedades del estómago. Xoalteuctli regía el sueño y 

sus perturbaciones, Xolotl originaba las monstruosidades y las malformaciones del 

cuerpo, produciendo además, los embarazos y partos gemelares. 

Las observaciones astronómicas y la confección de calendarios 

condicionaron la existencia de una astrología médica. 

 

 



238 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

La astrología impregnó el pronóstico, el diagnóstico y la conducía terapéutica 

y quirúrgica entre los Aztecas. 

El Padre Serna trae en su obra una "Rueda y Demostración de los veinte días 

de los meses", diciendo: "Todos los días tenían sus particulares observaciones 

buenas o malas, que las observaban los médicos y adivinos para responder a las 

consultas, que les hacían o en los nacimientos de las criaturas o enfermedades". 

El tratamiento y la virtud terapéutica de los medicamentos o medios físicos 

empleados, no tenían todo el valor en su composición y propiedades, sino estaban 

en concordancia con el signo correspondiente al día de su aplicación. Además 

admitían una correspondencia particular del día con cada parte del cuerpo. Se ha 

conservado la lista de relaciones entre los días del mes Mexicano y la región del 

cuerpo que estaba bajo su signo, cuya copia damos a continuación: 

Correspondía el día Cipactil al hígado, Checatl a la respiración, Calli al ojo 

derecho, Cuetzpallin a la región glútea, Coatl a los órganos sexuales, Miquiztli a la 

cabeza, Mazatl a la pierna derecha, Tochtli a la oreja izquierda, Atl al cabello, 

Itzcuintli a las narices, Ozomatli al brazo izquierdo, Malinalli al intestino, Acatl al 

estómago, Ocelotl a la pierna izquierda, Cuauhtli al brazo derecho, Cozcocuauhtli al 

oído derecho, Ollintonatiuh a la lengua, Tecpatl a los dientes, Quiahuitl al ojo 

izquierdo, Xochitl a las mamas. 

En los últimos días del año se abstenían de prácticas quirúrgicas y de 

efectuar sangrías. 

Enseñanza y ejercicio de la medicina 

La instrucción general se practicaba en escuelas anexas a los templos. 

La práctica de la medicina, llamada Ticiotl, como el 

 

 



 Medicina mexicana 239 

 

trabajo de escultura, de adornos de plumas, de mosaicos, entraba en los oficios que 

se llamaban hereditarios, en los que los conocimientos se transmitían oralmente y 

con el acompañamiento del estudiante en la práctica. De este modo el padre u otro 

pariente actuaba de maestro, y lo denominaban con la expresión de 

Tlamatiliztemachtiani. 

Según Clavigero, "instruían a sus hijos en el carácter y en la variedad de las 

dolencias a que está sometido el cuerpo humano, y en el conocimiento que la 

Providencia Divina ha creado para su remedio, y cuyas virtudes han sido 

experimentadas por sus mayores. Enseñábanle el modo de distinguir los diferentes 

grados de la misma enfermedad, de preparar las medicinas y aplicarlas". 

Mientras el padre vivía, o era válido física o mentalmente, el hijo por lo común 

no ejercía, limitándose a funciones de ayudante. 

Dentro del gremio médico existían subdivisiones por razones de 

especialización. El que ejercía la medicina clínica, era llamado Tlama - Tepati - Ticitl, 

y curaba con drogas, aplicaciones externas y medios físicos. 

El práctico de la cirugía y traumatología, era el Toxoxotlaticitl. El flebotomo 

con sus prácticas anexas era Tezoc-Tezoani. La obstétrica, era la Tlamatquiti-Ticitl. 

El herbolario con funciones semejantes a la del farmacéutico era el Papiani-

Panamacani. Estos a menudo emprendían largos viajes por valles y montañas, 

atravesaban desiertos y llegaban hasta el mar para buscar remedios de los tres 

reinos de la Naturaleza. En los mercados populares o Tianquiztli, tenían sus puestos 

llamados Pacalli-Panamacoyan, tendiendo una manta en el suelo, sobre la cual 

exponían sus medicamentos. Esta costumbre ha continuado hasta nuestros días. 

En los lugares del interior o apartados de los grandes poblados, y aún a veces 

coexistiendo con los prácticos men- 

 

 



240 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

cionados, el Ticitl tenía un carácter más acentuado de hechicero, aproximándose 

más al tipo común a los otros pueblos aborígenes, y en vez de adquirir 

conocimientos por transmisión, los adquiría por revelación misteriosa en ocasión de 

algún accidente cósmico o telúrico o con motivo del padecimiento de alguna grave 

enfermedad. 

Los cronistas que se ocuparon en aquel tiempo de "las idolatrías", como 

Alarcón, Serna y otros, refieren el caso de varios ticitl quienes aseguraban que 

"habían estado muertos" durante varios días, y en tal ocasión habían adquirido sus 

poderes y conocimientos. Por lo común, tenían el tipo del médico hechicero 

chupador y sobador. 

El Padre Serna en 1656 los describía así: "Consultado pues el médico, a la 

primera visita, a la segunda trae piedrecillas en la boca o cauellos o huesos u otros 

instrumentos, que parezcan de hechizo y le dice al enfermo: La verdad es que estás 

hechizado, y el fulano con quien reñiste, te hizo mal; y le chupan el estómago o el 

pecho y le refriegan piernas o brazos o cabeza". 

El P. Alarcón, en el libro VI de su Tratado de las curas supersticiosas, dice 

que "los que llaman en la lengua ticitls quiere decir médico adivino", y agrega que 

"el nombre Ticitl, comúnmente se usurpa por lo que en castellano suena médico, 

pero entrando más adentro, está recibido entre los naturales en significación de 

sabio médico, adivino y hechicero, o tal vez que tiene pacto con el demonio: de aquí 

es estar asentado entre los indios que es bastante uno desto, que se llama ticitl para 

remedio de qualquier necesidad y trabajo por grande que sea, porque si se trata de 

enfermedad, le atribuien el conocimiento de la medicina..." "Si la consulta es sobre 

cosa perdida o hurtada, o por muger que se ausentó de su marido, o cosa semejante 

aquí entra el don de la falsa profecía y el adivinar". .. "y el adivinanza se hace por 

una de dos vías: o por sortilegio, o bebiendo 

 

 

 



 Medicina mexicana 241 

para este fin el Peyote o el Ololiuhqui o el tabaco, o mandando que otro lo beba". 

En los escritos de los religiosos de la época se relata cómo se hacía el 

pronóstico de las enfermedades, por lo que llamaban el "sortilegio de las manos" y 

el "sortilegio del agua". También se refiere la práctica de los conjuros por medio de 

invocaciones verbales simbólicas. Empleaban los conjuros para todos los actos de 

la vida y de la práctica médica.  

El P. Alarcón transcribe en una serie de páginas de una extensión mucho 

mayor que la de este capítulo, una enorme cantidad de conjuros que reproduce en 

lengua nahuatl con la traducción castellana. 

Por lo común en ellos el Ticitl se atribuye poderes de encantador, y denomina 

a la enfermedad con colores ("la enfermedad amarilla", etc.), y utiliza alguna planta 

medicinal a la cual llama "espíritu verde"  "espíritu marrón", según su color, 

empleando para reforzar el conjuro cierto ritual mágico consistente en restregar 

tabaco verde a quien denomina Picietl o Tenexietl, entre los dedos o sobre la parte 

enferma, o introduciendo el zumo del mismo en las cavidades, como hacían en las 

afecciones del oído, por el conducto auditivo externo. 

El tabaco verde aparece en estos conjuros frecuentemente invocado diciendo 

"ven en mi favor Piciete nueve veces golpeado, nueve veces estregado", etc. 

El P. Serna y el P. Alarcón refieren también los conjuros que empleaban al 

hacer las sangrías, al aplicar ventosas escarificadas, etc., conjurando al vaso, a la 

lanceta, y a la estopa que empleaban. 

Para el tratamiento de las fracturas también se empleaban conjuros que los 

citados autores transcriben. 

Estos conjuros se han conservado, en gran parte porque cuando aprendieron 

de los españoles la escritura, algunos Ticitl permitían sacar copias. El P. Serna pudo 

incautarse 

 

 



242 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

de una gran cantidad de cuadernos de copias, comprobando en diversos lugares la 

repetición de los mismos. 

El doctor Nicolás León refiere la existencia entre los indios llamados 

Popolaca, del concepto de enfermedad por sustracción del alma, y su cura por el 

médico hechicero, seguida de succión, diciendo que para ellos, "un enfermo no es 

más que aquel que ha perdido una parte de su alma, que ellos imaginan ser algo 

como el aire, y hay que devolvérsela buscando al animal o Tona que se la ha 

llevado". "Para este fin corre el brujo por los montes tras el cuadrúpedo, ave, reptil 

o insecto que, en su concepto, es el alma del enfermo, y así que lo capta lo trae a 

éste y se lo entrega; en seguida golpea un objeto hueco y dando gritos, llama al 

alma del paciente, operación en que le hacen coro los deudos y sus amigos. 

Complemento de esto son las succiones en la parte dolorida o en aquella en que se 

supone reside el mal, extrayéndole aparentemente de ahí, cabellos, arenas, 

piedras, monedas, espinas de maguey, alfileres, agujas y otras cosas más". 

Al igual que muchos pueblos americanos, empleaban ilusiógenos y 

estupefacientes, que hacían ingerir al enfermo, al efectuar sus grandes curas o al 

establecer el diagnóstico. 

El más ampliamente usado de estos, según los relatos de Fray de Alarcón y 

del Padre Serna, fue el Ololiuhqui mencionado también por Bernardino de Sahagún 

y por Motolinia. 

El Ololiuhqui era una bebida confeccionada con las semillas de una planta 

llamada Coatlxoxouhqui, la cual ha sido identificada por unos como una Ipomoea y 

por otros como una Datura. La tomaba el médico hechicero, o el enfermo y en 

ocasiones una tercera persona. 

Compartía la difusión del Ololiuhqui, el Peyotl. 

Además empleaban ciertos hongos llamados "carne divina" o Teonanakatl 

mezclados con miel, los cuales producían estados alucinatorios y trastornos de la 

personalidad. 

 



 Medicina mexicana 243 

 

Bernardino de Sahagún, al hablar de las "cosas de embriaguez" en las fiestas 

de Teonanakatl, entre los aztecas, dice en su libro: "Comen un hongo negro que 

llaman Nanakatl. Embriaga y produce alucinaciones de la vista y a veces hace 

perder el sentido. Toman un jarabe, y cuando comienza su acción, empiezan a 

bailar. Unos cantan, otros lloran, y otros se recluyen en un cuarto. Unos tienen 

visiones como si  fueran a morir; otro creen que animales salvajes los van a devorar; 

muchos otros se creen guerreando, que son adúlteros y quieren despedazarse la 

cabeza, y después que han pasado los efectos del tóxico, comentan entre ellos, las 

diferentes alucinaciones que han sufrido". 

Ocaranza menciona también la práctica de absorber los polvos de la cebolleja 

de Zozoyatic (Veratrum viride), por las fosas nasales, con lo cual provocaban 

lagrimeos, estornudos y secreción más o menos abundante, pero el efecto principal 

que buscaban con ella, era el de actuar sobre el psiquismo y el sistema nervioso del 

enfermo mediante el alcaloide, llamado veratrina, el cual constituye el principal 

componente de la cebolleja. 

Con los mismos fines, daban a tomar al enfermo, una poción preparada con 

Xoxoucapatli (que quiere decir medicina de sabor agrio), con la cual determinaban 

un estado psíquico particular, durante el cual el paciente daría las nociones más 

exactas sobre su mal y el sitio de su producción. 

En las ciudades populosas la organización de servicios para la colectividad 

dio a la medicina cierta forma y unidad de conocimientos prácticos que provocaron 

el comentario de los Conquistadores. 

Los cronistas hablan con admiración de un principio de clasificación 

nosográfica y de organización hospitalaria. Desgraciadamente, las descripciones 

son fragmentarias. 

Hernández afirma que sabían distinguir diversas enfer- 

 

 



244 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

medades, determinar sus caracteres y señalar hasta períodos evolutivos. 

Habían establecido hospitales en sus grandes ciudades como en 

Tenochtitlan, en Tlaxcala, Texcoco, Cholula, que menciona Torquemada en su 

Monarquía Indiana. 

El Padre Motolinia en su 

Historia de los Indios de Nueva 

España, hablando de los 

hospitales y médicos 

mexicanos, decía que "han 

hecho los indios muchos 

hospitales, a donde curan a los 

enfermos y pobres. Tienen sus 

médicos de los naturales, 

experimentados, que saben 

aplicar muchas yerbas y 

medicinas, que para ellos 

basta; y hay algunos de ellos de 

tanta experiencia, que muchas 

enfermedades viejas y graves, 

que han padecido los 

españoles sin hallar remedio, 

estos indios los han sanado". 

Para denominar las 

enfermedades empleaban por lo común, la forma descriptiva, fijando el nombre de 

las nuevas enfermedades que observaban, con voces compuestas por radicales 

que las calificaban. Así la enfermedad que en 

 

 

 

FIG. 41 – Buddleja americana 



 Medicina mexicana 245 

1545, determinó una gran epidemia, fue denominada por ellos Matlazahuatl, 

compuesta por Matl: radical de Matlalin (verdoso), y de Azahuatl que significa 

enfermedad contagiosa o epidémica, o peste que se difunde. 

Pero los Aztecas, como el resto de los indios americanos, aparte del concepto 

mágico, sólo tenían en cuenta por lo común, para el conocimiento de la enfermedad, 

el criterio topográfico o el del síntoma más saliente, tomando el síntoma por la 

enfermedad total. 

Conocimientos de Botánica. Plantas medicinales 

Mucho antes de que los senados de Padua y de Pisa crearan en 1543 y 1546, 

los Jardines Botánicos que se tuvieron por los primeros del mundo, ya los Aztecas 

habían organizado los suyos. 

Existían jardines botánicos en Tenochtitlan, en Chapultepec, Tetzcotzinco, 

Itztlapalapan, Huaxtepec y otros lugares. 

Bernal Díaz del Castillo, en su célebre Historia de la Conquista de Méjico, 

habla en términos admirados del Jardín de Tenochtitlan, y de la colección de plantas 

y de yerbas medicinales que contaba, con las cuales los médicos efectuaban 

ensayos bajo la protección y por orden del soberano. Todos los enfermos podían 

solicitar las plantas de estos jardines. 

El Jardín de Tetzcotzinco era, al decir de Hernández, notable en plantas 

medicinales cultivadas, recordando haber visto allí el Hoitziloxitl (Myroxylon 

balsamum Harms var. B. Pereirae), y el Xochiocotxotl (Liquidambar styraciflua L), 

entre los más notables. 

Refiriéndose a las colecciones farmacológicas y su aplicación, Antonio de 

Solís, dice que: "tenían yerbas para todas las enfermedades y dolores, de cuyos 

zumos y aplicaciones componían sus remedios y lograban admirables efectos, hijos 

de la experiencia. Repartíanse francamente de los 

 

 



246 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

jardines del Rey todas las yerbas salutíferas que recetaban los médicos o que 

pedían los dolientes y solían preguntar si aprovechaban, hallando vanidad en sus 

medicinas o persuadidos de que cumplían una obligación de gobierno, 

considerando así de la salud de sus vasallos". 

 En el afán de aumentar 

su repertorio de plantas útiles y 

medicinales, los Aztecas 

llegaron a establecer la 

costumbre de imponer como 

tributos a los pueblos que 

sometían o conquistaban, el 

envío de plantas para ser 

cultivadas en los parajes reales. 

Así comenta Fray Diego Duran, 

que diariamente llegaban a 

Tenochtitlán envíos de plantas 

que los vasallos sometidos 

plantaban en los Jardines 

Reales. Del mismo modo, 

consigna Mendieta que "en las 

expediciones militares existía la 

costumbre de incluir al Tlo cuilo 

o pintor, que dibujaba las 

plantas y animales observados. 

A estas expediciones, 

acompañaba también un cuerpo 

que prestaba servicios a 

manera de ambulancia, 

transportando los heridos al 

lugar donde estaban los 

cirujanos de socorro". 

 

 

FIG. 42 - Heterotheca inuloides 



 Medicina mexicana 247 

 

Así se explica que a la llegada de los conquistadores, los conocimientos 

adquiridos durante mucho tiempo y transmitidos de generación en generación, 

constituyeran un cuerpo de estudio con ensayos de clasificación muy afortunados, 

para el lugar y la época. 

La observación de las plantas con fines de utilidad, les había llevado a 

emplear nombres que eran toda una definición sobre su forma y porte. 

"Así llamaban - dice el profesor Domínguez, siguiendo a Paso y Troncoso - 

Quahuitl el árbol, Xihuitl la yerba, Quauquahzin el arbusto, y Mecatl las plantas 

trepadoras y los juncos. Así por ejemplo, la yerba copal, una labiada herbácea, era 

llamada Copal Xihuitl, mientras el árbol del copal, era denominado Copal-Quahuitl". 

Los americanistas mejicanos hablan de una nomenclatura Sistemática 

Natural, algo análoga a la de Linneo. Del Paso y Troncoso ha descripto una 

clasificación completa llamada Nomenclatura Pictórica, en la cual el símbolo de 

orden superior daba el nombre genérico, mientras la adjunción de otro símbolo 

determinaba la especie, pudiendo así transmitirse y generalizarse por medio de 

dibujos. 

Conocida una planta, las que tenían semejanza con ella eran definidas 

agregando prefijos, sufijos y desinencias. Entre las desinencias, empleaban los 

términos Tic, To o Ton, Tzin y Yo. Así, por ejemplo, de Iztlcti (ponzoña), se deriva 

Iztlacyo (planta de carácter ponzoñoso). 

Hemos dicho ya que las denominaciones, eran en su mayoría de carácter 

descriptivo, e implicaban en cierto modo una definición. 

El término Patli (remedio) designaba las plantas medicinales; Quilitl, las 

comestibles; Xóchitl, las notables por sus flores; Xuchi Qualli, las interesantes por 

sus frutos. Chichic (amargo) las de dicho sabor y Xocotla las de fruto ácido. 

 

 



248 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

La naturaleza del terreno en que se desarrollaba o encontraba la planta, se 

fijaba añadiendo un radical a la denominación. Así, a las plantas acuáticas se 

anteponía Atl (agua) su radical A, o el plural Atlan (las aguas). A las que crecían en 

terrenos pedregosos, se anteponían los radicales Tetla (pedregal); Tetl (piedra) o 

Te. A las que se desarrollan en riscos, anteponían Texcal, radical de Texcalli; a las 

que vivían en terrenos montañosos anteponían Tepe, de Tepetl (monte). 

Así resultaban largos nombres descriptivos, como por ejemplo: 

Tonalchichicaquilitl, vocablo compuesto de: Tonal (verano), Chichic (amargo); A, 

radical de Atl (agua); Quilitl (comestible), es decir: Planta de verano, amarga, 

comestible que crece en el agua. (Paso y Troncoso, J. A. Domínguez). 

Francisco Hernández, médico de Cámara de Felipe II, enviado por este 

monarca a Méjico para que estudiara los medicamentos que el Nuevo Mundo podía 

suministrar, pudo recoger en su obra ya citada, unas tres mil plantas con nombre 

Nauatl, que los artistas indígenas le dibujaron en su gran mayoría. 

 

La cirugía y la patología externa 

Las exigencias de su género de vida y una observación empírica, crearon la 

cirugía menor, y diversos conocimientos de patología externa práctica. 

Algunos entusiastas han dicho que "los mexicanos fueron grandes 

conocedores de la cirugía". "Esta afirmación - dice Ocaranza - puede disculparse 

por el gran entusiasmo que algunas personas han puesto en el asunto, pero en 

realidad sólo practicaron lo que la urgencia y el dolor exigieron en forma de remedios 

inmediatos. Sólo fueron diestros en tratar las heridas y ulceraciones, los abscesos 

y flemones, las luxaciones y las fracturas". 

 

 



 Medicina mexicana 249 

 

Los prácticos de la patología externa, se llamaban Texoxotlaticitl. Los 

componedores de huesos eran llamados Teomiquetzani, y los sangradores 

Tezoctezoani. Estos últimos a menudo efectuaban además de las grandes sangrías, 

pequeñas emisiones en el sitio del dolor o en lugares convencionales a los que 

atribuían un valor especial. 

Las emisiones locales, las efectuaban por lo común con púas huecas de 

Huitztlacuatzin, y las grandes sangrías con lancetas de pedernal. 

Existían además prácticos en la patología externa ocular, para tratar 

conjuntivitis, pterigion, leucomas, etc., llamados Teixpati. Estos por lo común, 

reducían su función a la aplicación de plantas medicinales. Los dentistas eran  

llamados Tlancopinalitztli. 

Reducían con habilidad las luxaciones, y trataban las fracturas con aparatos 

de fortuna, pero adjuncionándoles aplicaciones de yerbas a las cuales atribuían las 

virtudes de consolidación del hueso. Así, envolvían el miembro con yerbas 

machacadas o con resinas que tenían la propiedad de endurecerse inmovilizando, 

o empleaban tablitas que sujetaban con Mecatl o bejucos. 

Para tratar las fracturas, una vez coaptadas las porciones del hueso por una 

especie de extensión y contraextensión, lo mismo que para inmovilizar las 

articulaciones después de reducir las luxaciones, confeccionaban aparatos 

especiales de inmovilización. 

Estos constaban, por lo común, de una férula o armazón de madera, a la que 

añadían una pasta adherente y espesa que por desecación se endurecía, 

confeccionada a base de resinas mezcladas con yerbas, polvos vegetales, estiércol 

y arcillas. 

Estas yerbas eran lo más frecuentemente, la raíz de Omometztli, las hojas 

de Poztecatli, la raíz de Zaza- 

 



250 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

lic, la yerba llamada Omicocolizpatli, los polvos de raíz y de corteza de Agave 

mezclados con la resina de Ocote (Ocuzotl), y cal en polvo. 

La férula o armazón de madera, llamada Vapaltontli, rodeada por su pasta 

adherente, era fijada al cuerpo o miembro con tiras de cueros o de Tloxoctli. 

En presencia de un traumatismo reciente, era común aplicar como primera 

providencia, las hojas asadas de la Agave americana L. (Maguey), y, sobre las 

heridas, el polvo de la corteza de la Aristolochia mexicana (Tlacopatli). 

En las heridas inflamadas o con supuración, se aplicaban diversas plantas 

entre las cuales citaremos el Schinus molle, que llamaban Pelonquahuitl, conocido 

en Sudamérica con los nombres de Molle o Aguaribay. 

Entre las plantas que usaban para curar las heridas se encuentra el tabaco, 

el Cempoal-Xochitl; el Tlacopatli (Aristolochia mexicana Kostel) que los españoles 

llamaban Tlapat; el Chapolsihuitl y la "Hierba del Pollo". 

El Cempoal Suchil, lo usaban en forma de ungüento o mezclado con aceite; 

el Chiquahuitl lo pulverizaban y lo mezclaban con clara de huevo de ave hasta 

formar una especie de pasta que untaban; del Tlapat mejicano, empleaban el polvo 

de la corteza; el Chapolsihuitl tenía por objeto acelerar el proceso de cicatrización. 

El Acahuatl (Heteroba inuloides, Compuestas) fue llamado por los españoles 

"árnica del país", por las propiedades análogas y el modo y objeto de su uso entre 

los naturales, semejantes al árnica europea. El Padre Alzote, al ocuparse de ella 

creyó encontrarse con la misma árnica europea. En su composición entra el tanino, 

ácido gálico y ácido oxálico como principales elementos. 

El Tepozan (Buddleja americana), Loganiaceas, era empleada para curar las 

heridas, úlceras y quemaduras y en ca- 

 

 



 Medicina mexicana 251 

taplasmas en los abscesos. Según Hernández se atribuía al cocimiento de la 

corteza, del tallo y de las raíces, la virtud de "curar el prolapso uterino, aumentar la 

secreción de la orina y purificar el cuerpo". "El emplasto hecho con las hojas, la raíz 

y la corteza, aplicado sobre los tumores, los abre y los limpia, modifica las úlceras, 

cura las quemaduras y quita los dolores de las articulaciones". Entre sus 

componentes se encuentra el tanino, aceite esencial, una resina acida y ácido 

cinámico, en pequeña cantidad. En realidad no posee poder antiséptico y los 

tumores a que se refiere Hernández tal vez sean abscesos en los que las 

cataplasmas actuarían por el calor. 

Para las heridas inflamadas empleaban también los polvos minerales de 

Ytztel. 

Las úlceras eran lavadas con cocimientos de una Solidago llamada 

Palancapatli. 

 

FIG. 43 - Aristolochia mexicana y Buddleja americana (del viejo libro de Hernández 
publicado en Roma, 1651, por la Accademia dei Lincei) 



252 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

En las heridas de la cabeza aplicaban comúnmente cataplasmas o emplastos 

a base de Toloatzin (Datura). 

En las heridas penetrantes del abdomen o en las picaduras de animales 

ponzoñosos, acompañaban la ingestión, con cocimientos de yerbas. Así, en las 

heridas del vientre, daban pociones a base de Tiaquizpepetla. En las picaduras de 

serpientes, el remedio generalmente empleado, al igual que en casi toda la América, 

era la Dorstenia contrajerba, llamada por los aztecas Coapatli. 

Para las mordeduras y picaduras de animales venenosos, también utilizaban 

la raíz del espino real en aplicaciones loco dolente y en ingestión. 

Entre los bálsamos merecen citarse los de Hoitziloxitl, procedente del 

Myroxylon balsamum var. Pereirae, conocido más comúnmente con el nombre de 

Bálsamo del Perú. La boga que alcanzó este bálsamo en España, está consignada 

en la obra de Monardes, médico sevillano, del siglo XVI del que nos ocupamos en 

otro lugar. 

Empleaban también el Bálsamo de Oxotl o Xoquio-Cotzoquahuitl conocido 

hoy con los nombres de Liquidambar styraciflua el que entra en algunos preparados 

de gran marca de fábrica empleados en la medicina contemporánea para diversas 

enfermedades de la piel. 

Utilizaban también el Aceite de Ocoti (del Pinus teocote) el que preparaban 

por destilación, así como el aceite del Ricinus americanus y la goma elástica del Ule 

(caucho). 

La curación de las heridas con esas y otras substancias, llamaron la atención 

de los españoles, que prefirieron a los médicos indígenas sobre los europeos. 

Así se cita muchas veces el hecho de que Hernán Cortés, curado por los 

indígenas de la herida que recibiera en la cabeza en la batalla de Otumba, los 

prefería, y en una de sus cartas enviada en 1522 a Carlos V, le pedía que no de- 

 



 Medicina mexicana 253 

jase pasar médicos a Nueva España, pues los naturales eran suficientes. 

Las quemaduras eran tratadas con las pencas asadas de Maguey o Metl 

(Agave americana), y con cataplasmas o emplastos de raíz de Tlalamatl o de la 

yerba llamada Tlayxahoaitl. 

Los abscesos y flemones trataban de resolverlos 

por medio de cataplasmas que se hacían con la "hierba 

de la golondrina" y el Tlapatl mejicano. 

Practicaban la sutura de las heridas usando para 

ello cabellos limpios. La falta de detalles por los 

Cronistas nos impide saber cómo practicaban y qué 

agujas usaban para ello. 

Si la herida o contusión dejaba una cicatriz 

imperfecta, según Flores, las quitaban con sus cuchillos 

de Ahoun, cauterizaban la nueva herida con Chimecatl 

o con la pepita de Aguacatl, la suturaban y cubrían de 

Ulli fundido (Castilloa elastica). Era común llenar las 

pérdidas de substancia con esta variedad de caucho a 

manera de vulcanización de las heridas. 

Para cohibir las hemorragias por heridas o las 

consecuencias de las sangrías o actos operatorios, no conocían la ligadura de los 

vasos y recurrían por ello, al igual que casi todos los pueblos de América, a la 

aplicación sobre la parte sangrante, de un masticatorio de hierbas. 

El apósito y protección de la herida, lo efectuaban con vendas hechas de 

pequeños trozos de lienzo, y a manera de algodón moderno, utilizaban los plumones 

de las aves. 

Empleaban como método general de extensa aplicación los baños de vapor 

calientes, en cámaras especiales llamados 

 

FIG.44 - Agave americana, 
de Hernández, 1651. 



254 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Temazcalli. Según J. Asturias, los Temazcalli tienen la forma de los hornos que 

actualmente se usan; las paredes son de tierra y el techo lo hacen con palos que 

cubren de tierra. Para construir un Temazcalli buscan un cerrito o una loma que esté 

cerca de los ranchos y allí cavan el Chuj, que es como hoy día llaman al Temazcalli 

o Temaschal. 

"La tierra que sacan les sirve para cubrir los palos que forman el techo. Su 

longitud es como de seis a ocho pies, su ancho casi de las mismas dimensiones y 

la altura de cuatro pies; la entrada es pequeña y tiene las dimensiones suficientes 

para que un hombre pueda penetrar al Chuj. En uno de los rincones posteriores del 

Temaschal, se encuentra cierta cantidad de piedras, sobre la cual depositan leña 

que ponen en combustión. Cierran la entrada, o la cubren con un lienzo, y así dejan 

al Temazcalli hasta que la leña se queme por completo. Al calentarse las piedras, 

la temperatura ambiente del Chuj pasa de 50° R. El que va a tomar el baño entra 

desnudo con un jarro de agua caliente y una rama de árbol, generalmente de cafeto. 

Una vez dentro del Chuj, humedece las hojas del ramo con agua caliente, derrama 

parte del agua caliente sobre la piedra, produciendo así una gran cantidad de vapor 

de agua, y procede a vapulearse y frotarse todo el cuerpo con las ramas antedichas, 

hasta que entra en un copioso sudor. Cuando se considera suficiente el baño 

(generalmente después de un cuarto de hora), sale al aire frío y allí se limpia el 

cuerpo con el resto del agua caliente que contiene el jarro. En algunos pueblos 

acostúmbrase a derramar una tinaja de agua fría al bañante, en cuanto sale del 

Chuj". 

El empleo del Temazcalli en las casas de las ciudades o en las viviendas de 

las clases acomodadas, no se efectuaba ya en los hornos del tipo descripto, sino en 

habitaciones destinadas especialmente para ello, situadas por lo común en 

 

 

 



 Medicina mexicana 255 

 

un ángulo de la casa. Estas habitaciones se hallaban colocadas al lado de un 

pequeño recinto anexo destinado a la fuente de calor. 

El arquitecto mexicano Francisco M. Rodríguez, durante una expedición 

arqueológica al estado de Morelos, ha tenido ocasión de estudiar viviendas aztecas 

y ha trazado el plano más común de estas casas, donde puede verse la habitación 

destinada al Temazcalli con un pequeño recinto para horno. 

 

Obstetricia 

Entre las medidas higiénicas recomendadas por las parteras Nahoa, a las 

embarazadas, se encuentran las siguientes: "Encargaban a la embarazada y a su 

familia que cuidaran mucho de su estado, que se alimentara suficientemente y con 

buenos manjares que no ayunara para que no causara hambre a la criatura, que lo 

que quisiere o se le antojase que lo tomase, que no comiera ni mascara Ztictli 

(chicle), para que la criatura no enfermase de Netentzoponiliztli, (enfermedad del 

niño que nacía con paladar duro y las encías gruesas), porque entonces no podría 

mamar, que no comiera tierra ni Ticatl, porque nacería un niño enfermo, que no 

durmiera de día porque el niño saldría deforme de la cara, ni que durmiese 

demasiado. Era amonestada sobre la temperancia de otras funciones. Así le 

prohibían el coito, aun moderado en los últimos meses del embarazo para evitar el 

aborto, ya para que el niño no fuera a salir manco o cojo, ya en fin, porque creían 

que el semen coagulándose sobre la criatura, dificultaba su nacimiento y aun lo 

exponía a morir en el parto, y aun de esta misma, era el coito excesivo, que traía 

según ellos la viscosidad del semen y recomendándole, en cambio, que lo tuviera 

aunque moderado, en los dos o tres primeros meses, porque de no hacerlo, la 

criatura saldría enferma y de pocas fuerzas cuando naciese." (Sahagún). 

 

 



256 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Se sabe por testimonio de los Cronistas, que los indígenas del país no 

utilizaban la partera solamente para asistir al acto del parto, sino que se la llamaba 

y asistía a la embarazada desde los primeros meses para que informase acerca del 

estado de la criatura y aconsejase las medidas higiénicas pertinentes. Dentro de 

esto se encontraba el consejo de no trabajar mucho, no levantar cosas pesadas, no 

correr, aconsejando además otras medidas de carácter mágico. 

Una de ellas consistía en la siguiente: "no arrimarse al fuego ni al sol y no 

mirar lo colorado para que la criatura no naciera de lado" (Flores). 

Refiriéndose a las 

supersticiones y prácticas mágicas 

relacionadas con la obstetricia, el P. 

Alarcón y el P. Serna, suministran 

abundantes detalles. El último refería 

en 1650 que la mujer embarazada 

"se auía de guardar de ver a alguno 

que ajusticiaban o ahorcándolo o 

dándole garrote, porque si lo veía 

decían que la criatura que tenía en el 

vientre nacería con una soga de 

carne a la garganta". También se 

abstenían de mirar los eclipses de sol 

o de luna, porque la criatura "nacería 

con los labios mellados y cortados". 

El P. Serna consigna también que "Si la mujer en ese estado andaba de 

noche, la criatura era muy llorona, y si el padre andaba de noche, y veía alguna 

estantigua, la criatura tendría mal de corazón, y para remedio de esto la mujer 

cuando andaba de noche se ponía unas navajas en el seno con ceniza del fogón 

con un poco de copal o estafiate, y los 

 

 

FIG. 45 – Escena de parto en un códice maya. 



 Medicina mexicana 257 

 

hombres también para atajar este daño se ponían unas chinas en el seno con 

Piziete (tabaco verde), y si esto no hacían decían que la criatura nacería con una 

enfermedad que llaman Ayomamaz, atortugado, que trae la corcoba a cuestas, 

como la tortuga, y con otra enfermedad que llaman Quezpalicihuiz, que es llenarse 

de lagartijas". 

Según numerosos testimonios, la partera practicaba la palpación del vientre 

durante el embarazo, y si le parecía que el feto estaba en una posición viciosa 

practicaba algo semejante a la versión manual por maniobras externas. 

Previamente hacían una tentativa de corrección espontánea, dando a ingerir a la 

embarazada, una maceración de Tuna esperando que ésta provocase 

contracciones de la matriz, que produjese la acomodación natural del feto. 

Si no tenía resultado, introducían a la enferma en el Temazcalli y practicaban 

la palpación del vientre con ambas manos para corregir la posición defectuosa. 

Sacada del baño, volvíanle a palpar el vientre repetidas veces, sin duda para 

rectificar su juicio, y a esto le llamaban las parteras Nahoa, "palpar a secas" (Flores). 

Algo muy interesante es la posición que hacían adoptar a las indias, tanto los 

Maya-Quichés como en varias regiones aztecas, en el acto del parto. Herrera la 

describe en los siguientes términos: "Las mujeres paren boca a vaxo, en cuatro pies, 

las manos en el suelo, y la comadre recibe la criatura por detrás". 

Esta posición ha sido llamada por los médicos de América Central y de 

México "posición nahoa" y según ellos, disminuye las probabilidades de la ruptura 

del periné. 

Administraban a la embarazada próxima al parto, o en trance, diversas 

drogas. Si en vísperas del parto les parecía que la criatura se movía demasiado, 

administraban el jugo de una opuntia (variedad de tuna). Cuando comenzaban los 

primeros dolores, la mujer tomaba un cocimiento del 

 

 



258 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

xaxahuautli para que el niño no naciera con fracturas óseas, creyendo que si ya las 

tenía se consolidaban con este remedio. 

Cuando las contracciones uterinas comenzaban, administraban el cihuapatli, 

remedio famoso para tal fin. Ocaranza declara que no podemos hacernos una idea 

cierta de lo que sería esta droga en tiempos pasados, porque ahora, cuando se 

administra, o es inactiva o sobrepasa la medida en forma peligrosa. 

Nacido el niño se le cortaba el cordón umbilical, la partera reconocía si el niño 

estaba bien constituido, lo bañaba lo vestía y lo ponía en el Cozoli o Cocolli (cuna) 

donde había depositado de antemano una flor. 

El P. Alarcón refiere como otros autores, que al nacer, se tenía muy en cuenta 

el culto mágico del fuego. "Pónenlo en el aposento de la parida, y allí lo van 

fomentando, sin que de él se saque una brasa hasta el cuarto día, porque creen que 

si antes sacasen del fuego algunas brasas, le nacerían al recién nacido algunas 

nubes en los ojos. Y los indios antiguos sacaban al cuarto día del aposento al recién 

nacido, y juntamente al fuego y dábanle con el cuatro vueltas a la cabeza". 

El cordón umbilical en muchos pueblos se dejaba largo, para cortarlo en un 

segundo tiempo en una sencilla ceremonia de carácter ritual, por medio de prácticas 

astrológicas, tomando en cuenta la hora y día del nacimiento. La proximidad con el 

último período de 13 años y la constelación dominante en la época determinaba 

cuál era el día más a propósito para ejecutarlo. En tal fecha colocando el intestino 

sobre una mazorca de maíz lo cortaban con un Chay que arrojaban en seguida a 

una fuente o al río. 

Con respecto a las prácticas mágicas relacionadas con el cordón umbilical, 

el P. Alarcón decía que si el nacido era varón, se le enviaba a un guerrero, y si era 

mujer se enterraba junto al hogar. 

 

 



 Medicina mexicana 259 

 

El P. Serna escribía que "quando parían tenían particular abusión con el 

ombligo de la criatura quando se lo cortaban: si era de varón, lo davan para que lo 

enterrassen en el lugar de las guerras y se lo entregaban a algún soldado, para que 

fuese aficionado a la guerra, y si era muger lo enterraban junto al fogón para que la 

muger fuesse afficionada a estarse en casa y cuidar de ella". 

La placenta era enterrada. En ciertos casos de feto muerto o de extracción 

imposible, destruían a éste en el interior del vientre de la madre, es decir, 

practicaban, según testimonio de los cronistas, la embriotomía. 

Bernardo de Sahagún refiere así los hechos: "Digamos aquí una cosa digna 

de saber, que tiene depedencia de cuando el niño muere dentro de su madre, que 

la partera con una navaja de piedra que se llama Itztli, corta el cuerpo muerto dentro 

de la madre y a pedazos lo  saca; con esto, libran a la madre de la muerte". 

El Dr. Francisco Asturias, quien toma sus datos fundamentales de la obra de 

Flores, agrega que "verificado el parto, daban de beber a la puérpera, un cocimiento 

de raíz de Tampatli y durante los primeros días un atolli, hecho con raíz de Ixpexton 

molida y Tlaolli, Atolli que, como el Zazalic (Mentzelia hispida), le hacían tomar 

también antes de introducirla al Temazcalli". 

El primer día el niño no tomaba la leche materna, sino al día siguiente o dos 

días después. 

Las enfermedades de los niños eran atribuidas con la mayor frecuencia a 

influencias mágicas y tenían para contrarrestarlas numerosas prácticas de la misma 

naturaleza. 

Tanto el P. Alarcón como el P. Serna refieren que cuando había temblores 

de tierra, cogían al niño con ambas manos por la cabeza y los levantaban en el aire, 

porque si no "no crescerían, y que en voluiendo a temblar la tierra se los llevaría el 

temblor". 

 



260 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

El P. Serna, comenta: "Euitavan mucho el abuso de Tequencholhuilistli, que 

quiere decir pasar uno sobre otro, porque tenían superstición, que si algún chico, o 

grande pasava sobre un niño que estaba sentado o echado, le quitava la virtud de 

crescer, y que se quedava pequeñito y para remediar esto, era forzoso tornar a 

deshazer la buelta por la parte contraria". 

A los niños mellizos, a quienes llamaban Coates, les atribuían el influjo 

mágico de hacer enfriar los baños calientes del Temazcalli, de perjudicar la 

coloración durante la Unción de los hilos para tejer y "que si entraba un melliso 

donde cosían tamales, luego los aojeaba y hazía mal". 

En un capítulo titulado "De la cura de los niños que enferman", el P. Alarcón 

se ocupa de la frecuencia con que las afecciones de las criaturas eran atribuidas a 

la "pérdida del Hado" o del ánima. 

Consigna que "en uiendo al niño enfermo attribuien la enfermedad a alguna 

causa supersticiosa, consultan luego a alguna curandera sortílega de las que llaman 

Ticitl, la qual casi siempre responde que la causa de la enfermedad del niño es 

faltarle su hado o fortuna o estrella, que estas tres cosas se comprenden en la 

lengua Mexicana debaxo deste nombre de Tonalli, que quiere decir las que tornan 

el hado o la fortuna a su lugar". 

Para curarlos practican el sortilegio del maíz o el de las manos, y el llamado 

sortilegio del agua. "A las que usan este segundo modo, dice Alarcón - las llaman 

Atlantlachixque que quiere decir Zahories. Primero, conjuran al agua con palabras 

y con esto ponen al niño sobre el agua, y si en ella ven el rostro del niño obscuro, 

como cubierto con alguna sombra, juzgan por cierto la contrariedad y ausencia de 

su hado y fortuna, y si en el agua parece el rostro del niño claro, dicen que el niño 

curará". 

 

 



 Medicina mexicana 261 

 

Materia Médica 

Purgantes Vegetales. - La medicación purgante y vomitiva era la que en 

primer lugar aplicaba el médico y el hechicero. 

La acción de purgarse se llamaba Nite o Paita. 

La medicación, purgante se conocía con el nombre de Tlanaquiloni. 

Entre la numerosa serie de purgantes pueden citarse los siguientes, 

pertenecientes algunos a plantas clasificadas, y otras aun no identificadas. 

Como purgante drástico se empleaba la Jalapa. La raíz de Jalapa, Ipomoea 

purga, Hayne (Convolvuláceas), era usada por el indio de Méjico que empleaba en 

cada región los tipos succedáneos. Los españoles que primero la vieron emplear, 

la llamaron Batata de Méjico y Batata de Orizaba o raíz de Mechoacan. 

La primera noticia científica sobre la Jalapa, se encuentra en la obra de 

Monardes en 1565 quien la llama Ruibarbo de Mechoacan o Ruibarbo de las Indias. 

Empleaban también como drásticos: el Temecatl (Cissus liliacea), el piñón 

llamado Quauhatlatzin, semilla de la Hura crepitans, el Quauhmecatl (Serjania 

mexicana). 

Entre los purgantes catárticos, empleaban: las semillas del Tlapatl (Ricinus 

americanus). El Tlacopatli (Aristolochia mexicana). El Quauhtzahuatl (Convolvulus 

arborescens), la raíz de Tepetomatl (Arctostaphylos tomentosa), el Izticpactli, el 

Noquinoliztli, el Tezonpatli, el Ololtic, el Chichiantic el Mexiscan, las raíces de 

numerosas plantas como las de Amamaxtla, de Xixicamatic, de Phehuame, del 

Mazapatli, de Tlalchipillin, del Aiztoli, de Txiaiabal, de Coanenepolli, de 

Michcuitlaxcolli, de Ilacatziuhqui, y muchas otras.  

Respecto a la raíz de Amamaxtla (Rumex hymenae- 

 



 

262 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

palus) (Poligoneas), Hernández (T. I, pág. 298) dice que era muy parecida al 

ruibarbo alejandrino. "Los indios acostumbraban usar el jugo de la raíz como 

purgante a la dosis de una y media dragma. En dosis de dos dragmas purga la bilis". 

Contiene ácido crisofánico, ácido gálico y tanino. Ciertas partes del vegetal, son 

astringentes por la gran cantidad de tanino que contiene. Por esta razón algunas de 

sus partes se emplearon para curtir cueros. 

En carácter de vomitivos purgantes, utilizaron las raíces de varias plantas 

como la del Ixpatli, la del Pipitzahoac (Perezia fructicosa), la de Chichimecapatli, la 

de Xoxotic las cortezas de Chapolxochitl y del Chatahuic y las semillas y raíces del 

Yepacihuatl (Croton vulpinum). 

Como vomitivos emplearon las raíces de Amolpatli y de Teixoxoli, el 

Iztauhyatl (Artemisia mexicana) y las flores del Cempoalxochitl. 

Los diuréticos: más que una función diurética en el sentido actual, el indio 

buscaba en una serie numerosa de vegetales, una vaga función depurativa de 

índole general. Con un concepto tan vago, es explicable que la serie de remedios 

empleados con tal fin sea interminable, y comprenda plantas de distintas y múltiples 

aplicaciones. 

Entre las empleadas por los Aztecas, mencionaremos: las hojas del 

Hoitziloxitl (Myroxylon sonsonatense), la corteza de Ulquahuitl (Castilloa elastica), 

el Cihuapatli (Montanoa hemionotica), el Xocoxochitl (Pimenta officinalis), los frutos 

de Tlilxochitl (Vanilla species), el Yoloxochitl (Magnolia glauca), el Jaltomatl 

(Saracha jaltomata), la raíz de Tepetomatl (Arctostaphylos tomentosa), el 

Tlalquequetzatl (Adiantum trapeziforme), los bulbos de Zozoyatic (Veratrum viride), 

el Ahuehuetl o "Ciprés de Moctezuma" (Taxodium mucronatum). 

Sudoríficos: A más de los baños en el Temazcalli, usa- 

 

 



 Medicina mexicana 263 

 

ban como sudoríficos, la raíz de Metl (Agave americana), el Mecapatli (Smilax 

medica), las flores del Tagetes erecta, las hojas y raíces de Tlatlancuaye y de 

Centliman, y las raíces de Nanacace, de Tlacotic, de Nahuiteputz, de Patlahoac 

entre una serie muy numerosa. 

Emenagogos: Podemos citar, el Xocoxochitl (Mirtus pimenta) la raíz de 

Texaxapotla, el Macaxochitl y otros. 

Ocitocicos y abortivos: El más empleado, era el Cihuapatli (Montanoa), 

además el Moxtl (Opuntia,), el Cocomecaxihuitl, que parece ser el Smilax 

rotundifolia, el Anoas (Amomum zingiber) y otros. 

Antidiarreicos: Las afecciones parasitarias de intestino, determinaron el uso 

de una serie numerosísima de plantas, de las cuales transcribiremos las siguientes: 

El Chenopodium faerdum, fue empleado con mucha frecuencia, como en América 

del Sud el Chepopodium ambrosioides. 

Hernández lo menciona con el nombre de Epazotl, que quiere decir Yerba 

Olorosa, por lo cual se le llamó en lenguaje popular "Epazote de Zorrillo". 

Es interesante dejar constancia de que el Chenopodio es empleado en la 

actualidad como un antihelmíntico de primera magnitud, constituyendo uno de los 

grandes elementos de lucha de la fundación Rockefeller en los países centro-

americanos. 

Además tomaban con el mismo fin: 

El Achiotl (Bixa orellana), el Etzoatli (Calamus draco), la corteza de Capolin 

(Prunus capollin), la corteza de Ulli (Castilloa elastica,), la raíz de Tzacutli 

(Epidendrum pastoris), la raíz de Auaquahuitl (Quercus robur), las semillas de 

Cacaoatl (Theobroma cacao), el Iztauhiatl (Artemisia mexicana). El Picietl (Nicotiana 

tabacum), la corteza de Tetlatia (Rhus toxicodendron), los bulbos de Zozoyatic 

(Veratrum viride), el Atlanchana (Cuphea 

 



264 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

lanceolata), la raíz de Zazalic (Mentzelia hispida), el Hoitzquahuitl (Caesalpinia 

echinata) y numerosísimas más.  

Entre los narcóticos, 

empleaban el Tchoenechichi 

(Solannm nigrum), el Toloatzin o 

Toluachi a base de Daturas, 

Hiosciamus y otras, que daban a 

veces a las mujeres en trance de 

parto; (del Toloatzin o Toluachi 

nos ocupamos ampliamente al 

tratar las drogas ilusiógenas, ver 

capítulo XIII), el Peyotl, (del que 

nos ocupamos en el capítulo XI), 

la raíz de Coapatli (Commelina 

tuberosa), el Tlapatl (Datura 

stramonium), el Totoncapatli 

(Plantago major), el Yoyotli 

(Thevetia yccotli), el Picietlpatli 

(una especie de nicotiana), el 

Tomatl (Physalis angulata), el 

Itzcuinpatli (Senecio 

angustifolius), y además de una 

serie de menor importancia, el 

Zapote que ha sido estudiado en 

los últimos tiempos a causa del 

interés de sus propiedades. 

Las semillas del Zapote Blanco (Casimiroa edulis), se empleaban al interior 

como hipnótico y calmante, pero la 

 

 

 

FIG. 46 – Zapotl blanco (Casimiroa edulis). 



 Medicina mexicana 265 

 

utilizaban también en aplicaciones externas para curar las llagas o ulceraciones. 

El P. Jiménez, traductor en Méjico de la obra de Hernández, dice acerca del 

Zapote Blanco: "La corteza del árbol es seca y un poco dulce, no sin algún amargor, 

las hojas majadas y puestas sobre los pezones de las tetas de la mujer que cría, 

cura las cámaras de los niños que 

las maman. Los huesos quemados 

y hechos polvo, curan las llagas 

podridas comiendo toda la carne 

mala y limpiando la llaga; la fruta 

comida produce sueño, y, de allí, 

vino el nombre del árbol". 

Cobo, al ocuparse de los 

Zapotes, dice del blanco que "tiene 

la carne muy blanca y tierna y 

produce sueño a quien la come…"  

"La pepita es como una nuez 

y comida es un veneno mortífero, 

pero quemada y hecha polvo, cura 

las  llagas podridas". En su 

composición, según los autores de 

la Materia Médica Mexicana entran 

glucósidos y resinas. 

Experimentadas por ellos en 

animales, les produjo sueño y al 

despertar, eran insensibles al 

pellizcamiento. 

 

 

FIG. 47 - Ahuehuetl (Taxodium mucronatum). 



266 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

Con el nombre de Huitzitzilxochitl empleaban la Espinosilla (Loeselia 

coccinea) en las afecciones catarrales febriles y en la higiene de la piel y del cuero 

cabelludo. La recogían especialmente en las lomas de Tucubaya, y Hernández dice 

que los indígenas la empleaban para limpiar el cabello de las mujeres, mezclándola 

contundida con médula de ciervo, así como para hacer desaparecer las manchas 

de la piel. Cervantes, en su "Ensayo de Materia Médica en Méjico", dice que la 

espinosilla la venden aún los herbolarios en las plazas y se emplea además en las 

fiebres con catarro, y en las enfermedades respiratorias. 

Para las enfermedades de la piel, emplearon, en las afecciones 

impetiginosas el jugo de la fruta del Carica papaya inmaduro, y el látex de diversas 

plantas como la Tetlatia, el Quauhtlepatli, y el cocimiento de Mexiquilitl mezclado 

con cal. Para las afecciones pruriginosas utilizaban la raíz de Temacmahaxiscatzin 

y el polvo de Ocuiltlacotl. 

De un uso general para diversas dermatosis, era el bálsamo de 

Xochiocotzoquehuitl (Liquidambar styraciflua) que se difundió, después de la 

llegada de los españoles, por Europa. 

En las dermatosis rebeldes y en los eczemas crónicos empleaban el 

Ahuehuetl. El alquitrán de Ahuehuete, (Taxodium mucronatum), llamado también en 

la lengua popular "Ciprés de Moctezuma", era empleado además para tratar las 

quemaduras. Según Moriega, el producto obtenido, sería comparable al Aceite de 

Cade en sus resultados. En su composición entra una materia grasa, aceite 

esencial, caucho, ácido tánico y principios pécticos. Hablando del Ahuehuete, 

Hernández dice: "los trozos de esta madera puestos y encerrados en vasijas de 

cuero, colocándolas encima del fuego producen una resina (que expontáneamente 

mana) o algo semejante al llamado aceite que suele brotar en forma de burbujas de 

los troncos de abetos de la India. La corteza asada, astringe, sana las quemaduras, 

y también el cutis escamoso y corroido", 

 

 

 



 Medicina mexicana 267 

 

BIBLIOGRAFÍA  VIII 

 

ALARCÓN, HERNANDO RUIZ DE. — 1892. Véase Bibl. II. 

ALCOCER, GABRIEL V. — Catálogo de las frutas comestibles mexicanas. "A. M. M.", t. II., 

1905, pp. 413-488.  

ASTURIAS, FRANCISCO. — Historia de la medicina en Guatemala (tesis); 1911. 

DE BALSALOBRE, GONÇALO. — Relación auténtica de las idolatrías, supersticiones, vanas 

observaciones de los indios de obispado de Oaxaca (1654); Reinpresión en "A. M. 

M.", t. VI, 1892, pp. 229-259.  

CERNA, DAVID. — The pharmacology of the ancient Mexicans. "Ann. Of Medical History", 

t. IV, p. 298; Nueva York 1932.  

CERVANTES, VICENTE. — Ensayo a la materia médica vegetal de México; México 1889.  

CLAVIGERO, FRANCISCO J. — Historia antigua de México y de su conquista; México 1844.  

COLMEIRO, MIGUEL. — Diccionario de los diversos nombres vulgares de plantas, etc.; 

Madrid 1871.  

COL Y BRACHO, ANTONIO. — Ensayo para la materia médica mexicana; Puebla 1832. 

CONZATTI, C. y SMITH, L. C. — Flora sinóptica mexicana; Oaxaca 1897.  

DÍAZ DEL CASTILLO, BERNAL. — Historia verídica, de la Conquista de Nueva España; 

México 1854.  

DOMÍNGUEZ, JUAN A. — La medicina americana pre-hispánica. "I. B. F.", 1933. 

del mismo. — La medicina en la América precolombiana y en la Europa de la Conquista. 

"Bol. de la Ac. de Med. de Bs. As."; Buenos Aires 1925. 

del mismo. — 1918. Véase Bibl. I. 

del mismo. — Los afrodisíacos en la América precolombiana. "La medicina germano-ibero-

americana", N° 6, 1925.  

DURAN, DIEGO. — Historia de las Indias de Nueva España e islas de tierra firme; México 

1867. 

FLORES, F. A. — Historia de la medicina en México; México 1886.  

HERNÁNDEZ, FRANCISCO. — Rerum. Medicarum Novae Hispaniae Thesaurus; Romae, 

Mascardi 1651.  

HERRERA, A. L. — Catálogo alfabético de nombre vulgares y científicos de plantas que 

existen en México; México 1923.  

LEÓN, NICOLÁS. — Los Popolacas. "A. M. M.", t. II, 1905, p. 3.  

del mismo. — Datos bio-bibliográficos para la historia de la medicina en México. "Gaceta 

médica de México". N° 1, abril 4 de 1915. 

 



268 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

 

del mismo. — Apuntes para, la, historia, y la enseñanza de la medicina en México. "Gaceta 

médica de México", Nos. 7, 12, Julio-Diciembre de 1916.  

MARTÍNEZ, JAVIER. — La medicine mexicaine precolombienne (tesis); París 1934. 

MENDIETA. — Hist. Ecl. Indiana; París-Madrid 1903.  

DE MOTOLINIA, FRAY. — Manuscrito, publicado por primera vez por su hijo García Pimentel, 

Luis; México, París-Madrid 1903.  

OCARANZA, FERNANDO. — Historia de la medicina en México; México 1934.  

OLIVA, LEONARDO. — Lecciones de Farmacología en la Universidad  de Guadalajara, t. I y 

II, 1853-1854.  

OROZCO y BERRA, MANUEL. — Historia antigua y de la conquista, de México; México 1880. 

del mismo. — El Tonalamatl "A. M. M.", t. IV, 1897, pp. 30-44.  

DEL PASO Y TRONCOSO, FRANCISCO. — Estudios sobre la historia de la medicina en México. 

"A. M. M." (primera época), t. III, pp. 137-235.  

VAN PATTEN, NATHAN. — Obstetric in México prior to 1600. "Ann. Of Med. History", t. IV, 

p. 203; Nueva York 1932.  

RAMÍREZ, JOSÉ. — La vegetación en México; México 1899.  

REBELLO, CECILIO A. — Diccionario de mitología Nahoa. "A. M. M." (segunda época), t. II, 

1905, pp. 347-376 y 517-548; t. III, 1906, pp. 97-117, 191-196, 237-292 y 479-484; 

t. IV, 1907, pp. 24-96, 119-144, 181-224 y 328-336.  

RODRÍGUEZ, FRANCISCO M. — La habitación privada de los Aztecas en el siglo XVI, "A. M. 

M.", segunda época, t. II, 1905, pp. 21-24.  

DE SAHAGÚN, BERNARDINO FRAY. — Historia general de las cosas de Nueva España; 

México 1890.  

SÁNCHEZ DE AGUILAR, PEDRO. — Informes contra las idolatrías de Yucatán (1613). 

Reimpresión en "A. M. M.", t. VI, 1892, pp. 17-122.  

DE LA SERNA, JACINTO. — Manual de ministros de Indios para el conocimiento de sus 

idolatrías y extirpación de ellas (1656). Reimpreso en "A. M. M.", t. VI, 1892, pp. 

265-475.  

SESSE, MARTINO y MOCINO, J. M. — Plantae Novae Hispaniae; México 1895.  

DE SOLÍS, ANTONIO. — Historia de la conquista de México; París, Garnier hermanos.  

DE TORQUEMADA, FR. JUAN — Monarquía indiana, en 3 tomos; Madrid 1733. 

 

 

 

 



 Medicina mexicana 269 

 

URBINA, MANUEL. — Catálogo de plantas mexicanas. Imprenta del Museo Nac. de 

México, 1897. 

del mismo. — 1903 A. El Peyote y el Ololiuhqui. "A. M. M.", t. VII, 1903, pp. 25-48. 

del mismo. — 1903 B. Los Amates de Hernández. "A. M. M.", t. VII, 1903, pp. 93-114. 

del mismo. — 1903 C. Los Zapotes de Hernández. "A. M. M.", t. VIl, 1903, pp. 209-234. 

del mismo. — 1903 D. Notas acerca de los Ayotli de Hernández o Calabazas indígenas. 

"A. M. M.", t. VII, 1903, pp. 353-390. 

del mismo. — Raíces comestible entre los antiguos mexicanos. "A. M. M." (segunda 

época), t. III, 1906, pp. 117-190. 

 

____________ 

  



 

 

 

 

  



 

 

 

 

TERCERA PARTE 

__________ 

DROGAS DINAMOGENAS, 

ESTUPEFACIENTES E 

ILUSIOGENAS 

 

  



  



CAPITULO IX 

LOS CAFEICOS 

La fármaco-etnología comprende el estudio de fármacos cuya adopción y la 

consecutiva adaptación de las costumbres humanas en lo material y lo psíquico 

constituyen fenómenos ampliamente difundidos en el mundo, con particularidades 

locales y regionales que sólo dependen del material de que el hombre disponga en 

esa zona. 

Uno de los hechos más interesantes que contempla la farmaco-etnología es 

la existencia de lo que Hartswich llamara drogas paralelas, en la suposición de que 

una propiedad determinada fue encontrada y empleada por el hombre en diversos 

lugares de la tierra sin que se tuviesen conocimientos recíprocos, empleándose a 

menudo drogas de efectos semejantes. 

El Prof. J. A. Domínguez en varios de sus trabajos ha hecho resaltar la 

existencia de las llamadas drogas paralelas, coincidentes en América con las de 

otros continentes, recordando el fenómeno que ocurre con los tenífugos del grupo 

filícico, los Piper de propiedades antiblenorrágicas y las Aristolochia de propiedades 

estimulantes y alexiteras. 

Con respecto a las especies de Piper, el citado autor consigna que en la India 

se utilizó el Piper cubeba, en las Islas del Pacífico el Piper methysticum, en las 

Molucas el Piper siriboa; en América: en México el Piper medium, en Perú Piper 

angustifolium y Piper reticulatum, en Bolivia y Norte de Argentina el Piper 

angustifolium y entre los Tupí-Guaraní, el Piper jaborandi. 

Con respecto a los tenífugos a base de ácido filícico, Domínguez menciona: 

en el norte de Europa la Driopteris spinulosa, en el centro y sud de Europa la 

Dryopteris filix-mas, entre los Puelches y Pampas el Aspidium capense. 

Es curioso que los hombres de las distintas regiones del mundo, según 

subraya Tschirch, hayan encontrado, independientemente los unos de los otros, los 

elementos que contienen teobromina o cafeína y que hayan aprendido a usarlos en 

forma análoga, aunque las plantas de este grupo no guarden entre sí relaciones 

aparentes y sus propiedades sean difíciles de descubrir. 

 



274 R. Pardal: Medicina Aborigen  

 

La fármaco-etnología señala como elementos de interés, acerca de los 

indígenas de América, los temas siguientes: los cafeicos, las bebidas alcohólicas y 

espirituosas y las drogas ilusiógenas y estupefacientes de tipo alcaloídico. 

En este capítulo pasaremos en revista los llamados "cafeicos", empleados 

por el indio, entre los que se encuentran el mate, el chocolate y el guaraná. 

La Yerba Mate (Ilex paraguariensis) 

Con el nombre de Yerba se conoce el polvo grueso, acompañado de 

fragmentos desemejantes de ramitas (palos) mezclados en proporciones variables, 

de las ramas foliáceas "sapecadas" y desecadas de varias especies de Ilex cuyo 

tipo fundamental es la Ilex paraguariensis St. Hil. 

Los indios Guaraní de las regiones irrigadas por los ríos Paraná Paraguay y 

Uruguay conocían las propiedades estimulantes y estomacales de la yerba mate, a 

la cual llamaban Caá Guazú, o sea "la grande" o "la espléndida yerba", 

comunicándola a españoles y portugueses; los españoles al traducir la 

denominación guaraní, la llamaron yerba. 

El estudio del conocimiento y empleo de la yerba mate por los indios 

comprende dos problemas distintos: 1° el empleo y conocimiento de la yerba verde 

como estimulante e ilusiógeno. 2° el uso del "mate" como bebida obtenida por 

infusión de las hojas "sapecadas" y molidas, tal como se ingiere en gran parte de 

Sudamérica. 

Con respecto al primer punto, son numerosos los testimonios que acreditan 

el empleo de la yerba verde como estimulante, dinamógeno, y con diversos fines 

medicinales, tanto al interior como en aplicaciones externas. Igualmente se 

menciona su empleo por los médicos hechiceros, como ilusiógeno. Rochebrune 

encontró en huacos de Ancón, que en su concepto databan del año mil, entre las 

ofrendas funerarias, hojas de Ilex paraguariensis. El Padre Techo, uno de los 

primeros jesuítas que acturaron en las regiones del Alto Paraná, consigna que los 

indios de Guaira iban cada año en un viaje especial hasta el Alto Tivaí, situado muy 

lejos de sus poblaciones, para hacer provisión de yerba mate. El P. Lozano 

menciona el empleo de la yerba por los hechiceros con fines mágicos diciendo que 

"para oír los oráculos falaces del padre de la mentira se valen de la yerba del 

Paraguay que beben molida en polvos, porque a su uso está ligado el pacto de 

darles respuesta; y así la frase de dichos magos es: La yerba me ha dicho esto o 

aquello" (t. I, pág. 427). 

Bertoni en su obra sobre los Guaraní, tanto en el libro dedicado a la higiene 

Guaraní como en el dedicado a la medicina, afirma en repe- 

 



 Los cafeicos 275 

tidas ocasiones que fueron indiscutiblemente los indios los que señalaron las 

propiedades especiales de la yerba mate y la enseñaron a los Europeos, aunque no 

la ingerían como bebida habitual, sino eventualmente, y como planta medicinal. 

Hablando del empleo de la yerba mate con fines medicinales entre los indios, 

el P. Asperger consigna que la utilizaban como remedio de "las cámaras blancas" y 

de "la relajación de estómago". Según él, en estos casos la dosis era de dos a tres 

cucharadas de yerba en agua caliente acompañada de una cucharadita de sal, 

porque "la sal comprime de tal suerte la yerba, que no da las partes astringentes". 

El mismo autor dice, que la "yerba verde, entendiendo por tal las hojas secas sin 

"sapecar" era empleada en forma de polvo fino para curar las heridas. Además 

menciona su empleo para "socorrer a los nervios contusos de ellas, cortados, no 

dejándoles entrar pasmo". También se empleaban las hojas verdes - según ese 

autor - para tratar a los insolados y a los "atolondrados del humo y fuego de las 

hornallas". Según Bertoni, esta práctica se continuaba utilizando en los yerbales, 

cuando los "Urú" empleados en el "barbacuá", no resisten más el calor y al secado 

de las hojas en su preparación para el consumo. 

La "cáscara" del árbol de la yerba mate, era utilizada por los Guaraní con 

varios fines medicinales. El P. Asperger menciona su utilización "en prácticas con 

que se pretende comprimir, desecar, o unir y confortar los miembros relajados, 

contusos o quebrados" y añade que esta corteza puesta en infusión por la noche y 

colada por la mañana "hace curar o purgar tres o cuatro evacuaciones". 

Con respecto al segundo aspecto del estudio de la historia de la yerba mate, 

o sea la de su empleo en infusión bajo la forma de lo que hoy se llama "mate", las 

opiniones son contradictorias. Nosotros nos inclinamos a pensar que el mate no ha 

constituido una costumbre de los Guaraní, sino que es una nueva modalidad o una 

modificación del empleo de la yerba que practicaban los indios. 

En realidad, las referencias escritas con valor testimonial acerca del mate 

comienzan en el siglo XVII. No hemos encontrado hasta el presente ninguna 

referencia por parte de los primeros pobladores del Paraguay. Todas las noticias 

obtenidas sobre tradiciones, han sido verificadas a posteriori, y los datos que 

suministran son contradictorios. 

En su mayor parte las informaciones que poseemos proceden de los escritos 

de los Jesuítas, a partir del siglo XVII. A éstos parece haber interesado más que a 

nadie la cuestión de la yerba, y nos parece del todo aceptable la idea de que, en 

vista del incremento que el té había tomado en Europa desde principios del siglo, 

vieran en la yerba mate algo como 

 



276 
 

R. Pardal: Medicina Aborigen  

un equivalente. De seguro estimaron que sería una fuente de explotación y la 

impusieron, como ya habían hecho inteligentemente con otros productos y 

medicamentos. Para mejor comprender el interés que podría presentar la 

explotación de la yerba, es necesario tener presente el papel de los cafeicos en la 

Europa de esa época. 

Hasta el descubrimiento de las Indias Occidentales y la exploración de las 

Indias Orientales por los nuevos rumbos descubiertos durante los grandes viajes de 

exploración del siglo XVI, en Europa no se utilizaban los cafeicos. 

El primero en llegar, empleado por los indígenas americanos, fue el 

chocolate, en el primer tercio del siglo XVI. Sólo en el siglo siguiente fueron 

introducidos dos de procedencia oriental: el café, que entró por el Sud de Europa, y 

el té, que entró por Holanda. 

Del rápido incremento que adquirió el hábito de estos cafeicos, da idea la 

extensa bibliografía de la época, en que fueron motivos de trabajos médicos y hasta 

de sesiones universitarias. 

Los que han ido a buscar en la lingüística la confirmación del empleo del mate 

por los Tupí-Guaraní, han consignado la existencia de las palabras Kaá-guara 

(tomador de yerba) y Kaá-u-éi (sed de yerba) como elementos de prueba. Se trata 

de expresiones en las cuales la antigüedad es real para las voces separadas, pero 

pudieron reunirse posteriormente. 

El P. Ayres Chazal, en su Chorographia do Brazil (tomo I, pág. 134), afirma 

que "los indígenas de la parte septentrional de la provincia de San Paulo usaban 

esta bebida desde tiempos inmemoriales y fueron ellos los que enseñaron el uso 

entre los primeros habitantes de la Asunción". El P. Lozano dice en cierto pasaje 

que "usaban dicha yerba los indios en su gentilidad pero con moderación; quien le 

descubriese las virtudes que le atribuyen es todavía dudoso; y al paso que unos le 

dan nobilísimo origen, otros le señalan el más infame que se pueda imaginar". 

Lozano se refiere al hablar del origen infame, a su propagación por un hechicero, y 

al mencionar el nobilísimo origen hace referencia al mito en boga entonces de la 

predicación en América por los apóstoles. 

El Dr. Don Gaspar de Escalona Agüero, oidor de la Real audiencia de Chile, 

en su Gazophilacio Regio Peruano (Lib. 2, cap. 31) decía que "es general opinión 

en las provincias del Paraguay que San Bartolomé la mostró y descubrió a los 

naturales". El licenciado Diego de Zeballos en su Tratado del recto uso de la Yerba 

del Paraguay impreso en Lima en 1667, dice "que descubrió su uso y aún le dio la 

virtud Santo Tomás apóstol; que llegando, desde el Brasil, predicando el Evangelio 

a la provincia de Mbacarayú, halló selvas dilatadas de estos árboles, cu- 



 Los cafeicos 277 

yas hojas eran mortífero veneno; pero tostadas por el Santo apóstol perdieron en 

sus manos y en el fuego, todo lo nocivo, quedando eficaz antídoto. Y por esta razón 

decían que los indios siempre tuestan la yerba para usarla, porque les enseñó el 

santo". 

En cambio el Padre Antonio Ruiz de Montoya, en su Conquista espiritual de 

los indios, etc. impresa en Madrid en 1639, después de haber vivido treinta años 

entre los aborígenes del Paraguay, decía que "habiendo inquirido, con toda 

diligencia entre los indios de ochenta y de cien años el origen del uso de esta yerba, 

averiguó por cosa cierta, que en la juventud de aquellos ancianos, ni se bebía, ni 

era conocida, sino que un insigne hechicero del país, amigo estrechísimo del 

demonio, fue impuesto por el infernal maestro en que bebiese dicha yerba cuando 

quisiese escuchar sus oráculos". 

El P. Lozano decía que la costumbre de tomar mate "se pegó a los españoles; 

pero empezó con tal mal pie y tanto descrédito, que era reputado por hombre infame 

el que la tomaba; y aún se llegó a prohibir su uso con excomunión, sino a los que la 

recetaba el médico por algún achaque". En cierto pasaje dice: "Cundió de tal manera 

en pocos años el uso o abuso de la yerba que sólo en la ciudad de la Asunción, se 

consumían de catorce a quince mil arrobas por año, por el 1620, siendo así que sólo 

se contaban quinientos vecinos españoles". 

Los Jesuítas Españoles consultaron a Europa sobre las propiedades de la 

yerba mate, y el Cardenal Federico Borromeo, después de consultar con muchos 

médicos peritísimos de Milán escribía con fecha 2 de Junio de 1619 al Obispo del 

Paraguay Don Lorenzo de Grado y al P. Diego de Torres Bollo que "ponga todo 

empeño en desarraigar mal tan pernicioso, como el usar dicha yerba con grande 

daño de la salud de las almas y de los cuerpos". 

Lozano dice que al principio fue tomada como un producto medicinal, pues 

"el uso primitivo de esta yerba entre los españoles se introdujo para vomitar, que en 

realidad la semejanza que tiene con el Zumaque hace creer a cualquiera, que 

bebida hará arrojar las entrañas" y agrega en otro pasaje que "después que se 

propagó su uso, no sólo la toman para vómito, sino para gozar otras muchas 

virtudes que pregonan de ella sus aficionados que hay ya muchos que se dan a 

beberla sin tasa ni medida". 

El Licenciado Zeballos en su Tratado de 1667 se ocupa largamente de las 

aplicaciones de la yerba mate en la terapéutica del tiempo, clasificando sus 

propiedades aún a la manera de Galeno, como "caliente en el 2° grado y seca en el 

principio del 3°”, indicando su aplicación en diversas enfermedades y considerando 

que "si la beben mezclando piedra 

 



278 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Bezoar, universal antídoto contra todo veneno, es admirable remedio en las 

cuartanas y calenturas rebeldes". 

El uso de la yerba como bebida habitual hizo de ella un motivo de 

transacciones comerciales, en tal forma que llegó a constituir una de las principales 

fuentes de producción y riqueza desde principios de la colonia. Se trató de aplicarle 

impuestos, pero en aquel tiempo no prosperó el propósito, según decía el Dr. 

Escalona, "por juzgarse impracticable a causa de ser cosecha de indios, y su tráfico 

de incierta y difícil averiguación". 

El cultivo se sistematizó, instituyéndose los llamados "beneficios" de la yerba, 

donde los indios eran explotados en forma cruel. Los Jesuítas establecieron también 

"beneficios" de la yerba en las Misiones, donde el trato fue más humano para el 

trabajador indio. Los jesuítas Lozano y otros comentan el maltrato de que fueron 

víctima los trabajadores aborígenes que partían a la cosecha en los yerbales. El P. 

Ruiz de Montoya dice que pudo ver "verdaderos osarios de Indios". 

Los Jesuítas consideraron la conveniencia de una explotación razonable y 

dedicaron su atención al modo de preparar las hojas de mejor calidad, por selección 

de los árboles, cultura apropiada, cortes metódicos y recolección en tiempo ideal, 

obteniendo yerbales de próspero rendimiento. 

La primera dificultad que tuvieron fue la de la obtención por medio de la 

semilla, pues cuando se las dejó expuestas al aire durante algunos días, éstas se 

tornaron tan duras que se requirió un instrumento cortante para partirlas. Una 

tradición que no hemos visto consignada oficial o documentalmente, dice que 

descubrieron que en los bosque de yerba mate las plantas nacían de las semillas 

que habían pasado por el aparato digestivo de las aves que se alimentan con ellas, 

y se dieron cuenta que de tal modo el embrión se hallaba apto para romper su 

envoltorio y germinar. 

Los Jesuítas se ingeniaron para preparar las semillas por digestión artificial y 

pudieron así efectuar plantaciones que dieron la yerba más apreciada en el 

comercio de la época. El P. Lozano se jactaba por ello de que había "dos diferencias 

de yerbas del Paraguay, una con este nombre, y otra que llaman Caaminí; ambas 

se hacen de las hojas de un mismo árbol, pero con diverso beneficio, porque la 

Caaminí después de bien tostada y molida, se cierne y quitan los más menudos 

palos; a la de palos se le dejan éstos, y pareciendo la diversidad tan poco 

considerable, es con todo eso tal que no aciertan los españoles a beneficiar la 

Caaminí, y si tal han intentado contar a hacerla, les sale tan mal a que es menos 

estimable que la de palos". 

 



 Los cafeicos 279 

Por Real Cédula del año 1679 fue concedido a las misiones que "en sus 

beneficios bajen cada año doce mil arrobas de yerba". Con el dinero que producía 

la yerba vendida en Santa Fe y en Buenos Aires pagaban el tributo "que como 

vasallos debían a la corona" y sostenían la pompa del culto y compraban "lo que 

necesitan para adorno de sus lucidas iglesias y servicios de sus pueblos". 

 

Al ser empleada como bebida estimulante, sus efectos fueron comparados a 

los del té, ganando fortuna la palabra "té del Paraguay".  

El P. Juan Bautista Duhalde, en sus Lettres Edifiantes et Curieuses, escribía 

en sus notas del tomo II que era "uno mismo el uso del té y de nuestra yerba". Hasta 

se hacía resaltar la semejanza - según ellos - entre el nombre de Cha con que 

llamaban los chinos al té y la voz Caá empleada por los Guaraní. Cuando sobrevino 

la expulsión de los Jesuítas, en 1773, cada uno de los 32 pueblos de Misiones tenía 

un yerbatal artificial plantado por ellos, mejor que los yerbales crecidos 

espontáneamente. 

Hasta hoy se conserva la costumbre del mate en el Paraguay, Argentina,  

Brasil, Uruguay, Perú y Bolivia. En el  Paraguay consumen 

 

FIG. 48 – Yerba mate (Ilex paraguariensis). 



280 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

por año y por habitante de 10 a 15 kilogramos y en la Argentina de 5 a 9 kilogramos. 

Según Domínguez la cifra Argentina daría un porcentaje de 52 gramos de cafeína 

por habitante cada año, análoga a la ingerida con el café en Holanda o con el té en 

Inglaterra, según las cifras que da para ellos Hartwich. 

La planta, conocida desde el punto de vista botánico con el nombre de Ilex 

paraguariensis St. Hil., es exclusiva de Sudamérica. Crece en estado silvestre, 

constituyendo formaciones naturales llamadas "yerbales" en los cuales se distingen 

los llamados "yerbales de alto bosque" y "yerbales de bajo bosque", en una gran 

superficie dentro de la cual están comprendidos los cuatro estados brasileños de 

Paraná, Santa Catalina, Río Grande del Sur y Matto Grosso, la región Nordeste de 

la Argentina (Territorio de Misiones) y la parte austral y oriental del Paraguay. 

Es un árbol o arbusto cubierto siempre de hojas, de talla robusta, ramaje corto 

y de una altura de 8 a 10 metros, frondoso y bello, que de lejos recuerda al naranjo. 

Sus hojas son de un verde claro, sus flores amarillentas y menudas y sus bayas de 

un rojo obscuro. Se prefieren las plantas de hojas más pequeñas y de color más 

obscuro. El fruto se halla adherido a las ramas por un tallo corto y contiene una 

pulpa blanca en la cual se encuentran las duras semillas. 

La calidad de la yerba es más estimable en las plantas de nacimiento más 

alejado de la costa; por ello, la del Paraguay es más apreciada que la del Brasil. La 

recolección se hace de Febrero a Agosto, la floración tiene lugar en los meses de 

Octubre y Noviembre, madurando los frutos de Diciembre a Enero. La explotación, 

en cuyos detalles no vamos a entrar, por ser de interés industrial, comienza desde 

su obtención en los yerbales y comprende varias operaciones que abarcan la 

recolección, torrefacción rápida, transporte al centro de explotación, desecación 

definitiva, molienda y embalaje. 

En la actualidad, bajo el nombre de yerba mate se acompaña y se substituye 

también la planta tipo por otras Ilíceas. El Prof. ,J. A. Domínguez dice al respecto 

que "hasta tanto estudios especiales no demuestren lo contrario, sólo admitiremos, 

como fuente productora de la yerba, en primer término al Ilex paraguariensis St. Hil. 

y sus numerosas variedades y formas, la más difundida de todas las especies de 

Ilex en ha región de los yerbales naturales, y además, pero con las reservas del 

caso, los Ilex theezans Mart., Ilex affinis Gardn, e Ilex chamaedryfolia Reiss, 

eventualmente en algunos tipos de yerba fuerte, y como adición parcial, pero en 

pequeña cantidad la Ilex amara (Vell.) Loes". 

En otras regiones de América se ha empleado, con otros fines, dis- 

 

 



 Los cafeicos 281 

tintas clases de Ilex. Los indígenas de la Florida y de las Carolinas acostumbraban 

tomar la black drink, preparadas con unas especies de Ilex de las que la principal 

es la Ilex vomitoria. 

El Guaraná (Paullinia cupana) 

Se trata de una medicación dinamógena que merece alcanzar mayor 

difusión. Los Tupí-Guaraní la empleaban como estimulante y para combatir 

cefaleas, neuralgias y fiebres. La utilizaban también como coadyuvante en las 

disenterías. 

 

Los Portugueses observaron desde los primeros tiempos, que los indios la 

utilizaban en forma de una pasta preparada con las semillas de la planta; sin que 

llamara la atención de los médicos hasta épocas relativamente recientes. En los 

países de origen se emplea mucho aún en la forma de pasta obtenida de las semillas 

de la Paullinia cupana. En el comercio de droguería se presenta generalmente en 

la forma de bastones cilindricos o algo aplanados de unos 15 centímetros de largo 

y un peso de 150 a 200 gramos. 

Su componente principal está constituido por cafeína, en cantidad de 5 %, 

bajo la forma de tanato de cafeína. Durante un tiempo se describió como 

componente principal un alcaloide, la guaranina, que en realidad parece ser el 

compuesto citado de cafeína. 

El Cacao (Theobroma cacao) 

El árbol llamado por los Aztecas Cacaoquahuitl natural de la América tropical, 

desde México hasta la región Amazónica, era cultivado según Peckolt con tantos 

cuidados como las plantaciones de café en la actualidad. 

Su semilla se utilizaba como moneda y con ella se pagaban impuestos. 

La mitología mexicana establecía que su conocimiento había sido 

comunicado a los hombres por Quetzalcoatl, bajo cuyo cuidado estaban las plantas 

del paraíso indígena y el cocimiento del cacao que tomaban los dioses. 

 

FIG. 49 – Pasta de Guaraná. 



282 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Con las semillas del cacao preparaban una bebida llamada Chocolatl, 

agregándole vainilla (Tlilxochitl), Chilli (Capsicum) y Achiote (Bixa orellana); el 

pueblo lo mezclaba con harina de maíz. 

Antonio de Solís en su historia de la conquista de México, narra que 

Moctezuma, "al acabar de comer tomaba ordinariamente un género de chocolate a 

su modo, en que la sustancia del cacao, era batida con el molinillo hasta llenar la 

xícara de más espuma que licor". 

En 1520 fueron llevados a España el chocolate y las semillas del cacao. 

Hernán Cortez, en una de sus cartas al emperador Carlos V, le pondera las 

propiedades del chocolate para aumentar la resistencia contra las fatigas 

corporales. 

La primera fábrica se estableció en Cádiz, y poco después se estableció otra 

en Portugal. Los españoles trataron de mantener el secreto de la preparación del 

chocolate, y se establecieron penalidades para los que la importaban sin 

autorización del estado. 

No obstante ello el italiano Carletti, que había vivido en México varios años, 

al regresar a Florencia en 1606 llevó consigo semillas de cacao y chocolate y divulgó 

la forma de su preparación. 

En Francia el chocolate se introdujo cuando la corte de España envió a la de 

Francia, a manera de valioso presente, una cantidad de cacao, a la llegada de Ana 

de Austria, hija de Felipe II de España. Ana y María Teresa pusieron de moda la 

costumbre de tomar chocolate entre las altas clases. En 1654 el Dr. Buchet dio en 

el salón de Actos de la Facultad de Medicina de París, una conferencia sobre las 

propiedades del chocolate afirmando que "bien preparado era uno de los 

descubrimientos más notables, mucho más digno de ser el alimento de los dioses 

que la ambrosía y el néctar". 

Ya sea por esto, ya por la leyenda mexicana sobre su origen, Linneus en 

1769 lo designó con el nombre de Theobroma que significa alimento de los dioses. 

Según Fluckiger y Hambury, en los primeros tiempos en varios puntos de 

Europa el chocolate se tomaba con vino y cerveza. Se lo continuó fabricando a la 

manera azteca; una receta de Valentini publicada en 1704 dice que "el chocolate 

debe fabricarse con cacao, azúcar, pimienta roja, clavo aromático, vainilla y 

achiote". 

Las semillas de cacao contienen 1 a 2,3 % de theobromina y una cantidad de 

cafeína que oscila de 0,05 a 0,36 %. 

 



 Los cafeicos 283 

 

BIBLIOGRAFÍA  IX 

 

DE AMARAL, F. —- La yerba mate. "R. Ch. H. N.", año VI, N° 3, Junio 30 de 1902. 

ANASTAY, EMILE. — Le maté; Marsella 1916. 

VON BASSEWITZ, ERNEST. — O mate como agente therapeutico e factor pathogenético; San 

Pablo 1905. 

BERTONI, MOISÉS. — Civilización guaraní; parte tercera: Medicina e higiene; Puerto Bertoni 

(Paraguay) 1917. 

COLLIN, E. — Etude anatomique sur les feuilles de l'Ilex paraguariensis  St. Hil. "J. P. Ch."; 

París 1891. 

CORRADO, ALBERTO J. — Contribución al estudio de la yerba mate. "I. B. F.", N° 20; 1915. 

DEMERSAY, A. — Etude économique sur le maté ou The du Paraguay, París 1867. 

DOMÍNGUEZ, J. A. — 1918. Véase Bibl. I. 

DOUBLET, R. N. A. — Le maté (tesis de doctorado); París 1885. 

EPERY, R. P. — Essai sur le maté (tesis de doctorado); París 1883. 

FLUCKIGER ET HAMBURY. — Histoire des drogues d'origine végatalés; París 18978. 

GALLARDO, C. R. — La industria yerbatera en Misiones; Buenos Aires 1898. 

GIROLA, CARLOS. — Cultivo de la yerba mate. "Bol. del Ministerio de Agricultura", t. XXVI, 

N° 2; Buenos Aires 1921. 

HASTERLIK, ALFRED. — Tee, Tee-ersatzmittel und Paraguaytee. "Akademische 

Verlagesellschaft", m. b. H.; Leipzig 1913. 

HEINZE, EDOUARD. — Der Matte oder Paraná-Tee. "Tropenpflanzer", t. XIV; Febrero de 

1910. 

KYLE, JUAN J. J. — La yerba de Caá-guazú. "A. S. C. A.", t. III, 1877, pp. 42-44. 

LEGUIZAMÓN, H. — Yerba mate. Observaciones sobre su cultivo y sus usos (tesis del 

doctorado en Medicina); Buenos Aires 1877. 

LENDNER, A. — Contribución al estudio de las falsificaciones de la yerba mate. (Traducción 

de Ildefonso Vattuone). "I. B. F.", N° 35; 1917. 

LOZANO, PEDRO. — Historia de la. Conquista del Paraguay, Río de la Plata y Tucumán; 

Buenos Aires 1874. 

MACQUAIRE, P. — Le maté. Sa constitution. Sa composition chimique et ses propietés 

phisiologiques; París 1896. 

MANTEGAZZA, G. — La yerba mate. "Rev. médico-quirúrgica"; Buenos Aires 1871. 

 

 



284 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

MOREAU DE TOURS, A. — Le maté. Etude histologique et phisiologique; París 1904. 

RUIZ DE MONTOYA, ANTONIO. —- Conquista espiritual de las Indias; Madrid 1639. 

SAMANIEGO, CÉSAR C. — Ilex paraguariensis - Yerbamate - "Caá"; Asunción 1927.  

VALDIZAN Y MALDONADO. — Medicina, popular peruana, en 3 tomos; Lima 1922.  

DE ZEBALLOS, DIEGO. — Historia del recto uso de la yerba del Paraguay, Lima 1667. 

 

 

 

 

 

____________ 

 

  



 

 

 

CAPÍTULO X 

LA COCA 

Los indígenas de América, así como un cierto número de pueblos naturales, 

han usado y usan substancias de origen vegetal, de efectos embriagadores y tipo 

alcaloídico. 

Cada región suministró su planta, y las modalidades de su uso derivaron de 

la forma de obtención. Pero en ciertos lugares la forma de empleo o la asociación 

de técnicas para su mejor utilización constituyen reminiscencias de hábitos de otros 

países, hecho que plantea interesantes hipótesis de trabajo para el etnólogo, al 

hacer presumir que se trate de costumbres traídas por los pueblos en sus 

migraciones. 

Es curioso, por ejemplo, que la coca se utilice por masticación de las hojas, 

asociándolas con substancias alcalinas, para extraer sus alcaloides, de un modo 

del todo análogo al que emplean los pueblos de Malasia, Indonesia y Polinesia para 

masticar las hojas de betel, asociándolas, también, a substancias alcalinas. 

El estudio de estas drogas presenta dos aspectos fundamentales: uno de 

carácter médico y otro de carácter etnológico. Desde el punto de vista médico 

debemos hacer constar, ante todo, que su empleo por el indio no entra siempre en 

lo que puede llamarse toxicomanía. Varios autores, a propósito de la coca, hiceron 

resaltar la diferencia entre el cocaísmo americano y el cocainismo europeo. 

El cocaísmo es un hábito impregnado por características rituales que tienen 

por fin no tanto provocar estados eufóricos o de excitación, sino obtener efectos 

dinamógenos, en regiones en que la vida a gran altura lo hace necesario para 

soportar el trabajo. Por lo común, el indio no usa las drogas para aumentar el placer 

o para olvidar preocupaciones, sino con un concepto o fin místico. 

Los efectos sorprendentes que provocaba en su espíritu y los cambios que 

determinaba en su personalidad le hicieron atribuir a la coca una virtud y un origen 

divino, a tal punto que para muchos en la planta residía el espíritu de la divinidad, 

que en ella había sido depositado para poner al hombre en comunicación con 

aquélla. Por esto se ingería en las grandes ocasiones, para tratar de predecir el 

porvenir; a menudo también el Shamán la ingería para colocarse en trance antes de 

tratar al enfermo. 

 



286 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Por sus caracteres toxicológicos, estas drogas comprenden desde los 

venenos violentos de empleo espaciado, como las Daturas (el Huanto de las tribus 

amazónicas, el "veneno sagrado" de los Mayo) y los de efecto intenso, pero más 

tolerables, como el Aya-huasca, hasta los que, a semejanza de la coca, constituyen 

un hábito dinamógeno más que un ilusiógeno estupefaciente. 

Desde el punto de vista culturológico es interesante hacer constar que a cada 

tipo de cultura material corresponde un tipo de droga, Los Andinos emplean el 

masticatorio suave de hojas. Las drogas de efecto embriagante y estupefaciente 

son empleadas por los pueblos agricultores inferiores principalmente, y en menor 

escala por los pueblos recolectores. Los pueblos cazadores, pertenecientes a las 

agrupaciones raciales de Pámpidos y Plañidos, se conforman, por lo común, con 

las Nicotianas y sus sucedáneos. 

 

La Coca (Erythroxylon coca) 

El hábito de la masticación de las hojas desecadas de la coca (Erythroxylon 

Coca Lam.) y sus variedades o especies afines, cuyo empleo se continúa entre el 

elemento indígena del Perú, Bolivia y regiones adyacentes de la Argentina, por su 

antigüedad se pierde en el tiempo. 

Una leyenda atribuye a Manco 

Capac la revelación de la Coca. Otra 

leyenda reproducida por todos  los 

publicistas que se ocuparon del 

tema, refiere que en tiempos 

remotos, una hetaira hermosa fue 

perseguida por sus pecados y 

muerta violentamente. En su vientre 

se encontró milagrosamente una 

planta con virtudes misteriosas y 

carácter sagrado, cuyos beneficios 

se evidenciaron posteriormente. Es 

por ello, o en su recuerdo, que la 

coca, en los remotos tiempos de sus 

primeros usos, se tomaba 

particularmente antes del acto 

amoroso. En la época de Mayta 

Capac, el cuarto Inca, la reina, fue 

llamada Mama Coca, "Madre de la Coca". La exaltación a tan considerable 

 

FIG.50 – Llipta o llija (Valdizán) 



 La coca 287 

favor real, no sería sino la consecuencia natural del hecho que la masa del pueblo 

miraba la coca como un objeto sagrado y digno de adoración. 

Durante los primeros tiempos del estado incaico nos refieren que el uso de la 

coca estuvo reservado al Inca y a las solemnidades del culto religioso; luego fue 

permitido a los dignatarios que se hubieran hecho acreedores a ello, por servicios 

prestados al imperio. Posteriormente se autorizó al pueblo a consumirla, en tal forma 

que a la llegada de los conquistadores españoles, constituía un hábito popular, y la 

Coca se cultivaba metódicamente. 

Era costumbre corriente entre las indios peruanos la de poner en la boca de 

los muertos unas hoja de coca, para que su alma pudiera llegar a la región de los 

bienaventurados. En muchas tumbas peruanas se han encontrado hojas de coca 

desparramadas sobre el muerto y chuspas con coca. Los indios peruanos suponían 

que si antes de morir un hombre masticaba coca durante su agonía, su alma sería 

protegida. 

Antes de la conquista del Perú se tuvieron noticias en Europa de la existencia 

y uso de la coca en 1500, por el Padre Ortiz, que yendo en la expedición de Pedro 

Alonso Núñez y Cristóbal Guerra a Cumaná, en la Costa Norte de Sud América, 

donde era conocida con el nombre de Hayo, consignó que los indios mascaban las 

hojas mezclándolas con cal. Con el nombre de Hayo se la conoce aún en lenguaje 

popular en ciertas regiones de Colombia y Venezuela, donde se encuentra la planta, 

bajo la forma de su variedad botánica llamada Novo-Granatense Dyer. 

Pedro Mártir de Anghiera consigna la noticia del Padre Ortiz en sus Décadas 

(I, Cap. VII). Cieza de León habla del uso de la coca y de la antigüedad del cultivo 

para tal fin, mencionando el acompañamiento de un alcalino para masticarla (Yicta, 

Yista, Llukta o Tokkra). Cieza en la primera parte de su Crónica del Perú, dice: "En 

todas partes de las Indias por la cual viajé, me di cuenta de que a los indios le es 

muy agradable llevar hierbas o raíces en sus bocas, de una u otra clase, según la 

región. En los distritos de Quimbaya y Anzerma, cortan pequeñas hojas de un 

arbolito, las que mascan sin interrupción. En muchos do los pueblos sujetos a las 

ciudades de Cali y Popayan, ellos van con pequeñas hojas de coca en sus bocas, 

a las que acompañan con una mezcla que llevan en una calabaza, la que está 

compuesta con algo parecido a tierra. Por todo el Perú los indios llevan la coca en 

la boca desde la mañana hasta que se acuestan a dormir. Cuando le pregunté a los 

indios porqué masticaban esas hojas, me contestaron que les evitaba los efectos 

del hambre, y que les da gran fuerza y vigor. Creo que hay algo de estos efectos, 

aunque tal vez sea una costumbre supersticiosa seguida por estos pueblos indios. 

Usan la coca en los bosques de los Andes, des- 

 



288 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

de Guamanga hasta la ciudad de La Plata". "Los árboles de la coca son pequeños 

y se cultivan con gran cuidado para que puedan producir las hojas". "Ponen las 

hojas bajo el sol y después las empaquetan en pequeñas valijas conteniendo más 

o menos, una arroba cada una". 

Garcilaso transcribe en su 

obra trozos de las perdidas 

crónicas de Valera, donde se dice 

que los indios "sacaban las hojas 

una por una y las dejaban secar al 

sol" y añade que la coca "fue 

empleada como medicamento en 

aplicaciones externas, en las 

fracturas, heridas y contusiones". 

Agustín de Zarate, que fue 

Contador Real bajo el Virreynato 

de Blasco Núñez Vela, 

escribiendo en 1555 sobre la 

coca, dice: "en ciertos valles entre 

las montañas en donde el calor es 

muy fuerte, crece cierta hierba 

llamada Coca, que los indios 

estiman más que el oro y la plata. 

La virtud de esta hierba hallada 

por experiencia, es que ningún 

hombre que ha puesto las hojas 

en su boca, siente nunca hambre 

o sed". 

También la describe 

Monardes en su forma y uso, 

diciendo: "Esta planta ha sido 

celebrada durante muchos años 

entre los indios que la plantan y la 

cultivan con cuidado e industria, porque ellos la aplican diariamente a su uso y 

placer. 

Su tamaño es más o menos el de los brazos extendidos, sus hojas parecidas 

a las del mirto, pero más largas y de un verde más acentuado. 

 

 

FIG.51 – La Coca (Erythroxylon Coca) 



 La coca 289 

 

Cuando ha llegado la época de su cosecha, las recogen en canastas junto 

con otras cosas para secarlas y preservarlas y poderlas llevar a otros lados". 

Hernández habla de la coca en su obra, por referencias que tiene en Méjico 

de boca de algunos Conquistadores que habían estado en el Perú. También 

consignan su uso el P. Bernabé Cobo (1653), el P. Calancha (1639) y el P. Joseph 

de Acosta (1588). El Inca Garcilaso habla de ella con perfecto conocimiento, pues 

era dueño de uno de los cocales más antiguos en Havisca, sobre las márgenes del 

río Tunu, afluente del Beni (algunos hacen remontar la existencia de este cocal 

hasta la fecha precisa de 1120). 

En un principio las preocupaciones religiosas de los españoles llevaron a 

prohibir su empleo, comenzándose a destruir sus cultivos. El Concilio de Lima 

(1567-1569) juzgó el hábito de la coca, "cosa inútil, perniciosa, que conduce a la 

superstición por ser talismán del diablo". Pero el hábito estaba tan arraigado, que 

en 1570, 1571 y 1574 aparecieron órdenes del Virrey autorizando su uso, aunque 

sometiéndola al impuesto del Diezmo. 

No fue probablemente ajena a tal medida, la actitud de los especuladores 

que obtuvieron en cierto modo el monopolio, desarrollando en grande el cultivo. La 

coca constituyó entonces un renglón de ingreso eclesiástico, como consigna 

Garcilaso al decir que "gran parte de las entradas de los Obispos y de los cánones 

de las Catedrales del Cuzco, lo constituyen el diezmo sobre las hojas de coca". 

Cieza de León dice: "en España hay algunas personas que se enriquecieron con el 

producto de la coca, comerciando con ella, vendiéndola y revendiéndola en los 

mercados indios". 

Valera resume de este modo las discusiones de aquella época: "los 

españoles dicen y escriben muchas cosas sobre la pequeña planta y opinan que 

debe estar prohibida. Ciertamente que esto podría ser bueno si los indios sólo lo 

ofrecieran al diablo, pero, los modernos hechiceros, sacrifican maíz, vegetales y 

frutos del suelo, también bebidas, lanas, vestidos y otras cosas que no pueden ser 

prohibidas, como tampoco lo puede ser la coca". 

Mortimer explica que los Españoles toleraron el uso de la coca, para el cual 

hubieran podido tener una preocupación religiosa, por dos razones: 1°, porque 

vieron en él una fuente de enriquecimiento comercial; 2°, porque era el modo de 

obtener el mayor rendimiento de trabajo por el indio. 

La coca alcanzó su más alto precio, en efecto, en la región minera de Potosí, 

en tiempos de las mitas. Según consigna Mortimer, fue allí 

 



290 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

reconocida como una necesidad, para que los indios produjeran más y mejor. La 

extremada altitud en que se desarrollaba el trabajo, lo penoso del esfuerzo, el 

estado mental del aborigen dominado, hacían necesario el uso de la coca. Los 

indios recibían cestas con coca en pago de su trabajo; Garcilaso refiere en 1548, 

que los trabajadores de las minas consumieron 10.000 cestas de coca, valuadas en 

50,000 piastras. 

 

 

Las plantaciones de cocales en gran escala plantearon uno de los primeros 

problemas sociales de la Conquista, pues la falta de brazos suficientes hizo nacer 

la costumbre de llevar indios de la Cordillera, a la fuerza, a trabajar los cocales, 

como se los llevaba a las minas, obligando a dictar medidas gubernativas que sólo 

permitían el cultivo de la coca cuando el trabajo del indio fuese remunerado y 

voluntario. 

Desde entonces hasta nuestros días su uso habitual en cierto modo metódico 

se practica en una extensa región que tiene por límites australes la Puna Argentina, 

Gobernación de los Andes, quebrada de Humahuaca, Jujuy y valles de Salta y por 

límites septentrionales el Sur de Colombia, con las tribus de las fuentes del Madre 

de Dios y del Alto Amazonas. Se calcula en seis millones el número de individuos 

que coquean por hábito, en las regiones mencionadas. 

Desde fines del siglo pasado la producción de la coca disminuye en 

Venezuela. Los antiguos cocales de la Península de Guajira, están desa- 

 

FIG. 52 – Dos formas de chuspa, bolsitas para guardar 
hojas de coca (altiplano del Perú) 



 La coca 291 

pareciendo a consecuencia de la creciente sequedad y aridez por razones 

climáticas, ocupando su lugar, en algunas regiones, el cultivo del tabaco. 

En Bolivia y en las provincias del Noroeste Argentino se conoce el acto de 

masticar la coca con los nombres de Acollicar o Acullicar; en el Perú y en Colombia 

con el nombre de Chabchar o Chacchar. 

La tradición ha establecido una serie de 

costumbres para la forma de emplearla y 

llevarla, que bien merecen una mención. 

Por lo común el aborigen lleva las hojas 

de coca en una bolsa pequeña de colores 

vistosos, con dibujos diversos, de lana tejida, 

conocida con los nombres de Chuspa y de 

Huallqui. Dicha chuspa se lleva colgada o en los 

bolsillos. 

Una persistencia de creencias remotas 

latentes, encubiertas o no, hace que un resabio 

de misticismo legendario sea asociado a la 

costumbre y les obligue a tomar la coca al iniciar 

algún trabajo. Ellos llaman esto “hacer el 

acullico". Toman para ello una cantidad de hojas 

que mojan con saliva y remueven con la lengua, 

hasta formar un bolo que aplican contra uno de 

los carrillos. Complementan el acto mordiendo 

un trozo o trozos de substancias alcalinas a las que llaman yista. Estos alcalinos 

tienen por objeto extraer de las hojas las substancias orgánicas que contienen en 

combinación los alcaloides y determinan secundariamente una mayor salivación. 

De tiempo en tiempo añaden al bolo de coca otras hojas, llamando este acto 

"yapar el acullico". 

El coquero distingue grosso modo, por su gusto, dos tipos fundamentales de 

hojas; así se conoce una "coca amarga", más fuerte, rica en cocaína y alcaloides, 

más pobre en principios aromáticos, y una "coca dulce", de menor riqueza en 

alcaloides, pero más abundante en principios aromáticos como la higrina. 

La substancia alcalina o las cenizas que la representan se llevan en estuches 

de madera o de hueso, llamados en kichua iscupuru. 

Por tradición se sabe que hubo un tiempo que no se abría la chuspa para 

usar la hoja de coca, sino cuando se iba a tener contacto con mujer, 

 

FIG. 53 – Otra chuspa de los 
peruanos actuales. 



292 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

tal vez por reminiscencias o en homenaje a la cortesana muerta violentamente, de 
quien la leyenda dice que nació la coca. Pero en la actualidad se usa la coca varias 
veces en el día, según el hábito de cada individuo. Los jornaleros de acuerdo a una 
costumbre tradicional, abandonan su trabajo en distintos momentos y, en cuclillas, 
hacen su "acullico", por lo común una vez al comenzar las tareas del día, otra a la 
mitad de la jornada y la última antes de terminarla. 

El iscupuru que contiene los fragmentos irregulares de la substancia alcalina 
- de diversa naturaleza según las regiones - es unas veces de barro cocido o de 
plata y otras está constituido por un mate o poronguito (calabaza). 

La yista contenida en el iscupuru, llamada también Djista, Llicta, Llucta o 
Tokkra, es una substancia seca de consistencia de piedra y de color gris oscuro. 

Por lo común entran en su composición mezclas de cenizas de Quinoa 
(Chenopodium quinoa Willad), de Jume (Salicornia peruviana, Allenrolfea vaginata. 
Griseb.) y de Cachiyuyu (Atriplez pamparum Griseo), que se amasa con un puré de 
papas hervidas, a la cual se agrega una pequeña cantidad de sal y se deja secar. 
Aunque la forma de fragmentos irregulares es la más común y difundida, en ciertas 
regiones se la prepara en forma de discos y en Carabaya (Perú) le dan la forma de 
pequeños conos. 

En ciertas regiones más al Norte del área fundamental de empleo de la coca, 
la costumbre se modifica en cierta medida, empleándose una mezcla preparada y 
guardada en tal forma, de las hojas de la planta con la substancia alcalina. Así en 
las zonas norteñas limítrofes con el Brasil se llevan en un entrenudo de caña 
llamado taboca las hojas mezcladas con cenizas de Amba-Hu (Cecropia palmata) y 
en las Sierras de Santa Marta se guardan en una calabaza que llaman popoca las 
hojas de coca ligeramente mezclada con polvo de conchas calcinadas. 

Piedrahita (1688) dice que los indios de la costa Norte, mascaban las hojas 
de la coca sin cal. 

Es curioso hacer notar que Malayos y Polinesios, al masticar las hojas de 
betel, también le adjuntan substancias alcalinas, hecho que desde antiguo ha sido 
subrayado. El Capitán don Antonio de Ulloa, refiriéndose al asunto, más o menos 
en los mismos términos que el Padre Valera, dice: "es exactamente lo mismo que 
el Betel de los Indios del Este. La planta, la hoja, la manera de usarla, sus 
cualidades, todo es lo mismo, y los indios del Este, no son menos apasionados a su 
Betel que los indios del Perú y Popayan a su coca, pero en otras partes de la 
provincia de Quito, no se las conoce ni se las usa". 

 

 



 La coca 293 

Bonnycastle, capitán de Ingenieros Reales, refiriéndose al uso de la coca 

durante su viaje de Popayan a La Plata, dice que "los indios la mascaban como 

otros indios polinesios mascan el betel". 

Composición Química 

La coca contiene varios principios importantes que se encuentran en estado 

de combinación con ácidos orgánicos, entre los cuales se han descripto los ácidos 

cocaicos y truxillico. Dichas combinaciones se alteran por la acción del calor y de la 

luz solar, en forma tal que sus alcaloides varían en tipo y cantidad porcentual, según 

las hojas se pongan a secar al sol o a la sombra. Así en Ceylan Kwolton encontró 

en las hojas secadas al sol, un 40 % de alcaloide, y en las secadas a la sombra un 

60 %. La propiedad de las hojas de coca se debe a un complejo químico constituido 

por diversos compuestos básicos. 

Estas combinaciones dan por resultado la formación de su alcaloide mejor 

conocido, la cocaína o isocaina de Giessel y Liebermann; la cinamilcocaina, la 

alocinamilcocaina, la tropococaina de Giessel; la benzoilecgonina de Merck y otras 

que se han descripto o continúan en estudio.  

Los compuestos básicos que la constituyen resultan de la combinación del 

ácido troponolcarbolico o ecgonina (derivado del tropano) de una parte con el 

alcohol metílico y por otra con los ácidos benzoico, cinámico, isocinámico, cocaico 

y truxillico. 

Algunos compuestos resultantes de las alteraciones o modificaciones por la 

acción de la luz, del sol o del tiempo, como la cinamilcocaina, existente en las hojas 

cuando son viejas, se debe a una transformación de la cocaína. 

Además la coca contiene entre sus elementos de importancia un aceite 

esencial constituido por higrina, salicilato de metilo y un aldehido. Este aceite 

esencial es más abundante en la coca americana. 

Cultivo de la Coca 

En la actualidad la coca se cultiva en América sobre todo en Perú y Bolivia, 

pero también la cultivan en el Ecuador y en Colombia, especialmente en el valle de 

Upar y en Popayan. 

En el Perú se la cultiva especialmente en Paucartambo, los valles de 

Carabaya en Anco, Iluanuco y Santa Ana. En Bolivia, en las provincias de Yungas, 

Yurucares, Ynquisivi, Caupolicán, Larecaja y otras. 

Su mayor rendimiento se obtiene en los valles cálidos de la Cordillera de los 

Andes, por lo común situados a una altura de más de 2200 metros sobre el nivel del 

mar, en las pendientes orientales de la Cordillera, llamada "Montaña". 



294 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Los cocales se establecen en terrenos que responden a dos tipos 

fundamentales, según se efectúen en lugar llano o en las laderas. En terreno llano, 

se plantan las hileras de arbustos de coca en surcos trazados a cordel, llamados 

uachos, separados unos de otros por bordes más elevados de piedra y tierra muy 

apisonada, llamados umachas, 

Cuando el cocal ocupa el talud de una montaría, se forman plataformas 

escalonadas para una hilera de plantas, con un pequeño muro de piedra en su borde 

libre, que a más de impedir la desecación de la planta, protege la raíz y el cuello del 

arbusto contra los rayos del sol. 

Los arbustos plantados en los cocales provienen de almácigos que se han 

obtenido sembrando las semillas recién recogidas en un suelo húmedo al abrigo del 

sol, las cuales brotan al cabo de diez a quince días y al año alcanzan la altura de 40 

a 50 cm., trasplantándose entonces a su sitio definitivo. 

La primera cosecha se obtiene al cabo de un año y medio o dos y la 

producción de una planta continúa durante unos cuarenta años o más. En un año 

se efectúan varias recolecciones. La primera, que se conoce con el nombre regional 

de "quita calzón", se efectúa a expensas de las hojas inferiores. Las otras 

recolecciones, conocidas con el nombre de mitas, tienen lugar por lo común tres 

veces en el año: una en Marzo (mita de Marzo), otra a fin de Junio o principios de 

Julio (mita de San San Juan) y otra a fin de Octubre o a principios de Noviembre 

(mita de Los Santos). 

Las hojas se recogen una a una y se ponen a secar sobre esteras o sobre 

las lajas de pizarra de los patios. Una vez seca, se embalan en sacos denominados 

localmente cestos, los cuales contienen 24 libras de hojas. Dos cestos, constituyen 

lo que en la región se llama tambor, lo cual representa una carga de llama; dos 

tambores de hojas representan media carga de mula. 

 

Efectos 

Los perjuicios que la coca puede producir necesitan una breve consideración. 

Como todo tóxico debe combatirse, pero en las regiones donde se emplea 

constituye en cierto modo un mal obligado, que ha nacido como expresión de una 

necesidad sentida. 

Desde luego no puede compararse con el vicio de la cocaína, porque la dosis 

absorbida es discreta, y su cantidad no puede aumentarse en forma creciente como 

ocurre con la droga cristalizada. La coca no se ingiere por placer ni para olvidar, 

sino para estimular la acción y soportar la existencia allí donde las condiciones de 

vida son duras. 



 La coca 295 

Juan A. Domínguez, en un interesante trabajo, ha resumido así su opinión: 

"El cocainismo es un vicio de importación Europea, el cocaísmo es un hábito 

impuesto por la naturaleza para vencer los inconvenientes de la vida en las grandes 

altitudes". La coca no produce euforia sino que estimula. Según el autor argentino 

citado "la masticación de la coca en dosis convenientes parece ser utilizada en las 

grandes altitudes, obrando como cardiotónico, aumenta la energía de las 

contracciones cardíacas, actúa como estimulante de la respiración, aumenta la 

amplitud y la intensidad de los movimientos respiratorios, permite una mayor 

oxigenación de la sangre arterial, aumenta la energía muscular, intensifica el 

intercambio orgánico". 

La coca permite al indio trabajar mucho comiendo muy poco, cuando las 

circunstancias lo exigen. Por ello se ha creído erróneamente que hace perder el 

apetito. Wedel en sus viajes observó que si bien durante la jornada sus peones 

indios sólo se contentaban con coquear, al hacer alto para pasar la noche comían 

en abundancia. El indio come cuando las provisiones abundan y cuando al contrario 

escasean, la coca ayuda a soportar su abstinencia. 

La necesidad o la utilidad práctica de la coca en las regiones donde su uso 

predomina ha sido consignada con franqueza, desde los Cronistas hasta los 

exploradores de nuestra época. 

Garcilaso refería en su tiempo que en cierta ocasión un caballero español se 

encontró en un camino con un español pobre, que llevaba un gran fardo a cuestas. 

El caballero, llamado Pantoja, trabó conversación con éste, viendo con sorpresa 

que masticaba hojas de coca. Admirado le dijo: "Cómo es que masticáis coca, ese 

arte salvaje del demonio, pareciéndoos así a los indios?". 

"Señor - le contestó el español pobre - es verdad que detesto tanto como vos 

la coca, pero la necesidad me obliga a masticarla como hacen los indios, porque de 

no hacerlo así, en verdad que no sabré lo que será de mi, porque la coca me da 

fuerzas para poder llevar esta carga y además, con ella no necesito alimentos". 

"Pantoja quedó admirado y entonces convino en que el masticar coca no es en los 

indios ni vicio ni glotonería sino necesidad". 

Ulloa también se dio cuenta de los efectos que produce la coca en los indios, 

y por ello dice: "Esta hierba es tan nutritiva y vigorizante, que los indios trabajan todo 

el día, sin ningún otro alimento, porque ello impide que se les agoten sus energías. 

Además les conserva los dientes y fortifica el estómago". 

El Dr. Hipólito Unanue, de Tacna, ha consignado las ventajas que puede 

reportar la coca en el ejército. Relata al respecto un incidente 

 



296 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

del sitio de La Paz en 1771. "Los habitantes después de un asedio de varios meses, 

en un invierno riguroso, careciendo de provisiones se vieron obligados a hacer uso 

de la coca, y con ella, los sitiados soportaron el hambre, la fatiga y el intenso frío". 

Durante la misma guerra un cuerpo de ejército se vio obligado a atravesar 

una de las regiones más frías de Bolivia, desprovisto de alimentos, a marchas 

forzadas, para poder alcanzar uno de sus objetivos. Cuando llegaron, únicamente 

aquellos soldados que tenían la costumbre de masticar coca pudieron incorporarse 

a su ejército sin haber sufrido mayormente en su salud (Unanue, 1794). 

El general Miller, que con tanta gloria participó en las luchas de la 

independencia americana, suponía que la resistencia de sus tropas se debía a que 

masticaban coca. Este general no sólo hizo que sus tropas usaran coca en sus 

campañas, durante el año 1824, sino que experimentó personalmente los beneficios 

de su uso. 

Mortimer dice que la maravillosa resistencia de los guías que en la Cordillera 

caminan siguiendo el paso o el trote de las mulas y la notable velocidad que 

desarrollaban los correos de los Incas, hacen pensar que sólo se debe al efecto de 

la coca. Se dice que los chasquis llevaban las cartas a una distancia de más de cien 

leguas de Lima, sin otro alimento que la Coca. "Los indios tienen lugares fijos, 

designados para reemplazar sus acullicos de coca. Estos lugares están a cubierto 

del viento y los indios se apresuran a llegar a ellos. Una vez allí, descansan por un 

momento y después preparan las hojas para la masticación. En diez minutos ellos 

han armado (es éste el término) sus hojas y se hallan listos para reanudar el viaje". 

"La distancia que un indio puede llevar su carga o ceppi, de cerca de cien 

libras de peso, bajo el estímulo de una mascada de coca, se llama cocada, que 

significa un cierto número de millas. Es algo de tiempo más bien que de distancia, 

porque la primer influencia de la coca, más o menos se siente a los diez minutos, y 

las últimas más o menos a los tres cuartos de hora o a la hora durante los cuales 

tres kilómetros en terreno ascendente o montañoso, se pueden cubrir. Así es que a 

pesar de que los caminos están amojonados, la distancia se mide por cocadas". Los 

cargadores o cepiri, como ellos se titulan, viajan comúnmente seis o siete leguas al 

día, sin otro alimento que la coca. 

Antiguamente cuando los viajeros cruzaban los Andes lo hacían sobre una 

silla llevada en la espalda de un indio. Los caminos eran peligrosos en todo tiempo, 

poro más en la época de las lluvias, y el trayecto de veinte leguas desde Popayan 

hasta La Plata, sobre el río Magdalena, requería de veinte a veintidós días de viaje. 

Las condiciones eran tales 

 



 La coca 297 

que no sólo los indios, sino los viajeros, tenían necesidad de mascar coca, dice 

Bonnycastle, capitán de Ingenieros Reales, refiriéndose al uso de la coca durante 

ese viaje. 

Von Tschudi refiere que: "dejando a un lado todas las leyendas y 

extravagancias sobre la coca, establezco claramente mi opinión de que la coca es 

completamente inocua y que su uso es muy bueno para la salud. Puedo citar 

numerosos ejemplos de longevidad entre los indios, los que desde pequeños están 

acostumbrados a mascar Coca tres veces al día, y durante el curso de su vida han 

mascado no menos de dos mil setecientas libras. Teniendo en cuenta que viven sus 

130 años, y que empezaron a mascar coca a los diez años, tenemos por 

consiguiente, que una onza de coca por día hace perfectamente a la salud". 

(Tschudi 1839). 

Mortimer, en su voluminosa obra sobre la Coca, expresa la necesidad y la 

utilidad de ésta y Eric Boman sostiene lo mismo, con ejemplos de observación 

directa. 

____________ 

 

BIBLIOGRAFÍA   X 

DE AGOSTA, .J. — 1588. Véase Bibl. V. 

BAZZOCCHI, GIUSEPPE. — 1934. Véase Bibl. V. 

BELL, J. A. — Use of coca. "B. M. J. L."; Londres 1874. 

BENZONI, GIROLAMO. — Historia del Mondo Nuovo; Venecia 1565. 

BEUGNIER, CORBEAU. — Recherches historiques, expérimentales et therapeutiques sur la 

coca et son alcaloide. "B. G. de Thérapeutique"; París 1884. 

BONNYCASTLE, R. H. — Spanish America, History of Peru; Londres 1818. 

BRUCE, J. MITCHEL. — Materia médica; Filadelfia 1884. 

DE LA CALANCHA, FR. — Crónica moralizada de la Orden de San Agustín en el Perú, 

Barcelona 1639. 

CARTER, W. — The use of coca. "B. M. J. L.", Londres 1874. 

CRESPO, PEDRO N. — Memoria sobre la coca; Lima 1793. 

CUTTER, E. M. D. — Erythroxylon coca as a heart tonic. "Journ. of Am. med. Ass.; Chicago 

1898, p. 1277. 

DOMÍNGUEZ, JUAN A. —- La coca. El cocaísmo americano. El cocainismo europeo. 

"Comunicación a la Ac. Nac. de Medicina de Buenos Aires", sesión del 16 de 

noviembre de 1928. 

 



 

298 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

ERNEST, M. — De l'emploi de la coca dans les pays septentrionaux de la Amérique du Sud. 

"C. I. A."; Berlín 1890, pp. 230-243.  

GRAY, J. L. — Erythroxylon coca. "Journ. Am. Med. Ass.", t. V, pp. 455-458; Chicago 1885.  

DE HERRERA, A. — Historia general de los hechos de los castellanos en las islas y tierra 

firme del Mar Océano, en 4 tomos; Madrid 1730.  

MAZZINI, GIUSEPPE. — 1931. Véase Bibl. V.  

MORTIMER, W. G. — De l’action physiologique de la cocaïne amorphe et de la cocaïne 

liquide de Duquesnal comparée a l'action de la cocaïne cristalina. "Comptes rendus 

Soc. de Biologie", t. II, p. 241; París 1884.  

DE LOS RÍOS, J. A. — Sobre la coca del Perú. "Gaceta méd. de Lima", t. XII; Lima 1867-8. 

 

 

 

 

____________ 

 

  



 

 

 

 

 

CAPITULO XI 

EL PEYOTL 

Desde los primeros tiempos de la conquista de México, los historiógrafos y 

misioneros católicos mencionan el Peyotl como una raíz diabólica, llamándola así 

por sus propiedades embriagadoras e ilusiógenas. Por ellos se sabe que los 

Toltecas, predecesores de los Aztecas, usaban desde mucho tiempo esta droga. 

Bernardino de Sahagún, que llegó en 1529 a Méjico, habla así del Peyotl: "Hay una 

planta que recuerda la trufa. Se llama el Peyotl, es de color blanco y se produce en 

las regiones más septentrionales del país. Los que la comen ven cosas 

sorprendentes y risueñas. Esta ebriedad dura dos o tres días y desaparece. Esta 

planta es de consumo habitual por los Chichimeca. Ella los sostiene y les da coraje 

para el combate poniéndolos al abrigo del temor, de la sed y del hambre". "El uso 

de esta droga estaba en manos de los adivinos y de las brujas y especialmente de 

los portadores de encantos". 

Los misioneros cristianos del tiempo de la conquista tuvieron grandes 

dificultades para combatir el uso del Peyotl. Así León y Gama, en 1611, hacía las 

siguientes preguntas a los niños que iba a convertir: - ¿Dices la verdad? ¿Declaras 

tu pensamiento? ¿Lees los signos? ¿Crees en los sueños? Haces círculos y figuras 

en el agua? Colocas flores en todos los ídolos? ¿Conoces las fórmulas de los 

adivinos para tener suerte en la caza? ¿Bebes la sangre de los otros? ¿Tratas de 

atraer a los demonios en tu ayuda? Has bebido Peyotl o hecho beber a otros, para 

conocer secretos y saber dónde están las cosas perdidas. 

El P. Ortega refiriéndose al Peyotl decía que los Cora "al festejar por 

septiembre la recolección de la cosecha de maíz, la bebían molida, para no decaer 

al quebranto de tan larga función", y el Padre Arlegui, refiriéndose a las costumbres 

de los indios que administraban los franciscanos de Zacatecas, dice: "la raíz que 

más veneran es una llamada Peyóte, la cual muelen y beben en todas las 

enfermedades, y no fuera esto tan malo, si no abusaran de sus virtudes, porque 

para tener conocimiento de lo futuro y saber cómo saldrán de las batallas, la beben 

deshecha en agua y como es tan fuerte les da una embriaguez con re- 

 



300 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

sabios de locura, y todas las imaginaciones fantásticas que les sobrevienen con la 

horrenda bebida, cogen por presagio de sus designios, imaginando que la raíz les 

ha revelado futuros sucesos; lo 

peor del caso es que no sólo los 

bárbaros ejecutan esa diabólica 

superstición, sino que aún entre 

los indios domésticos dura este 

infernal abuso..." "Sucede aún 

entre los indios políticos, que los 

padres cuelgan a sus hijuelos 

unas bolsillas y dentro de ellas, 

en lugar de los cuatro Evangelios, 

que ponen a los niños en España, 

meten en él, Peyote; y 

preguntando de sus virtudes, 

dicen sin empacho ni vergüenza, 

que es admirable para muchas 

cosas, pues con ellas saldrán sus 

hijos, diestros toreadores, ágiles 

para domar caballos y de buenas 

manos para domar novillos de 

suerte que; juzgan que los que se 

crían con esta hierba al cuello, 

son aptos para todo propósito". 

El Padre Arias menciona 

que el Peyotl era tenido por los 

Cora, como creación del Genio 

que designaban con el nombre de 

ñaycuric, y su ingestión les servía 

para tener comunicación con él. 

Desde entonces hasta 

nuestros días su uso continuó 

entre los nativos mejicanos, extendiéndose a fines del siglo pasado a los indígenas 

de los Estados Unidos. En Méjico es usado especialmente entre los indios de las 

regiones de estepa: los Huicholo, los Cora y los Tarahumaro. 

 

 

FIG. 54 – El Peyotl (Safford-Petrullo) 



 El peyotl  301 

 

El nombre Peyote o Pellote es el corriente en Méjico, pero en cada una de 

las tribus de indios mejicanos recibe un nombre especial; así, por ejemplo, los 

Tepehuanos de Durango lo llaman Kamaba; los Huicholes de Jalisco, Hicouri; los 

Tarahumaro de Chihuahua le añaden la palabra Honanamé (que significa superior); 

los Cora le dan el nombre de Houatari; los Comanches, Wokowi; los Mescaleros, 

Ho; los Kiowa de los Estados Unidos, Señi, etc. 

Karl Lumholz en 1894 refería que para ellos el empleo del Peyotl constituye 

una de las características más importantes de sus religiones cuyos mitos están muy 

poco alterados, pues en lo esencial reproducen lo descripto hace cuatrocientos años 

por Bernardino de Sahagún. 

Relatos transmitidos oralmente desde tiempos inmemoriales hacen aparecer 

al Peyotl en las leyendas de la mitología indiana, vinculándolo con sus grandes 

hechos históricos. De acuerdo con ellos Jean Genet, en su Histoire des peuples 

Shoshones Aztéques, ha reconstruido así uno de los orígenes atribuidos a la 

difusión del Peyotl: "Ciertas tribus Sonorianas, los Guachichiles, ocupaban en los 

tiempos antiguos un inmenso territorio representado hoy día por los Estados de San 

Luis de Potosí, de Zacatecas y de Coahuila, en Méjico. En una época desconocida 

se produjo una escisión en sus creencias religiosas: un profeta llamado Majakuagy 

acababa de rebelarse y trataba de modificar las costumbres seculares. Se produjo 

contra él y contra los clanes que lo sostenían una profunda reacción. Majakuagy y 

sus partidarios huyeron, pero sus enemigos los persiguieron y se encarnizaron con 

ellos, llegando a atrapar al profeta y a sus partidarios en un lugar llamado 

Rhaitomuany. Allí los maltrataron, los desvalijaron y rompieron todos los utensilios 

que les servían para recoger agua y preparar los alimentos, y después los 

abandonaron a su suerte. Entonces Majakuagy, suplicó a los dioses y éstos, 

compadecidos de sus infortunios, transformaron los restos de sus utensilios en una 

planta maravillosa dotada de propiedades sobrenaturales, que tenía la virtud de 

poner a los que la usaban al abrigo del hambre y de la sed, durante un tiempo 

considerable. Así sostenidos por la maravillosa planta ritual, Majakuagy y sus 

partidarios se pusieron en marcha y llegaron a la tierra de Nayarit de la que 

resolvieron hacer la conquista. Posteriormente Majakuagy impuso como costumbre 

ritual una peregrinación anual a Rhaitomuany, para recoger ceremonialmente el 

Peyotl, durante la celebración de pantomimas religiosas". Esta ceremonia se 

celebra aún en nuestros días. 

León Diguet consigna que las prácticas religiosas relativas al uso del Peyotl, 

en las épocas precolombinas, conservan una relativa pureza entre los indígenas de 

la Sierra de Nayarit. Como se sabe, esta región está 



302 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

habitada por dos tribus, los Cora y los Huicholo. La tribu de los Cora, en gran parte 

cristianizada, ha abandonado las prácticas rituales del Peyotl. En cuanto a los 

Huicholo, conservan en su mayor parte su antigua religión y la fiesta de la 

recolección reviste anualmente los caracteres de una solemne peregrinación 

religiosa, acompañada de abstinencias y preceptos rigurosos. 

Cada año los Huicholo se unen con los Cora que aún no se han cristianizado 

y a veces con los Tepehuone en el templo de Santa Catalina y se dirigen a la meseta 

de Nayarit, toman un baño ritual y se despiden de sus mujeres, absteniéndose de 

toda ablución y de todo contacto sexual hasta que termina la recolección y la fiesta 

que al retorno se celebra. Son conducidos por un jefe elegido al efecto y la 

expedición dura alrededor de un mes entre ida y vuelta. En cada día de viaje se 

efectúa una etapa, las que son siempre, iguales y representan las etapas de la 

peregrinación histórica inicial. 

Antiguamente el sitio de la recolección era el lugar llamado Rhaitomuany, 

situado entre el Real de Catorce y San Luis de Potosí. En la actualidad la expedición 

llega habitualmente a un lugar más cercano, llamado Mojonera. Durante los últimos 

cinco días de la expedición toman Peyotl como estimulante y en el estado de suma 

excitación producido por el tóxico, el ayuno y las ceremonias religiosas, efectúan la 

recolección de los cactus que emplean. 

Como, al igual que las otras cactáceas, el Peyotl no es una planta anual, 

tienen cuidado de no extinguirla, seccionando solamente una parte y dejando su 

pivot, sobre el cual, en la superficie de sección, vuelven a crecer varios mamelones 

que permiten las recolecciones posteriores. 

Los Huicholo distinguen tres tipos de Peyotl; dos principales y el tercero de 

una especie próxima. De los dos tipos principales, uno tiene el sabor más amargo y 

efectos más activos; estaría bajo la dependencia de los dioses, y lo llaman 

Tzinouritehua-Hicouri. El otro, de sabor menos amargo, estaría bajo la dependencia 

de las diosas, y lo llaman Rhaitoumuanitarihua-Hicouri. Gosselin (de Niza), 

poseedor de una rica colección de cactáceas, ha obtenido de una misma semilla de 

Anhalonium Williamsii los dos tipos, que en realidad pertenecen a una misma 

especie botánica, aunque se diferencien por su aspecto exterior. La variedad más 

amarga y de principios más activos presenta unos mamelones más pequeños y más 

numerosos. 

Al retornar a sus lares los peregrinos llegan extenuados. Su período de 

abstinencia y privaciones no ha terminado todavía y les está prohibido entrar en sus 

casas. Permanecen en los alrededores cazando 



 El peyotl  303 

ciervos durante dos o tres días, hasta que reúnen la cantidad suficiente para realizar 

el gran banquete. 

El peregrino, que durante ese tiempo no se ha lavado, toma un baño y se 

viste con sus más lujosos trajes ciñendo un cinturón bordado. Entonces tiene lugar 

la fiesta llamada del Peyote, que es muy solemne. De mañana los hombres se 

pintan la cara y las muñecas con dibujos simbólicos, las mujeres se adornan con 

ramos de orquídeas y se engalanan hasta los animales. Un Shamán los recibe en 

el templo, donde en grandes canastas se deposita la cosecha obtenida, colgándose 

- además - de los muros collares hechos con esta planta. Una parte del Peyote será 

consumida durante la fiesta. 

Los trozos del Peyotl y el Sotol, (una especie de aguardiente) circulan entre 

los concurrentes, y el baile principia. Es una danza sagrada, vertiginosa, adornada 

con saltos rápidos que el bailarín describe realizando un círculo en sentido contrario 

al movimiento aparente del sol. Durante veinticuatro horas el danzarín se entrega a 

este baile frenético que continúa hasta que en las últimas horas toda la tribu se 

encuentra en estado de embriaguez por la mescalina y el alcohol 

Identificación botánica 

Desde el punto de vista botánico durante un tiempo ha existido cierta 

confusión en la nomenclatura, debido a que los norteamericanos y los alemanes 

desconocieron mutuamente sus trabajos. 

El farmacólogo de Berlín, Lewin, en 1886, efectuando investigaciones en 

América, creyó ser el descubridor del cactus. El botánico berlinés Hennings también 

afirmó que se trataba de una clase desconocida anteriormente, llamándola 

Anhalonium Lewinii. 

Lewin, en realidad redescubrió una planta ya conocida por los botánicos 

norteamericanos con los nombres de Anhalonium Williamsii u Lophophora 

Williamsii. Los investigadores alemanes de sus propiedades narcóticas, lo 

continúan llamando Anhalonium Lewinii. Rohuir, en su libro sobre el Peyotl, de 1927, 

con el fin de zanjar las controversias lo llama Echinocactus anhalonium Lewinii. Se 

trata de sinónimos que conviene tener presente al consultar la bibliografía. 

El Peyotl es un cactus sin espinas, con la forma de un pepino, cuya 

extremidad superior, semiesférica, sobresale de la tierra; su raíz en forma de tallo 

vertical tiene una longitud de diez a quince centímetros; crece en los sitios secos 

del Norte de Méjico. 

Entre los cactus del género Anhalonium, existen algunos semejantes en la 

forma, pero que difieren en sus componentes químicos. Así, uno de los Anhalonium 

de mayor semejanza con el que tratamos, sólo con- 



304 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

tiene un alcaloide hipnótico: el pellotin, mientras el tipo genuino contiene cuatro: la 

anhalonina, la anhalonirina, la lofoferina y la mescalina. Por medio de 

investigaciones repetidamente confirmadas se ha llegado a establecer que, de las 

cuatro substancias, la que tiene el poder de determinar la embriaguez, es la 

mescalina. En 1919 E. Spath logró obtener la sintéticamente, facilitando su empleo 

terapéutico y la experimentación. 

 

El peyotismo indígena 

Desde fines del siglo pasado el Peyotismo se ha extendido a un gran número 

de tribus de las Praderas norteamericanas bajo la forma curiosa de un movimiento 

religioso de carácter particular, que tiene como fundamento la ingestión del Peyotl 

para ponerse en comunicación con el Gran Espíritu y evadirse espiritualmente del 

mundo moderno con la organización que le han impuesto los blancos. 

El Peyotismo actual de gran número de tribus que ocupan las Reservas para 

indios en los estados norteamericanos comprendidos entre el Río Grande y el límite 

Este de las Montañas Rocosas, transformado en doctrina con ritual, lleva en sí, un 

nexo fundamental que vincula las formas actuales de su culto con las del 

precolombino. 

Entre los pueblos que se han dirigido al Peyote como a un libertador y a un 

guía, se destacan los Delaware de Oklahoma. La organización y el dogma fueron 

fijados en 1918 en Oklahoma por el delaware John Wilson, siendo uno de sus 

fundadores el cabecilla Osage (Cuero de Tocino), que ha fallecido hace poco. 

Los Delaware que vivían en Anadarko en estrecha relación con los Kiowa, y 

los Comanche, se pusieron en contacto con el culto del Peyotl en 1880; poco 

después los Winnebago de los Grandes Lagos y los Cheyenne de Montana 

aprendieron el nuevo rito. 

La historia de los Delaware contiene las desdichas comunes a todos los 

indios a raíz del establecimiento de los Europeos en el Nuevo Mundo: resistencia 

inútil, transmigración a tierras desconocidas y nada gratas y desintegración gradual 

bajo el sistema de las reservas. Cuando les llegó del Norte el culto del Peyotl, les 

trajo un lenitivo y una tregua para su abatimiento espiritual. 

En el Peyotl los Delawares hallaron el medio de restablecer las antiguas 

relaciones con el "Gran Espíritu" que se estaban desvaneciendo, reintegrándoles 

un cierto grado de fortaleza espiritual. Es por esto que consideran el Peyotl como 

un dios que revela directamente sus enseñanzas al individuo sin la intervención del 

sacerdote, necesitando, únicamente, sujetarse a menudo a sus efectos, ingiriéndolo 

en comidas ceremoniales 



 El peyotl  305 

que constituyen las llamadas ceremonias de la "Gran Luna" y de la "Pequeña Luna", 

descriptas con todos sus detalles en un libro notable publicado en los EE. UU. por 

Vicente Petrullo, con el sugestivo título de "The Diabolic Root". 

En dichas comidas rituales el cactus se consume bajo tres formas: 1°, como 

planta verde; forma ideal para ellos, pero difícil de obtener; es la más desagradable 

al gusto; 2°, el botón seco, que constituye la forma más empleada; 3°, el té, o 

infusión, que representa la forma habitualmente suministrada a las mujeres y a los 

enfermos de tuberculosis pulmonar. 

La producción de Peyotl está limitada geográficamente al Norte de Méjico y 

Sur de Texas. Está región era muy visitada por los peregrinos cuando iban a buscar 

la planta sagrada y adquirir experiencia religiosa en la "tierra del Peyote". Desde 

que la vida moderna impuso restricciones económicas al movimiento de los pueblos 

indios, a menudo el viaje no puede efectuarse por parte de tribus establecidas a 

muchas millas de distancia, y por ello, en estados como el de Oklahoma, la planta 

se cultiva en macetas, barricas, etc., por medio de pacientes cuidados. 

Petrullo, que ha convivido largo tiempo con los Peyotistas adeptos a esta 

religión, resume así sus fundamentos: "No contiene ninguna fórmula profética sobre 

la extinción de los blancos ni el retorno a las condiciones precolombinas. Enseña la 

aceptación del nuevo estado de cosas y hace posible una actitud de resignación 

frente a la desaparición cultural y racial de diversas tribus, insitiendo, sólo, en la 

necesidad de emanciparse de las aspiraciones mundanas". "La principal finalidad 

que tratan de obtener los indios, es un reino espiritual más elevado, situado lejos 

del poder de destrucción de los blancos". 

Una religión con tal doctrina es el recurso final y natural de un pueblo que se 

convence plenamente de su incapacidad para restaurar el estado anterior. Gana su 

batalla espiritual si puede construir un universo subjetivo, con un Dios cuya unión 

no dependa de medios materiales y adquirir un concepto de la vida que le permite 

contemplar con indiferencia los afanes comunes a los hombres, con simpatía y 

piedad las injusticias sufridas por obra de sus vecinos, y con aceptación serena el 

mal y las desdichas. 

 

Estudio clínico experimental del Peyotl y su alcaloide la mescalina 

Investigadores médicos de diversos países han estudiado la acción del 

Peyotl y de su alcaloide, la mescalina, provocando la embriaguez aguda 

experimental en el hombre. 

 

 



306 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Sus curiosos efectos sensoriales fueron estudiados, empleando la planta, por 

Lewin, Hefter, Pressler, Serkow, Knauer, Cuttman, Prentis, Morgan, Mitschel, Ellis 

y Fernberger. Serkow y Ellis, recurrieron a la auto-observación. Han utilizado la 

mescalina pura (alcaloide principal del Peyotl), Kurt Beringer y el profesor 

Marinesco. 

Las experiencias de Kurt Beringer, en la Clínica Psiquiátrica de la Universidad 

de Heidelberg, contienen numerosas observaciones de sujetos inyectados, que por 

sus condiciones de inteligencia, pudieron reconstruir los efectos y describirlos 

posteriormente. La embriaguez por mescalina, está caracterizada por tres 

elementos fundamentales: 

1°, alteraciones en la esfera de los sentidos; 
2°, alteraciones de situación de la personalidad; 
3°, aparición de estado cualitativamente anormales de la personalidad. 

Como primer síntoma de lo que 

se ha llamado "el aspecto externo de 

la intoxicación", aparece una dificultad 

en la concentración mental y ligera 

fatiga, acompañadas de trastornos del 

sistema nervioso vegetativo, cambios 

en la frecuencia del pulso, y dilatación 

de las pupilas. 

Al cabo de cierto tiempo, si se 

cierran los ojos, o se coloca al 

intoxicado en un cuarto obscuro, 

percibe visiones coloreadas, brillantes, 

las cuales al principio no tienen forma 

determinada, pero poco a poco 

adquieren contornos, hasta producir 

figuras comparables a las imágenes 

caleidoscópicas. Estos fenómenos 

ópticos cambian gradualmente 

tomando las formas más determinadas 

de figuras arquitectónicas, paisajes, enanos, hombres o seres fabulosos, siempre 

coloreados y dotados de gran movilidad. A menudo los colores se cambian por sus 

complementarios. Generalmente aparecen primero el rojo y el verde, mientras el 

azul y el amarillo se presentan después. Junto con ello se perturba la sensación 

 

 

FIG. 55 - Cuadro pintado durante la ebriedad 
por mescalina (Marinesco). 



 El peyotl  307 

del Yo, en lo que depende de los sentidos. Se tiene la sensación de haber perdido 

mucho peso y se interrumpe la noción del conjunto corporal. Se experimentan 

sensaciones bizarras, como la de que las piernas se han agrandado en forma 

gigantesca y pesan extraordinariamente, de que el cuerpo se hincha como un globo 

e irradia una corriente fría. Las alteraciones del Yo van unidas a raras impresiones 

de situación: así, la persona intoxicada se encuentra en un mundo extraño, que 

nunca vivió antes, cuya novedad, rareza y complejidad, hacen difícil obtener un 

análisis detallado. A pesar de ello existe siempre un impulso a la reflexión sobre un 

estado personal tan particular; un resto de conciencia registra los fenómenos 

psíquicos anormales producidos durante la embriaguez y permite el recuerdo de las 

formas, agradables o no, de tal estado. 

Entre las perturbaciones cualitativas de la personalidad, se encuentra, 

impregnando todo el cuadro, una euforia anormal, que en su tipo más ligero se 

manifiesta como un estado de alegría, pero puede alcanzar cualidades de insulsez 

y de impropiedad. Los sujetos consignan que dicha euforia se siente como algo 

extra-corporal y la recuerdan como difundida en el exterior. Otra interesante 

perturbación cualitativa de la personalidad consiste en que ella aparece como 

disociada en diferentes capas y en diferentes estados simultáneos, uniéndose a 

esto la sensación de que la vida se desenvuelve automática e independientemente 

de la propia personalidad. Este cambio del sentido general, corresponde, según las 

palabras de Kurt Beringer, "a un sacudimiento o trastorno de la existencia central". 

Este autor expresa que estas sensaciones, corresponden a las denominadas por 

James "emociones cósmicas" y se asemejan a los estados de éxtasis. En tal caso 

el Yo reflector y observador, desaparece, así como el conocimiento de sí mismo y 

de la propia personalidad, con sus atributos y deseos. Se rompe la continuidad con 

el ser anterior y el intoxicado se encuentra aislado, pues el mundo exterior pierde 

su importancia y su relación vital con el individuo. En tal estado desaparece la 

espontaneidad, la excitabilidad y los impulsos de toda naturaleza. 

Entre las curiosas alteraciones del yo que produce la mescalina, se encuentra 

la de la fusión de la personalidad con los objetos del mundo exterior. Al respecto, 

es muy interesante la siguiente auto-observación de un intoxicado 

experimentalmente: "Me confundí con las nudosas ramas de un árbol y con los más 

pequeños brotes verdes que veía a través de la ventana y que mis ojos parecían 

tocar. Unas veces me parecía confundirme con las ramas del árbol; otras veces 

confundirme con las voces de las personas que me escuchaban". 

Cuando las alteraciones de la personalidad han alcanzado cierto 

 

 



308 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

grado, aparecen perturbaciones del sentido del tiempo y del sentido le los 

movimientos personales. En lo que se refiere al tiempo, se llega a una especie de 

punto medio en que las cosas no suceden ni antes ni desués; todo parece ser 

permanente y al mismo tiempo transcurrir con desusada velocidad, desapareciendo 

la sucesión de los acontecimientos en el tiempo. En lo referente a las alteraciones 

en la sensación de los movimientos, muchos sujetos de experiencia recuerdan que 

estos no eran normales, sino de reptación, o truncados, como los de los muñecos. 

Otros han referido también haber sentido que sus movimientos eran angulares, 

temblorosos, vermiformes, peristálticos, etc., etc. 

Es interesante hacer constar, con Kurt Beringer, que, "los deseos de 

realización primitiva" faltan en la intoxicación por la mescalina, contrariamente a lo 

que ocurre en la intoxicación "con el opio y el haschich, donde están presentes. 

Tampoco aparecen al exterior, los complejos ocultos y no se observan alucinaciones 

de las cosas inexpresadas. 

En la intoxicación experimental por mescalina la esfera sexual pasa por 

completo a un segundo plano, hasta desaparecer. Lo mismo ocurre con la ingestión 

abundante por la masticación del Peyotl. Debemos recordar aquí que, por el 

contrario, el cocimiento del Peyotl ingerido en forma de jarabe fue y es utilizado en 

ciertas tribus mejicanas como afrodisíaco. Probablemente la droga actúa como 

afrodisíaco en pequeñas dosis y anula la esfera sexual en grandes dosis. 

Entre las perturbaciones más interesantes determinadas por la ingestión del 

Peyotl y reproducidas por la intoxicación experimental con la mescalina, se destacan 

en primer plano las alteraciones funcionales de los sentidos, cuyo aspecto capital, 

lo constituyen las ilusiones ópticas y las sinestesias. Las ilusiones ópticas se 

traducen por cambios en la luminosidad, en el tono de los colores, y en su 

intensidad, acompañadas por modificaciones del tamaño, de la perspectiva, de la 

forma, alteración de los contornos, cambio entre el objeto visto de cerca y de lejos; 

micropsia, macropsia, y plegadura de las imágenes. El fenómeno más característico 

lo constituyen las sinestesias, es decir, sensaciones que responden a la excitación 

de otro sentido; por ejemplo: una excitación auditiva es traducida como una 

sensación luminosa, recordando la ilusión infantil de la audición coloreada, en la 

que después de ciertos sonidos se tienen sensaciones de color más o menos 

intensas. 

La sensibilidad cutánea puede determinar sensaciones auditivas y ópticas. 

— En el individuo intoxicado falta la capacidad de distinguir entre una sensación 

primaria y una secundaria, sobre todo en lo que se refiere a su origen. En el estado 

más agudo no se hace diferencia entre los sentidos excitados. Un dolor es un sonido 

rojo; la sensación de ham- 



 El peyotl  309 

 

bre es verde; el sonido de una campana es púrpura. Cada cutánea es acusada 

como una sensación luminosa. El dolor de la pierna es de color violeta. La piel 

traduce por el oído las más diferentes sensaciones de calor, frío, picadura, etc. 

Beringer ha investigado las sinestesiua acústico-ópticas, colocando un sujeto 

inyectado con mescalina en un cuarto obscuro y provocando un sonido repetido con 

un intervalo establecido (un sonido por segundo). "Al principio de la experiencia - 

dice dicho autor - no había alucinaciones visuales, pero desde el primer sonido, el 

sujeto investigado vio una superficie redonda, gris blanquecina, bastante bien 

limitada. Cada nuevo sonido determinaba una impresión visual cada vez más 

amplia, pero del mismo tipo que la primera. Si los sonidos aparecían más juntos, las 

alucinaciones visuales se aproximaban; si los sonidos eran más extensos, las 

superficies eran más extensas. Había entonces, una relación entre los intervalos de 

los sonidos y los intervalos de las alucinaciones. Esta relación existía también entre 

la intensidad del sonido y el tamaño de la imagen obtenida por la alucinación. En 

forma visible existe una relación bien neta entre excitación acústica y alucinación 

visual. El valor tiempo, en la excitación auditiva, era transformado en valor extensión 

en la alucinación visual". 

En el año 1931 el profesor Marinesco ha publicado, en la Presse Medicale de 

París, una serie de experiencias interesantes sobre el efecto de la mescalina "al 

traducir las impresiones acústicas en visuales." Inyectó mescalina a varios artistas 

pintores y los hizo pintar bajo los efectos de la droga, mientras se ejecutaban trozos 

de música. Los resultados, recuerdan mucho a las pinturas efectuadas por mediums 

espiritistas en estado de trance. 

La terminación de la psicosis mescalínica experimental dura, en todo, unas 

cinco u ocho horas; es por lo común lenta y gradual. Sin embargo, puede ser rápida 

y terminar unos minutos después de la embriaguez. 

El Dr. Cairnes, de la Universidad John Hopkings, se inyectó 

intramuscularmente mescalina y tuvo visiones coloreadas magníficas; a su lado 

colocó un grafófono que tocó sucesivamente dos discos. Describe sus sensaciones 

en los siguientes términos: "Al tocar el Quinteto en Fa Bemol de Schumann, 

aparecieron alfanjes turcos con incrustaciones y ornamentos maravillosos. En 

seguida dos estrellas de oro flotando en el espacio y dos jinetes montados en 

caballos blancos con mantos de gran riqueza y precioso dibujo. Después se tocó 

"Simbad el Marino" de Rimsky Korsakow; a los primeros acordes apareció un cuadro 

de una belleza incomparable: sobre un mar azul lucía una puesta de sol en una 

 



310 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

atmósfera de rico colorido; de pronto el cuadro cambió súbitamente, surgiendo una 

tromba marina de bordes azul-oscuros y cuajados de partículas de oro que lanzaban 

vivos destellos. Por último vio el interior de una catedral gótica con un trono carmesí 

en el centro de la nave. Esta imagen fue seguida de otra: centenares de mujeres 

con trajes orientales que ocupaban el vértice de una oscura colina". 

 

____________ 

 

 

BIBLIOGRAFÍA  XI 

 

ARLEGUI, FRAY JOSÉ. — Crónica de la provincia de San Francisco de Zacatecas; México 

1737. Reedición, México 1851.  

DIGUET, LEÓN. — Le Peyote et son tisage rituel chez les indiens du Nayarit. "J. A. P.", N. S., 

t. IV, 1907. 

GENET, JÉAN. — Histoire des peuples Shoshones-Aztéque; París 1929.  

KURT, BERINGER. — Intoxicación por la Mescalina. "Archivos argentinos de neurología", 

Buenos Aires, 1928, N° 3.  

LUMHOLTZ, KARL. — 1902, especialmente el Cap. sobre Simbolism of the Huichols. Véase 

Bibl. II. 

MARINESCO, G. — La mescaline. "Presse médicale", 1931.  

PARDAL, RAMÓN. — El Peyotl. "Actualidad médica mundial"; Buenos Aires 1935. 

PRENTISS, D. W. y MORGAN. — Reprint from the medical record Mezcal-bottoms. 

"Terapeutic Gazette", Setiembre de 1935.  

PETRULLO, V. — The diabolic root; Filadelfia 1934.  

REKO, VÍCTOR. — Magische Gifte-Hausch und Belaubungsmittel der Neuen Welt; Stuttgart 

1936.  

ROUBIER, A. — Le Peyotl; París 1931. 

SAFFORD, W. E. — Narcotic plants and stimulants of the ancient americans. "Ann. Rep. of 

Smiths. Inst., 1916; Washington 1917.  

DE SAHAGÚN, BERNARDINO FRAY. — 1890. Véase Bibl. VIII.  

URBINA, M. — 1903. Véase Bibl. VIII. 

 

____________ 

 



 

 

 

 

CAPITULO XII 

AYAHUASCA - CAAPÍ - YAJÉ 

 

El Ayahuasca es una planta cuyas propiedades han sido empleadas por los 

aborígenes de la región Noroeste del Amazonas, especialmente por los nativos de 

los territorios irrigados por los afluentes de la margen izquierda del curso superior 

de dicho río. 

Numerosas tribus diseminadas en el extenso territorio comprendido entre los 

ríos Negro y Orinoco, el Amazonas y la Cordillera de los Andes, incluyendo el 

Noroeste del Perú, Este del Ecuador y Colombia; Sur de Venezuela y Noroeste del 

Brasil, utilizaron desde épocas inmemoriales, una bebida obtenida por decocción o 

maceración de una liana, la Ayahuasca, Caapí o Yajé conocida actualmente con el 

nombre técnico de Banisteria caapí (Spruce). 

Su ingestión produce un estado psicológico especial, con alucinaciones e 

ilusiones ópticas, excitación intelectual y estado metagnómicos que según algunos, 

llega a producir fenómenos telepáticos (uno de sus componentes ha sido llamado 

telepatina) y estados oníricos. 

Spruce, en 1853, viajando por Urucu-Coara, cerca de Panuri, en la región de 

los afluentes del Río Negro, Uaupé e Icaná, tuvo noticias de la existencia de una 

bebida estupefaciente preparada con una planta llamada Caapí usada por los 

indios. El Caapí Ayahuasca, estudiado por Spruce bajo el punto de vista botánico, 

fue asignado a la familia de las Malpiguiáceas y descripto con el nombre de 

Banisteria caapí. Refiriéndose al modo de usarla, Spruce comprobó que se utilizaba 

la parte inferior del tallo ascendente, triturada en un mortero, con adición de un poco 

de agua, sin hacerla hervir ni macerar. Una vez triturada se separaban las fibras 

leñosas, filtrándolas al través de un tamiz. Al producto filtrado se añadía una 

cantidad de agua para poderla beber y se ingería así, bajo la forma de un líquido de 

aspecto desagradable y de gusto amargo, poco apetecible. 

"El efecto - decía Spruce - comienza a producirse a los dos minutos de 

bebería. Primero produce palidez y temblor, después transpiración, agitación y 

delirio furioso; al cabo de diez minutos el bebedor se apacigua y se duerme". Spruce 

pudo comprobar que ya bajo el nom- 

 



312 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

bre de Caapí, ya bajo el de Ayahuasca, el brebaje era ingerido por los indios de 

otras tribus, entre las que citaba a los Guahibo, a los habitantes de los afluentes del 

Orinoco, encima del Meta, sobre los ríos Vichada, Guavire, Sipapo, a los Tukano 

del Uaupé, a los habitantes de Canelos, Puca-Yacu y otros. 

El autor citado quiso experimentar en sí mismo los efectos de la planta, pero 

una superchería de los indios, que temen confiar al extranjero el uso y los poderes 

mágicos de la planta, le impidió hacerlo. Durante una fiesta entre los indios Uaupé, 

en vez de Ayahuasca le dieron a beber otra composición a base de chicha de 

mandioca que le produjo vómitos. 

Bompland parece referirse al Ayahuasca en las noticias que da sobre un 

estupefaciente de este tipo en sus notas del viaje que efectuó con Humboldt hasta 

San Carlos del Río Negro (1799-1800). Michelena y Rojas (1855-1859) en sus notas 

de viaje de exploración por el Orinoco, Casiquire, Río Negro y Amazonas, hace 

mención de una bebida estupefaciente eufórica, utilizada por los indios, que es 

probablemente la que nos ocupa. Manuel Villavicencio, en 1853, refiere que los 

indios Záparo y los Tukano utilizaban las propiedades de una liana (huasca) que 

llamaban Ayahuasca, cuyo cocimiento provocaba un estado psíquico particular con 

ensueños agradables, fantásticos o terroríficos y que tuvo oportunidad de 

experimentar en sí mismo. 

En 1867 von Martius refiere que los indios de la región del Uaupé y del Icaná, 

afluentes de la derecha del Río Negro, en la frontera Noroeste del Brasil, utilizaban 

con los fines citados, una planta que llamaban Caapí (del Tupí Caá, planta o yerba, 

y Pí, contracción de Pinima, coloreado, pintado). Orton, en 1867, en ocasión de su 

viaje a lo largo del Ñapo, observó el uso del Ayahuasca entre los Záparo. 

Tyler en 1894, al hablar del uso de la planta, refiere que además de su acción 

estupefaciente, actúa como afrodisíaco en la primera faz de la intoxicación. Wiffen, 

en 1915, refiere que también los Menimehé, y las tribus situadas al Norte del Yapurá 

hacían uso del Caapí, por su acción erótica y afrodisíaca. En las tribus situadas al 

Sur del Yapurá, la utilizaban especialmente los médicos para colocarse en situación 

psicológica y poder efectuar el diagnósgico de las enfermedades. 

Koch Grünberg, en su viaje por el Noroeste del Brasil, refiere que los 

Hianakota-Umana y en general las tribus y poblaciones que viven entre el Ñapo y el 

Yapurá tomaban una planta llamada Yajé, para procurarse un estado especial de 

ebriedad eufórica. Koch Grünberg y su acompañante probaron sus efectos. El 

primero experimentó la visión de infinitas luminiscencias de vivos colores, 

acompañadas de flores rojas 

 



 Ayahuasca y Yajé  313 

 

dispuestas en imágenes geométricas. Su compañero tuvo ensueños sonrientes con 

aparición de personas del sexo femenino. 

Creveaux refiere que los 

Coreguahe ingerían un licor 

enervante, a base de una planta 

llamada Yajé, preparada por 

maceración y decocción de la 

misma. Consigna que la vio usar 

a un médico aborigen antes de 

atender a un enfermo, en la 

convicción de que el Yajé le 

confería el poder de predecir el 

diagnóstico. En su viaje por 

Colombia y Venezuela, en San 

Fernando de Atabapó, supo que 

los Piay (médicos adivinos), 

hacían uso, con análogo fin, de 

una liana que llamaban Caapí. 

En 1921 Reimburg publica 

un trabajo notable sobre las 

bebidas tóxicas estupefacientes 

empleadas por los indios del 

Noroeste del Amazonas, 

realizando una "mise au point" 

sobre el Ayahuasca y el Yajé. En 

dicho trabajo relata que estando 

en el año 1912 en Iquitos, oyó 

hablar, a los empleados de una 

empresa extranjera, del 

Ayahuasca. Varios meses 

después, estando en San Antonio 

de Cura-ray, en pleno centro Záparo, supo que los indios de la zona acostumbraban 

ingerir Ayahuasca. Les propuso a algunos que se la suministrasen, pero con 

diversas evasivas y reticencias, no se la dieron a conocer. Un trabajador indio de 

origen peruano llamado Teófilo, casado con una india Záparo, se prestó a dárselo, 

por conocerlo y estar acostumbrado a ingerirlo, lo mismo que un hijo suyo de diez 

años. 

 

Fig. 56 –Ramita de Yajé (A. Costa y L. Farias). 



314 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

El sujeto en cuestión colocó en una marmita, en la que nunca se había cocido 

nada con sal (esta condición parece ser importante para no destruir los efectos de 

la droga), cuatro trozos de Ayahuasca de treinta centímetros de largo, cortados y 

desmenuzados, agregándole un litro y cuarto de agua y cinco o seis hojas de Yajé. 

Colocada la marmita en el fuego, la hizo hervir durante ocho horas, hasta que su 

contenido quedó reducido a un cuarto de litro. Por la noche Teófilo le dio a beber un 

líquido moreno turbio, poco agradable a la vista, de sabor acre amargo, 

nauseabundo, que dejaba en la boca un gusto muy desagradable. "Era una 

condición importante que el líquido se tomara en reposo, en silencio y en la 

obscuridad, para que la acción fuera mejor, que aparecieran los ensueños y se 

pudiera ver claramente el porvenir". Según el experto que le dio la bebida, al 

aparecer las náuseas, el efecto psíquico y metagnómico alcanzaría su máximum. 

Al mismo tiempo que Reimburg, ingirió el brebaje el hijo de Teófilo, quien después 

de un estado nauseoso, se sumió en un sueño inquieto. 

El autor citado experimentó síntomas tóxicos, caracterizados por contracción 

de los maxilares y dificultad para tragar. En su relato dice: "Ante mis ojos brillan 

algunos círculos luminosos, fosforescentes y veo brillar, en un cielo esplendoroso, 

algunas mariposas pertenecientes a las especies recogidas por mí esa mañana. La 

vista es muy neta, demasiado neta, y me parece que veo las cosas al través de un 

pequeño agujero practicado en una cartulina. La inteligencia parece sobreexcitada 

y la facultad de observación muy desarrollada. Registro todos los síntomas con una 

perfecta lucidez de espíritu, y asisto a todos los acontecimientos como si se tratase 

de otro y este síntoma me sorprende notablemente". Esto fue todo lo que pudo 

experimentar. 

Viendo que no ocurría nada más, se hizo suministrar otra calabaza, de la cual 

ingirió varios tragos. Lo único que sintió fueron fenómenos tóxicos desagradables, 

haciendo resaltar como hecho particular la lentitud del pulso y dolores auriculares. 

Terminó su desagradable experiencia, teniendo que administrarse cafeína para 

reaccionar. 

Según nuestra opinión, es probable que la ausencia de fenómenos psíquicos, 

de ensueño o de euforia, se deba a que, al igual que pasa con el cigarro y con 

tóxicos similares, la primera ingestión produce fenómenos desagradables, en lugar 

de las impresiones del habituado al tóxico. 

Reimburg consigna, en otra parte de su trabajo, cómo son las plantas 

utilizadas para preparar la bebida. El Ayahuasca es una liana del grosor del pulgar. 

Los indios que descubren una planta se reservan el hallazgo para disfrutarlo solos. 

El Yajé, pudo observarlo en San Antonio, donde los indios lo cultivaban al lado de 

las casas. Se trataba de 



 Ayahuasca y Yajé  315 

un pequeño arbusto de un metro cincuenta de alto, con hojas pecioladas enteras, 

ovales, largas veinte centímetros, anchas siete centímetros y terminadas en punta 

de dos centímetros. Contrariamente al Yajé, que se encuentra junto a las 

habitaciones, el Ayahuasca se encuentra en las florestas. 

Según pudo comprobar, los Záparo, antes de emprender una expedición de 

caza, guerrera o de búsqueda de caucho, ingieren Ayahuasca para predecir el 

porvenir o como un ritual mágico, pero también lo hacen habitualmente fuera de 

estas circunstancias. 

El Ayahuasca y el médico hechicero 

Es interesante observar que el médico hechicero tomaba esta droga al 

examinar a un enfermo, según consignan explícitamente varios autores. Así dice 

Tyler: "El hechicero, o Shamán, bebe habitualmente el Ayahuasca de los adivinos 

y, como la pitonisa de antaño, en su delirio conversa con los malos espíritus, explora 

el futuro misterioso, lee el destino de la tribu y recibe las órdenes del espíritu de la 

vida". 

Whiffen refiere que los médicos hechiceros de los Karahona y de los Andoka, 

hacen uso del Ayahuasca con fines metagnómicos: "Una raíz que se encuentra en 

la floresta produce un narcótico muy empleado por los curanderos cuando ella es 

raspada, machacada y hervida en el agua". "El curandero toma también una dosis 

de una bebida hecha con cierta liana". 

Genaro Herrera hablando de los médicos hechiceros de los departamentos 

de Maynas y Loreto, en el Perú, dice: "estos brujos para facilitar las visiones o 

evocaciones de los Ayac o espíritus, hacen uso de yerbas o plantas prodigiosas 

como el Ayahuasca, el cual tomado en infusión teiforme les produce una 

sobreexcitación nerviosa que los pone en estado de verlos u oírlos mejor y de 

vaticinar el futuro con toda lucidez". 

El Dr. Koch Grünberg refiere que ha podido observar, durante su exploración 

de la región situada al Sur de Venezuela y al Oeste de la Guayana Inglesa, que el 

Caapí era empleado en las prácticas del sortilegio curativo por los Yekuana del Alto 

Ventuari, particularmente en Manakunya. Dice que ha visto a los médicos 

hechiceros acompañar la ingestión del Caapí con la aspiración de enormes cigarros: 

"ante ellos tienen grandes ramos y recipientes llenos de tabaco y de hojas de 

corteza morena, grandes calabazas llenas de la bebida mágica de un color moreno 

verdoso, semejando la bosta de vaca. Otras calabazas tienen trozos de lianas 

venenosas con ayuda de la cual se prepara la bebida. Los hechiceros toman la 

bebida mágica fumando enormes cigarros. Los cantos que entonan aumentan de 

intensidad, terminando por llegar a 



316 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

un período de semi-narcosis cubiertos de sudor, con la mirada perdida en el vacío, 

oscilando pesadamente al moverse." 

Reimburg, en su notable trabajo, refiere el uso del Ayahuasca por los médicos 

hechiceros, en un párrafo interesante, que transcribimos: "Los hechiceros hacen un 

uso frecuente de esta bebida adicionada de Yajé, particularmente los que se 

dedican a la práctica médica. Cuando un hechicero Záparo se dirige al lado de un 

enfermo, lo que tiene siempre lugar durante la noche, no deja nunca de tomar la 

bebida preparada como yo lo he descripto, pero ingerida no a dosis masivas, sino a 

dosis sucesivas (su mitridatización les permite por otra parte, soportar el tóxico 

mejor de lo que yo pude hacerlo). Es así, que en su sueño, llega a conocer la 

enfermedad que los espíritus le revelan y a su despertar, por aplicación de la boca 

sobre la parte dolorosa y por succión, extrae la Chunta, pequeña espina de palmera 

(Bactris ciliata Mart.) o trozos de madera o granos, que ha tenido cuidado de 

introducirse en la boca, siendo siempre la citada Chunta la causa de las 

enfermedades, que proviene de algún enemigo que la ha "enviado" al cuerpo del 

enfermo. El médico hechicero indica en seguida de dónde viene, quién la ha 

enviado, y el enfermo se prepara a vengarse". 

El mismo autor menciona que el hecho de haber bebido Ayahuasca confiere 

al que la ha tomado cierta consideración por parte de los indios y que, desde que 

supieron que él la había tomado, tuvieron en su práctica médica una confianza 

mezclada de mayor respeto y temor. 

Ayahuasca y Natema 

Los indios Jívaro de fines del siglo pasado y principios del actual también 

hacen uso del Ayahuasca o Yajé. 

Varios escritores se han ocupado de una bebida estupefaciente ingerida por 

los Jívaro, con el nombre de Natema, pero de las descripciones que hacen parece 

poder deducirse que algunos identifican este nombre con el de la Banisteria caapí, 

mientras por los síntomas que describen, según lo ha consignado Reimburg, se ve 

que relatan los efectos del Huanto preparado a base de Daturas. 

Así el P. Magalli dice: "Cuando un Jívaro es invitado a una guerra, ante todo 

va a soñar bebiendo el Natema". "Los jóvenes para casarse y aún los niños, por el 

mero gusto de soñar, beben la Maicoma, que es algo menos narcótica que el 

Natema". 

El P. Enrique Vacas Galindo describe así los efectos de lo que el llama 

Natema, según lo observó entre los Jívaro de Macas: "La bebida destinada a excitar 

el sistema nervioso y a crear en la imaginación mil ilusiones fantásticas, no tarda en 

producir sus efectos: todos los senti- 



 Ayahuasca y Yajé  317 

dos se excitan, todas las facultades se despiertan, se inician convulsiones horribles; 

se erizan los cabellos, los ojos se inyectan de sangre, las narices dilatadas, los 

labios tiemblan, los dientes rechinan, la garganta emite sonidos roncos, los puños 

se cierran, el sujeto se agita; se retuerce como un condenado, grita como un 

desesperado, y brama como un energúmeno... es en este momento que ellos ven 

mil fenómenos raros y extraordinarios, que toman por infalibles revelaciones... 

Cuando la excitación diabólica se calma, el vidente queda tres días como muerto". 

Reimburg opina acertadamente que los efectos de la droga descripta 

corresponden a los de la datura que ingieren con el nombre de Huanto. 

La confusión está en la descripción, pues, así como toman el Huanto, ingieren 

también el Ayahuasca. 

Karsten en 1920, en un trabajo muy documentado, al ocuparse de las bebidas 

de los indios situados al oriente del Ecuador, dice que los Jívaro emplean el 

Ayahuasca, al cual llaman Natema, y que lo extraen de la Banisteria caapí. Agrega 

Karsten que a menudo lo ingieren adicionado con la corteza de otros dos árboles 

no identificados por él, que se llamarían Shingiata y Samiki. Respecto a ambas 

cortezas, opina que no deben aumentar las propiedades ni tener efectos 

embriagantes y que sólo se agregaría por preocupaciones de orden supersticioso y 

tradicional. 

La corteza del Samiki la emplean, afirma dicho autor en su libro sobre la fiesta 

de la Tsantsa, (las famosas cabecitas reducidas de los Jívaro), con fines 

supersticiosos. 

Según Karsten, los hechiceros la ingieren adicionándola con ocho hojas de 

una liana que llaman Iahí, haciendo hervir el todo hasta reducirlo a la cantidad de 

una taza de te. El Iahi es probablemente el Yajé que también ingieren en asociación 

los Záparo. 

Según el mismo autor los indios Canelo que son abstemios durante el tiempo 

que trabajan en la misión de los Dominicos, usan el Ayahuasca durante los meses 

que vuelven a sus tierras. 

Paúl Rivet ha comprobado el uso del Ayahuasca entre los indios Colorados 

y los Cayapa (del grupo Chibcha), que lo ingieren en cocimiento concentrado, con 

el nombre de Nepi. 

Acabamos de ver que los que se han ocupado del tema han descripto, como 

efectos del mismo tóxico, en primer lugar una acción violenta que hoy puede 

referirse en realidad al Huanto (a base de Datura arborea), del que nos ocuparemos 

más adelante, en segundo lugar una acción que llamaremos intensa y una acción 

más discreta, debidas ambas al Ayahuasca. Esta diferencia de efectos se debe a la 

forma de preparación de la droga. 



318 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Koch Grünberg refiere, al ocuparse de los Tukano, la ingestión en grandes 

dosis de una "bebida ligeramente amarga". "En el curso de sus danzas - dice el 

autor - los indios absorberían muy grandes cantidades de dosis fraccionadas y 

repetidas, continuando el baile, y al día siguiente tendrían vómitos abundantes. 

Según las descripciones que le suministraron los indios, después de la ingestión, 

"todo se vuelve más grande y más hermoso; se ven muchas gentes, sobre todo 

muchas mujeres". 

Durante una de dichas fiestas de danza, su compañero Schmidt y después 

Koch Grünberg tomaron la bebida, y relatan así sus efectos: "Yo tomé también dos 

pequeñas calabazas de la bebida mágica para ensayar la acción sobre mí mismo. 

Era ligeramente amarga. Al cabo de algún tiempo, sobre todo al salir a la 

obscuridad, percibí un centelleo muy particular de colores vivos ante los ojos y 

mientras yo escribía pasaban sobre el papel como llamas rojas. A la cuarta 

calabaza, me explicó "el inspector", se está obligado a vomitar violentamente y es 

entonces cuando se tienen las más bellas visiones". 

Reimburg hace incapié en los efectos diferentes y en la distinta tolerancia 

para la bebida según sus relatos y los de Koch Grünberg. La diferencia consiste en 

que los relatos de Koch Grünberg se refieren a la droga obtenida por maceración 

en agua fría y los de Reimburg a la droga obtenida por cocimiento, la cual contiene 

naturalmente mayor riqueza de alcaloides. 

Por ello los Záparo, que la toman en cocimiento concentrado, obtienen una 

bebida muy amarga y repugnante, que provoca violentos vómitos, seguidos de 

astenia y sueño profundo. Entre los Tukano, donde parece estar en favor la 

ingestión de una maceración en frío, aparte del gusto menos amargo, se tolerarían 

grandes cantidades. 

Resumiendo lo dicho, resulta que la bebida que nos ocupa es empleada 

utilizando la raíz o las hojas. El modo de preparación por maceración, de occión o 

infusión, determina efectos de diferente intensidad. Reimburg ha tratado de 

establecer el dominio geográfico del Ayahuasca y el Yajé y teniendo en cuenta que 

su uso ha sido comprobado entre los Záparo, los Quijo, Yameo, Tukano, Sebondoy, 

Jívaro, Arwak, Menimee, Caribe y los pueblos Chibcha de los Colorados y los 

Kayapa, puede decirse que su territorio comprende la extensión situada entre los 6° 

de latitud norte y 4° de latitud Sud y los 8° y 62 ° de longitud. 

 

Identificación Botánica y Composición 

El Caapí o Ayahuasca es una liana perteneciente a la familia de las 

Malpighiáceas, identificada con la Banisteria caapí de Spruce, aunque 



 Ayahuasca y Yajé  319 

existen otras especies suministradoras del Caapí, como las recocidas por Kuhlmann 

en Acre en 1924 y la Banisteria quitensis admitida por Niedenzu. 

La Banisteria caapí estudiada por primera vez por el explorador inglés 

Spruce, fue diagnosticada con precisión, en uno de los herbarios enviados por éste 

a Europa, por Griseback, autor de la monografía sobre las Malpighiáceas en la Flora 

Brasiliensis de Martius. 

Aunque para la mayoría de los que se han ocupado del tema las plantas 

conocidas con los nombres de Ayahuasca, Caapí y Yajé, son una misma; para otros, 

como Reimburg, serían distintas. Así el último autor, que recorrió personalmente las 

regiones donde se ingieren por los indios tales drogas, dice que el Caapí o 

Ayahuasca es una liana que identifica con la Banisteria caapí, mientras el Yajé sería 

un arbusto que cataloga en el género Haemadictyon. 

Los tratadistas Sudamericanos de las regiones de dispersión de la planta, 

como Zerda Bayón, Barriga Villalva, Osvaldo de A. Costa y Luis Faría, sostienen 

que el Yajé es la Banisteria caapí. 

La droga activa contenida en la Banisteria se encuentra en el tallo y en las 

hojas. En 1905 Zerda Bayón, después de un viaje por la región del Caquetá y del 

Iza, aisló de las muestras que recogió de la planta un alcaloide que, impresionado 

por los efectos que había observado en los indios que la ingerían, designó con el 

nombre de telepatina. 

En 1925 Barriga Villalba, de la universidad de Bogotá, al estudiar la 

Banisteria, separó dos alcaloides que designó con los nombres de yageina y 

yagenina. Albarracín estudió los efectos de la yageina, en el animal y en el hombre. 

Oswaldo de A. Costa y Luis Faría, en Río Janeiro, han aislado también los 

alcaloides de la Banisteria caapí, publicando en 1936 un exhaustivo estudio del 

asunto, donde se trata largamente de la fito-química y fármaco-dinámica de la planta 

y sus componentes. 

____________ 

 

BIBLIOGRAFÍA XII 

COSTA, OSVALDO A. y FARÍA, LUIS. — A planta que faz sonhar. "Revista da Flora medicinal", 

año II, N° 10; Río de Janeiro 1936. 

CLINQUART, EDOUARD. — Contribution a l'étude de la liane Yagé et de son alcaloide. 

"Journal de Pharmacie", N° 36, p. 671; Bruselas 1926. 

DOMÍNGUEZ, J. A. —El Caapi o Ayahuasca. Comunicación a la Academia de Medicina de 

Buenos Aires 1931; editado en "I. B. F.", N° 48. 



320 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

HARDENBURG, W. E. — The Putumayo. The devils paradise; Londres 1912.  

KOCH-GRÜNBERG, T. — Die Hianakoto-Umaua. "ANTHR.", t. III. 1908, pp. 83-124, 297-

333, 952-982. 

del mismo. — Voni Roroima zum Orinoco, tomos I y II; Berlín 1917.  

del mismo. — Zwei Jahre unter den Indianern; Berlín 1909.  

MICHELENA y ROJAS. — Exploración del Orinoco, Rio Negro y Amazona, p. 342; Bruselas 

1867.  

KARSTEN, RAFAEL. — Beitrage zur Sittengenschichte der sudamerikanischen Indianer. 

"Acta Academiae Aboensis"; Helsingfors 1920, pp.1-104.  

ORION, JAMES M. A. — The Andes and the Amazon, or across the continent of South America, 

p. 171; Nueva York 1870.  

PERROT, EMILE et HAMET, RAYMOND. — Yagé, Ayahuasca, Caapi et leur alcaloïde, 

telepatheine on yaqueine. "Bull. Soc. Pharmacie", t. XXXIV, pp. 337, 417, 500; París 

1927.  

PLANCHÓN, G. — Etude sur des Strychnos. "Journ. Pharm. et Chimie", t. II, 1880, p. 105.  

REIMBURG, P. — Contribution a l'étude des boissons toxiques des indiens du nord-ouest de 

l'Amazones, l'Ayahuasca, le Yaje, le Huanto, etc. "J. A. P.", t. XIII, 1921, fasc. 1 y 2.  

REKO, VÍCTOR. — 1936. Véase Bibl. XI. 

RIVET, PAUL. — Les indiens Colorado. "J. A. P.", t. II, 1905, p. 201.  

del mismo. — Les indiens Jivaro. "L. A.", t. XVIII, 1907, pp. 392-190.  

ROCHA, JOAQUÍN. — Memorandum de viaje (Regiones Amazónicas). ".El Mercurio"; Bogotá 

1905, p. 43.  

SPRUCE, R. — Notes of a Botanist on the Amazon and the Andes, t. II, pp. 414 y sigs.; Londres 

1908.  

TYLER, Ch. — The River Napo. "Journ. R. G. Soc."; Junio 1894. 

VILLAVICENCIO, M. — Geografía de la República del Ecuador, pp. 371 y sigs.; Nueva York 

1858.  

WHIFFEN, THOMAS. — The nord-west Amazons; Londres 1915. 

 

 

 

____________ 

 

  



 

 

 

CAPÍTULO XIII  

LAS DATURAS Y OTRAS SOLANÁCEAS 

 

Del grupo de las drogas tóxicas de tipo alcaloidico empleadas por el indio de 

América se destacan por la violencia de su acción las solanáceas de la familia de 

las Daturas. Con ellas se prepararon cocimientos, maceraciones y compuestos 

conocidos con los nombres; de Huar Huar, Huanto o Guantuc, Maicoma, Natema, 

Bobachera, Chamico, según la región o las épocas. 

Los diversos 

tipos de daturas o afines 

fueron empleadas por 

los indios con fines 

anestésicos, tóxicos y 

criminales o como 

ilusiógenos 

estupefacientes, en 

bebidas de ensueño, 

principalmente con el fin 

de colocarse en "trance" 

de adquirir propiedades metagnómicas. En este último sentido se las emplea aún 

en diversas tribus del noroeste de Sudamérica y en varias regiones apartadas de 

Méjico. 

Como anestésico fueron empleados por los indios andinos, peruanos y 

especialmente araucanos. Entre estos últimos la anestesia que efectuaban antes 

de sus operaciones (reducción de luxaciones o arreglo de fracturas) era practicada 

con la ingestión de cocimientos de flores de Miaya o Chamico (Datura ferox), que 

tiene como principio activo la escopolamina, acompañada de proporciones mínimas 

de hiosciosmina y atropina, o bien con las semillas de las mismas, cuya substancia 

principal es la hiosciamina (según el Profesor Domínguez) con pequeñas 

cantidades de escopolamina y atropina. Rosales consignó en sus escritos que la 

acción narcótica de tal droga era tan ostensible que "los delincuentes, si beben las 

semillas cocidas con vino, no sienten dolor alguno, por más que le apreten los 

cordeles." 

 

FIG. 57 – Datura ferox 



322 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Entre los Araucanos del 

Sur y entre los habitantes de 

Chiloé, se ha empleado por los 

hechiceros, con fines tóxicos, 

las flores y los frutos de un 

arbusto llamado Latue (Latua 

venenosa Ph.), descripta por 

Philippi y mencionada por 

Murillo y Gusinde. En Chiloé se 

lo conoce con el nombre de 

"árbol de los brujos" y sus 

efectos son análogos al de las 

otras solanáceas. El lexicógrafo 

Luis Cordero señaló en el Perú 

con el nombre de Huar-Huar una 

bebida preparada con el 

Floripondio, cuyo componente 

era una Datura. 

El Chamico era empleado 

con fines tóxicos por los indios 

del Perú, entrando en las 

composiciones que según, los 

cronistas españoles, dan "para 

matar, atontar y enloquecer". El 

Padre Cobo describió cómo los 

españoles aprendieron de los 

indios estas propiedades del 

Chamico, en los siguientes 

términos: "Tomado su cocimiento adormece los sentidos. Usan los indios de él para 

embriagarse, y si se toma mucha cantidad saca de sentido a una persona, de 

manera que teniendo los ojos abiertos, no ve ni conoce. Suélense hacer grandes 

males con esta bebida; y aun no ha mucho tiempo que sucedió en este reino, que 

yendo de camino un conocido mío con otro compañero, éste para robarle le dió a 

beber Chamico, conque el paciente salió de juicio y estuvo tan furioso, que desnudo, 

en camisa, se iba a echar a un río. Agarráronlo como a loco y lo detuvieron, y estuvo 

de esta suerte sin volver en sí dos días". 

 

 

FIG. 58 – Hoja de Datura stramonium 



 Las daturas 323 

 

Aún se dice en lenguaje popular en el Perú, hablando de una persona 

sometida a la voluntad de una mujer, que "le han dado Chamico". Valdizan se ha 

ocupado en varios trabajos, de la preocupación constante del elemento popular ante 

determinados estados psiquiátricos, pues con frecuencia el vulgo cree que el sujeto 

está "achamicado", a consecuencia de una venganza pasional. 

En tiempos de la Colonia española las daturas fueron usadas por el 

populacho indígena de las ciudades. Hemos encontrado una interesante constancia 

del hecho en una Memoria escrita en 1785, por el Dr. Francisco Javier Eugenio de 

Santa Gruz y Espejo, titulada Reflexiones sobre la higiene de Quito. 

En ella, hablando de "la 

confección de licores espirituosos", 

dice: "Hay ciertas casas, (las que por 

moderación no nombro y que el 

público y el Gobierno las conocen 

bien), en donde se fabrican 

aguardientes, que para sacarlos muy 

fuertes, les infunden muchos 

materiales acres, cáusticos y 

soporíficos. Hay también en otras 

tiendas, que vulgarmente llaman "Chicherías", donde también confeccionan, en vez 

de la simple chicha de maíz, ciertos mostos que al solo llevarlos a la nariz 

bambanean la cabeza. 

Estos llevan en su preparación, entre muchos simples y muy calientes, dos 

hierbas narcóticas llamadas Huantuc y Chamico, que tienen la virtud de enloquecer 

y turbar la cabeza. Parécense a la planta fabulosa dicha Nepenthe, cuyo zumo - 

decían los antiguos - bebidos con vino, excitaba la alegria". 

Desde tiempos remotos las daturas se emplean especialmente por las tribus 

próximas al Amazonas, en su extremo Occidental, con fines metagnómicos. Utilizan 

particularmente la Datura arborea, conocida en español con el nombre de 

Floripondio, en bebidas cuyo nombre más difundido es el de Huanto. 

Juan de Velazco (1689) dice al respecto: "el Huanto es muy semejante al 

Floripondio, flor roja, de mal olor y virtud muy diferente, porque es formidable 

narcótico, del cual usaban los indios para fingir visiones". La Condamine refiere que 

en julio de 1743, al llegar al pueblo de los Omaguas, pudo observar que usaban con 

fines enervantes dos plantas: el Floripondio y la Curupá, y dice: "estos pueblos se 

embriagan con  

 

FIG. 59 – Datura stramonium 



324 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

ellas, durando la borrachera veinte y cuatro horas, y mientras se hallan bajo sus 

efectos tienen visiones muy extrañas". 

Alfred Simson, en 1886, 

menciona el uso del Huanto, 

asociado a otros ilusiógenos, 

diciendo: "como los Záparo, los 

Pioje, beben también el 

Ayahuasca con el Yajé, hojas de 

Sameruja y de Guanto, una 

mezcla que ordinariamente tiene 

por resultado, originar querellas 

entre los bebedores". En cuanto a 

la Sameruja no se sabe de qué se 

trata. 

En el presente siglo han 

estudiado el empleo y difusión de 

las Daturas, Karstem entre los 

Jívaro y Reimburg entre los 

Záparo. 

Reimburg dice, acerca de la 

planta que él vió utilizar para 

preparar la bebida, que es una 

hermosa solanácea de grandes 

flores blancas, a la cual identificó 

como Datura arbórea (en español, 

Floripondio). 

Agregaremos que es bueno 

consignar que la Datura arbórea 

de flores blancas y la Datura 

sanguínea de flores rojas, son 

daturáceas de propiedades muy semejantes. Así se explica que algunos publicistas 

hablen de flores de flores blancas y otros de flores rojas. Esta bebida - según 

Reimburg - tomada con menor frecuencia que el Ayahuasca, constituye una bebida 

ritual o de prueba para uso de los que se dedican a brujos o médico hechiceros. Al 

contrario de lo que pasa con el Ayahuasca, no se tomaría en festiva reunión de 

amigos, sino en la soledad, pues sus efectos son tan poderosos que provocan un 

estado semi-comatoso, de uno a tres días de duración. 

 

FIG. 60 – Datura arbórea 



 Las daturas 325 

 

Reimburg dice que "cuando se la toma es necesario asegurarse la presencia 

constante de un compañero, porque se quedan durante dos o tres dias en un coma 

absoluto, y el papel del compañero es de aventar continuamente al paciente, 

cuidando de que las cosas no vayan mal, en cuyo caso su deber es volverlo a la 

vida por los medios a su alcance (flagelación, agua fria). Pero, al despertar, el 

paciente, que había partido al "país de los sueños", trae consigo conocimientos 

preciosos sobre el porvenir, los enemigos que se puedan tener, etc." 

Reimburg - como hemos visto - identifica el Huanto con la Datura arborea. 

Augusto N. Martínez atribuye el nombre de Huantuc a la Datura sanguinea R. et 

Pav., que ha encontrado al estado salvaje, mientras designa con el nombre de 

Floripondio a la arborea. 

Karsten refiere el empleo de las Daturas entre los Jívaros como bebida de 

iniciación para los guerreros y los hechiceros. En una carta a Reimburg, Kartsen 

dice: "la Maicoa o Guantuc es una especie de Datura, pero yo no se con certidumbre 

si la especie que cultivan y emplean los Jívaros es Datura arbórea o Datura metel. 

En la sierra del Ecuador existe aún una tercera especie: Datura stramonium, que es 

más pequeña y tiene flores rojas. Todas las especies son tóxicas. Los indios de la 

Sierra (los Kíchua) emplean esta planta para envenenar a sus enemigos. Algunas 

se mezclan con la bebida de Chicha. La bebida tiene la propiedad de volverlos locos, 

temporariamente o por largo tiempo, si el veneno es suministrado a dosis repetidas". 

El Toluachi, veneno sagrado de los Indios Mayo 

El uso del Toluachi está bastante extendido entre ciertos grupos de indios de 

México; pasa desapercibido para los habitantes de las grandes localidades, y para 

conocerle hay que visitar aldeas apartadas o internarse en la serranía. Lo emplean 

especialmente los Mayo de Sinaloa; los Yaqui de Sonora y los Seri de la Isla 

Tiburón. 

El nombre Toluachi no designa, en realidad, una planta, sino los principios 

activos contenidos en diversas plantas. Asi - dice Reko - si se encarga a un indio 

que traiga Toluachi, según la región nos traerá Datura stramonium, Hyoscyamuus 

niger (Beleño) o Atropa belladonna, plantas que contienen daturina, atropina, 

hioscina y escopolamina. 

La droga es usada de varios modos; más frecuente es el zumo de las plantas 

o la maceración en agua fría, mezclada con alcohol; ingiérese también por 

masticación de los frutos o fumando una mezcla de las hojas secas con tabaco. Las 

mujeres suelen emplear una pomada con grasas diversas mezcladas a la semilla 

de estramonio y frutos de belladonna con la cual se friccionan la región precordial y 

abdominal. Es  



326 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

curioso que esta forma era empleada por las hechiceras de la Edad Media, sobre 

todo en Alemania, donde preparaban pomadas análogas. 

La droga produce embriaguez y un agradable sueño crepuscular con 

sensaciones beatíficas de indiferencia. 

Según Reko, la palabra Toluachi, deriva del Azteca tolua (doblar la cabeza, 

adormecerse de arriba abajo). El subfijo chi representa la primera partícula 

reverencial que los aztecas acostumbraban añadir a los nombres de divinidades. La 

palabra significa por lo tanto, algo así como "narcótico divino". 

El Toluachi es suministrado, además, a las mujeres en trance de parto, 

cuando son temerosas, y parece que en tal estado sus dolores son muy mitigados. 

La intoxicación aguda, determina aturdimiento, aceleración del pulso, dilatación de 

las pupilas, parálisis de la acomodación visual y convulsiones. 

Al cabo de un tiempo de la ingestión del Toluachi o de fumarlo, los ojos se 

ponen brillantes y las pupilas dilatadas ("Ya se le ponen los ojos de Dios", dicen los 

Mayo), siguiendo a esto un delirio de acción y de palabra, con un continuo ir y venir 

que termina en una especie de baile. 

La constancia y energia con que es ejecutado este baile - dice Reko - es cosa 

de la que no puede formarse ni siquiera una idea el que no ha visto cosa igual. "En 

los Moqui, se encontraba una tarde uno de estos bailarines de Toluachi, que no 

ofrecía la menor señal de cansancio a pesar de haber bailado sin cesar toda la 

noche anterior. Sólo hacia las tres de la tarde cayó en tierra, sin presentar otro 

síntoma que un pulso enormemente acelerado". 

A dicho estado, sigue por lo común, un sueño pesado, interrumpido por 

ensueños acentuadamente voluptuosos. Al despertar, el estado nervioso es 

lamentable, con ansiedad respiratoria y gran excitabilidad. A menudo es peligroso. 

El simple contacto basta para hacerle agitar los miembros en todas direcciones 

como un loco, y a veces, con rapidez, se levantan para atacar. La ingestión habitual 

produce lo que en medicina se llama "acostumbramiento", y cuando se lo suprime 

bruscamente, actúa como un tóxico activo. 

La ingestión o la aplicación de pomadas, en ocasiones no determina sino 

sueño el día de su administración, y sólo en los dias siguientes provoca fenómenos 

psíquicos intensos. El hecho ha sido comprobado con las pomadas semejantes, del 

tipo de los ungüentos de las hechiceras antiguas, como lo experimentó en sí mismo, 

el Dr. Kieswetter. 

El uso frecuente y prolongado del Toluachi determina un tipo de  

 



 Las daturas 327 

 

intoxicación crónica, con embotamiento mental, apatía, irascibilidad, pérdida de 

memoria, marcha vacilante. Los Yaqui llaman a estos sujetos Hiepsamucuchin, que 

quiere decir "muertos en vida". 

 

____________ 

 

 

BIBLIOGRAFIA XIII 

DOMINGUEZ, JUAN A. — 1933. Véase Bibl. VIII. 

KARSTEN, RAFAEL — 1920. Véase Bibl. XII. 

LA CONDAMINE, J. — Rélation abrégée d'un voyage fait dans l'Amérique méridionale; 

Maestricht 1778. Existe una traducción castellana publicada por la ed. Calpe. 

REIMBURG, P. — Contribution a l'étude des boisson toxique des indiens du Nord-Ouest de 

l'Amazone. "J. A. P.", t. XIII, 1921, fasc. 1 y 2. 

REKO, VÍCTOR A. — 1936. Véase Bibl. XII. 

DE SANTA CRUZ Y ESPEJO, F. J. E. — Reflexiones médicas sobre lo higiene de Quito (1785). 

Reimpresión de la municipalidad de Quito; Quito 1935. 

SIMSON, ALFRED. — Travel in the wilds of Ecuador, p. 196; Londres 1886. 

UNANUE, J. HIPÓLITO. — 1914, t. II, pp. 264-267. Véase Bibl. V. 

DE VELAZCO, JUAN.— Historia del reino de Quito en la América Meridional (1789). 

Reedición, Quito 1884, p. 35. 

 

  



 

 

 

 

CAPITULO XIV 

EL OLOLIUHQUI 

 

Los primeros cronistas que tuvieron contacto con los aborígenes del antiguo 

México, relataron el uso frecuente de un ilusiógeno llamado Coatlxoxouhqui u 

Ololiuhqui. 

Por la forma que tuvieron de emplearlo, se deduce que no fue utilizado como 

una droga de uso consuetudinario, ni como un estimulante dinamógeno. Su 

ingestión tenía como fin principal colocar al sujeto en un estado especial de espíritu; 

en trance como diríamos hoy, para intuir la causa, el diagnóstico, pronóstico y 

tratamiento de las enfermedades, o para ejercer la adivinación con el objeto de 

hallar las cosas o personas extraviadas. 

La planta que la produce y las semillas que empleaban eran objeto de 

veneración y respeto, identificándolas con un ente divino dotado de poderes. 

En tal sentido constituyó, con el Peyotl, una preocupación constante para los 

catequistas españoles de la Conquista, que veían en ellos elementos diabólicos. 

Figura con tal carácter en primera línea y en cada capítulo de los relatos y proyectos 

para "extirpación de la idolatría". 

El padre Motolinia menciona esta droga, diciendo que "la semilla Ololiuhqui, 

de la planta Coatlxoxouhqui (de coatí, culebra; y xoxouhqui, verde) emborracha y 

enloquece, haciendo ver visiones espantables; produce los mismos efectos del 

Peyotl, aunque sólo persistentes por tres días. Otras plantas había de la misma 

especie, usadas por los hechiceros para hacer maleficios". 

Fray Bernardino de Sahagún expresaba que "hay una yerba que se llama 

Coatlxoxouhqui y crea una semilla que se llama Ololiuhqui (de ololoa, cosa 

redonda); esta semilla emborracha y enloquece; danla por bebedizos para hacer 

daño a los que quieren mal, y los que la comen paréceles ver visiones espantables; 

danla a comer o a beber los hechiceros o los que aborrecen a algunos para 

dañarlos. Esta yerba es medicinal y su semilla úsase para la gota, moliéndola y 

poniéndola en el lugar donde está". 

 

 



 El Ololiuhqui  329 

 

En 1570 Hernández habla en su célebre obra de esta droga, refiriendo su 

empleo en medicina, en los siguientes términos: "El Ololiuhqui, que algunos llaman 

Coatxihuitl o "yerba de la serpiente", es una planta voluble de cuyas raíces nacen 

los tallos redondos, verdes y delgados semejantes a fibras, los cuales llevan hojas 

verdes, delgadas y con figura de corazón, flores blancas y un poco largas, semilla 

redonda semejante al culantro, de donde toma su nombre". 

En otro párrafo agrega que "tomada 

excita los deseos venéreos. Es de sabor 

acre toda la planta, de un temperamento 

cálido. En los sacrificios de los indios, 

cuando querían consultar con sus dioses y 

recibir sus respuestas, comían de esta 

planta y de tal modo los enloquecía, que 

veían mil fantasmas y visiones del demonio 

que los rodeaba; cosa semejante a lo que 

refiere Dioscorides que sucedía con el 

Solano Maníaco, a los que le tomaban". 

Fray Bernardo Ruiz de Alar con en 

1629 escribía el capítulo VI de su obra 

Sobre la superstición del Ololiuhqui. En los 

siguientes párrafos que transcribimos, da 

interesantes detalles sobre el asunto: 

"El llamado Ololiuhqui es una 

semilla como lentejas o hieros, la qual 

bebida priva del juicio, y es de marauillar la 

fe que estos desdichados naturales tienen 

con esta semilla, pues beuiendo, como a 

oráculo la consultan para todas quantas 

cosas desean saber, hasta aquellas a que 

el conocimiento humano no puede llegar, 

como para saber la causa de las 

enfermedades, porque casi quantos entre 

ellos están éticos, tísicos, con cámaras o 

con qualquiera otra enfermedad de las 

prolixas, luego lo atribuyen a hechico y para salyr de esta duda y semejantes, como 

de cosas hurtadas y de los agressores, consultan esta semilla por medio de uno de 

sus embusteros médicos que algunos dello tienen por officio beuer 

 

FIG. 61 – Ololiuhqui (de Hernández, 

Roma 1651). 



330 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

esta semilla para semejantes consultas, y el tal médico se llama Payni. Y veuida 

esta semilla priua del juicio, porque es muy vehemente, y por este medio comunican 

al demonio, porque les suele hablar quando están privados del juicio con la dicha 

beuida, y engañarlos con differentes apariensias y ellos lo artibuyen a la deydad que 

dizen está en la dicha semilla, llamada Ololiuhqui o Cueszpalli que es una mesma 

cosa".  

Alarcón agrega que cuando ve a un enfermo, "el que entre ellos haze oficio 

de médico, que llaman Ticitl"… ordena se dé el Ololiuhqui para salir de la duda, para 

lo cual se sigue en todo el orden del tal médico como palabras de profeta o 

respuesta de oráculo; con esto toma el ololiuhqui, el médico o el enfermo u otro 

alquilado para este efecto". 

"Tras esto, sigue la embriaguez de la bebida, y en ella, o que la fantasía del 

beodo revuela aquellas especies que antes aprehendió sobre la sospecha, o que el 

demonio le hable por el pacto que en él se incluye por lo menos tácito en esta 

ocasión; luego condena al indicado por la sospecha, la qual publica luego que sale 

de la embriaguez, que de ordinario es uno o dos días, aunque tal vez queda aturdido 

por muchos, y aún loco de todo punto; con esta sentencia quedan las guerras 

publicadas entre la parentela del enfermo con el sospechoso del hechizo y su 

parentela". 

La veneración en que tenían a la droga, les hacía ocultarla a los españoles 

que prohibían su uso, no por temor a los castigos del conquistador, sino por temor 

a la deidad que la planta encarnaba. 

Alarcón escribió los siguientes párrafos que confirman esto último: "Aquí es 

mucho de aduertir, lo mucho que estos desdichados nos ocultan esta superstición 

del ololiuhqui y la raçon es porque según ellos confiesa, el mismo que consulta les 

manda que no nos lo manifiesten, bien conoce que en ello arriesga el logro de sus 

petensiones en nuestro daño, y los míseros indios son tan pusilánimes y tan flacos 

en la fe, que creen que si lo manifestasen, el mismo ololiuhqui los mataría o les 

haría otros muchos daños, y así es su excusa: ipampa amo nechtla-hueliz, que es 

como si dixesen, porque el ololiuhqui no se declare por mí enemigo". 

Identificación botánica 

Se discute aún la identificación de la planta a la que pertenecen las semillas 

que suministran el ololiuhqui. Por una parte se las ha catalogado entre las ipomoeas 

y por otra entre las daturas. 

A mediados del siglo pasado Leonardo Oliva, en sus lecciones de 

Farmacología, catalogó el ololiuhqui entre los convolvulus dentro de las ipomoeas, 

reconociendo a la resina que produce, propiedades purgantes semejantes a la 

Ipomoea jalapa. 



 El Ololiuhqui  331 

 

Oliva se expresaba así: La palabra Ololiuhqui se deriva de Ololoa, cosa 

redonda, como la afirma Sahagún, y esta forma corresponde a la semilla, que 

efectivamente es semejante al cuantro, según dice Hernández. Siendo una ipomoea 

es muy posible que goce de las propiedades purgantes que tiene la raíz de jalapa 

(Ipomoea jalapa). 

"Las ipomoeas - dice Oliva - son plantas que tienen un tallo voluble con raíces 

tuberosas bastante gruesas y un jugo lechoso, debido a una substancia resinosa 

que abunda, sobre todo en la raíz, como lo he comprobado en un ejemplar de 

Ololiuhqui que tuvo la bondad de conseguirme de Tepoxtlan mi buen amigo el Sr. 

Pbro. Agustín M. Hunt y Cortés, en cuyo ejemplar encontré en la corteza de la raíz 

cantidad muy notable de resina. Esta resina se va ennegreciendo al contacto del 

aire y toma un color negro obscuro semejante a la jalapa; en consecuencia, se 

puede presumir que las raíces de Jalapa de Michoacán y la del Ololiuhqui, deben 

tener la misma propiedad purgante y drástica que, como es sabido, se debe 

exclusivamente a la resina". 

Urbina a fines del siglo pasado la identificó con la Ipomea sidaefolia Choisy. 

"Como hay muchas especies de Ipomoea - decía Urbina - creo que el nombre 

mexicano de Ololiuhqui lo aplican no sólo a ésta, sino a otras varias, que 

probablemente tienen las mismas propiedades y los mismos usos". 

En el corriente siglo se la ha identificado con la Datura metel. 

Nosotros pensamos que por la sintomatología clínica y por el tiempo de 

duración de la embriaguez (dos a tres días), muy análogos a los producidos por el 

Matema del Amazonas y por otras daturas, esta hipótesis es la más probable. 

Hernández, en 1570, compara sus efectos a los del Solano maníaco, nombre 

que entonces se daba a la Belladonna. 

______________ 

 

BIBLIOGRAFÍA XIV 

CERNA, DAVID. — The pharmacology of the ancient Mexicans. "Annals of Medical History", 

1932, p. 298.  

HERNÁNDEZ, FRANCISCO. — 1651. Véase Bibl. VIII.  

DE MOTOLINIA, FRAY TORIBIO. — 1903. Véase Bibl. VIII.  

OLIVA, LEONARDO. — Lecciones de Farmacología, en 2 tomos; Univ. de Guadalajara 1853-

4. 

 



332 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

OCARANZA, FERNANDO. — Historia de la medicina en México; México 1934. 

REKO, VÍCTOR A. — 1936. Véase Bibl. XII. Neuen Welt; Stuttgart 1926. 

DE SAHAGÚN, FRAY BERNARDINO. — 1890. Véase Bibl. VIII.  

DE LA SERNA, JACINTO. — 1892. Véase Bibl. VIII.  

URBINA, MANUEL. —- 1903. Véase Bibl. VIII.  

RAMÍREZ, JOSÉ. — Materia médica mexicana; México 1898.  

RUIZ DE ALARCÓN, HERNANDO. — 1892. Véase Bibl. II. 

 

 

____________ 

  



 

 

 

CAPITULO XV 

LAS PIPTADENIAS  

 

Los polvos de semillas de Piptadenias constituyen, con el tabaco, las 

primeras substancias que los acompañantes de Colón vieron utilizar a los indios 

como ilusiógenos. 

El Padre jesuíta Ramón Pane, que fue uno de los primeros en enviar a 

Europa muestras de tabaco, consignó que vio aspirar o fumar antes en las Antillas, 

un polvo gris como la canela y de efectos violentos, llamado Cohoba. 

La palabra Cohoba, según se desprende de los relatos de la época del 

Descubrimiento, servía para designar el árbol que lo produce, el polvo aspirado y la 

ceremonia de su aspiración, pues se decía: "hacer cohoba", como en nuestro medio 

se dice: "hacer mate" o "tomar mate". En Haití, todavía se llama Cohoba la planta 

que lo produce. 

El Padre Pane describe, a propósito de la Cohoba, que él llama, 

italianizándola, Cogioba, la ceremonia de consagración de su ídolo por los 

hechiceros indios "haciendo Cogioba", y las consultas a los mismos después de 

colocarse en un estado especial de espíritu por la aspiración de su polvo. Dice que 

la aspiración de la Cohoba les causaba una fuerte embriaguez, haciéndoles ver que 

las chozas se venían hacia ellos y que sus compañeros caminaban con los pies 

para arriba. Al salir de dicho estado, relataban lo que los Cemi les habían respondido 

o anunciado. 

Fernando Colón establece que para guardar el polvo los nativos tenían unas 

hermosas tabletas en forma cuadrilátera, (come un tagliere), y que ellos lo tomaban 

por medio de "una canna di due rami, che si mettono al naso". 

El Padre Las Casas hace del empleo de la piptadenia, que él llama Cohoba, 

una relación detallada, tanto de los utensilios con los que se aspiraba, como de la 

ceremonia y su objeto. Expresa que el tubo era enteramente hueco como una flauta, 

teniendo la forma de una Y griega "talmente como cuando se separan el pulgar de 

los dedos medios de la mano". Las puntas de esta caña se introducían en los 

orificios nasales, aplicándose la base, sobre el plato que contenía el polvo. 

Dice que acostumbraban a celebrar una especie de reuniones, en las cuales 

el Jefe aspiraba el polvo, cuando tenían que decidir asuntos de 



334 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

gran interés para la tribu. Después de haber efectuado varias aspiraciones, era 

presa de excitación acompañada de movimientos laterales y verticales de la cabeza, 

y al cabo de un rato, respondiendo a los pedidos de la concurrencia, decía lo que 

los Cemi le habían revelado. 

Las Casas describe la substancia 

empleada como un polvo de "color de canela o de 

alheña molida". 

López de Gomara (Cap. XXVIl), al tratar de 

la "religión de la isla Española", describe las 

prácticas de los médicos hechiceros, a quienes 

llama Bohitis, y su empleo del polvo de 

piptadenias, en la siguiente forma: "Cuando han 

de adevinar y responder a los que les preguntan, 

comen una yerba que llaman Cohoba, molida o 

por moler, o toman el humo de ella por las 

narices, y con ello salen de seso y se les 

representan mil visiones. Acababa la furia y virtud 

de la yerba vuelven en sí. Cuentan lo que han 

visto y oído en el concejo de los indios y dice que 

será lo que Dios quisiere". En otro pasaje del 

mismo capítulo agrega que: "Para curar algo, 

toman también de aquella yerba Cohoba, que no 

la hay en Europa: enciérranse con el enfermo, 

rodeándolo tres o cuatro veces, echan 

espumarajos por la boca, hacen mil visajes con la 

cabeza y soplan luego al paciente y chúpanle por 

el tozuelo, diciendo que le sacan por allí todo el 

mal". 

Nieremberg en 1635, se ocupa (pág. 332) 

de esta droga, de su modo de empleo y efectos, 

llamándola Cehobba o Cohobba. Consigna que la 

tomaban especialmente los médicos indígenas a 

quienes llama Boitij, aspirándola por la nariz 

(abforpta, per nares cohobba), para comunicarse 

con el Zemis, y describe el período de estupor, o 

de estado casi mortal en que entran algunos 

posteriormente. 

 
FIG. 62 – Piptadenia peregrina 



 Las Piptadenias  335 

De los tratadistas médicos o naturalistas de aquellos tiempos, es Nieremberg 

el único que trata de la Cohoba, pues Monardes y Hernández sólo mencionan el 

tabaco. 

En los relatos de los cronistas es posible que reine alguna obscuridad, y que 

se haya dnscripto en conjunto, confundiéndolos, el empleo del tabaco y el de las 

piptadenias. 

El relato que hace, por ejemplo, Fernández de Oviedo, cuando describe el 

modo de fumar de los indios de la Española, merece una revisión crítica. Dice este 

autor, que los indios aspiraban el humo de tabaco por medio de unos tubos en forma 

de Y griega, cuyo dibujo acompaña, que introducían en sus orificios nasales. Estos 

tubos se parecen más a los implementos empleados para aspirar los polvos de 

piptadenias encontrados después en Sudamérica, que a las pipas de diversos tipos 

empleadas por los indios para fumar, y los efectos violentos que la droga causaba 

a los indios, no corresponden tampoco a los del tabaco. 

Posteriormente pudo comprobarse el empleo de esta droga con fines 

análogos a los descriptos, en una vasta extensión de la América del Sud, que 

comprende desde las orillas del Orinoco y del Amazonas, hasta la provincia de 

Córdoba en la Argentina, y desde la costa del Pacífico, por Tarapacá y Atacama, 

pasando por Tiahuanaco, hasta el Brasil y el Paraguay. 

Donde no hubo la Piptadenia peregrina, se fumaban otros tipos, como la 

Piptadenia macrocarpa. La costumbre ha persistido desde entonces hasta ahora 

con las naturales modificaciones en la forma de tomarlo que las épocas y lugares le 

han impreso. 

Los aborígenes de la región central del Brasil la emplean aún como en los 

antiguos tiempos. Los Matako del Chaco Argentino (particularmente en la actual 

gobernación de Formosa), lo emplean sin utensilios especiales, colocando los 

polvos directamente con los dedos en los orificios nasales. 

Los nombres con que los aborígenes han designado la droga, varían con los 

lugares, existiendo numerosas sinonimias entre las cuales citaremos las de coboba, 

cohoba, yupa, yopa, pariká, Kurupa, Hatax, Jataj. En español se la conoce con el 

nombre de Cevil. 

En 1583 Sotelo Narvaez describía el empleo del polvo de las semillas de 

Cevil entre los Comechingones de las Sierras de Córdoba. 

Acerca del Cevil (Piptadenia macrocarpa), según Garzón Maceda muy 

parecida a la Vilca peruana descripta por el Padre Cobo, Holmberg ha hecho constar 

que en la región de Córdoba habitada por los Comechingones ella no se produce, 

ni esporádicamente, lo que permite inferir que vendría de otras regiones (de 

Tucumán o del Perú). 



336 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

El Padre Lozano ha mencionado también el empleo del cevil con fines 

análogos a los anteriormente mencionados, por los indios Lules en la región del 

Tucumán. 

El Padre Gumilla, en 1745, describía en el Orinoco la costumbre de aspirar 

el polvo de semillas de una planta con todos los caracteres de una piptadenia, en 

los siguientes términos: "Tienen un modo péfimo de emborracharfe por las narices, 

con unos polvos malignos, que llaman Yupa, que les quita totalmente el juicio, y 

furiofos, echan manos de la armas; y fi las mugeres 

no fueran dieftras en atajarlos, y atarlos, hicieran 

eftragos crueles cada día: efte es un vicio tremendo. 

Forman dichos polvos de unas algarrobas de Yupa, 

que les dan el nombre; pero ellos folos puramente 

tienen el olor del tabaco fuerte: lo que por induftria 

del demonio añaden, es lo que caufa la embriaguez, 

y la furia; defpués que fe han comido unos 

caracoles muy grandes, que hallan en los 

anegadizos, meten aquellas cafcaras en el fuego, y 

las reducen a cal viva, más blacna que la mifma 

nieve; mixturan efta cal con la Yupa, poniendo igual 

cantidad de uno, y de otro ingrediente; y defpués de 

reducido todo el conjunto a futilifsimo polvo, refulta 

un mixto de una fortaleza diabólica; tanto, que 

tocando con la punta del dedo dichos polvos, el más 

aficionado a tabaco en polvo, y que ya por el ufo no 

le hace harmonía, con folo acercar a la nariz, fin 

tocarla, el dedo que tocó la Yupa, fe defata el tal en 

un torbellino de eftornudos. Los Indios Slivas y otras 

Naciones, de quienes defpués trataré, ufan también 

la Yupa; pero como fon gentes manfas, benignas, y 

cobardes, no fe enfurecen como nueftros 

Otomacos, que aun por effo han fido, y fon 

formidables a los Caribes; porque antes de la pelea 

fe enfurecían con la Yupa, fe herían a sí mismos, y 

llenos de sangre, y de faña, falían a pelear como 

unos tygres rabiofos". 

La Condamine menciona el uso de esta droga entre los Omaguas diciendo: 

"Los Omaguas utilizan mucho dos clases de plantas: una, a la que llaman 

Floripondio los españoles; otra, que en la lengua Oma- 

 

FIG. 63 – Recipiente para 

guardar Paricá (Brasil central). 



 Las Piptadenias  337 

 

gua se llama Gurupa, de la cual se ha traído semilla; las dos son purgantes. Estos 

pueblos se embriagan con ellas, durando la borrachera veinticuatro horas, y 

mientras se hallan bajo sus efectos tienen visiones muy extrañas; toman también la 

Curupa en polvo, como nosotros el tabaco, pero 

más aparatosamente. Utilizan una caña hueca 

terminada en horquilla y con la figura de una Y, 

introduciendo cada rama en una fosa nasal; esta 

operación, seguida de una aspiración violenta, los 

obliga a hacer una mueca, muy ridicula a los ojos 

de los europeos que quieren relacionarlo todo con 

sus costumbres". 

Martius, que con Spix visitó el Brasil de 

1817 a 1820, habla de la Paricá como de "una 

leguminosa" "cujus folia contusa prop. tabaci, 

pulvere, india usitata Mimosa Acacioides Benth", 

y en su trabajo reproduce la figura de la tableta 

empleada para molerla. 

Bertoni, en su obra sobre los Guaraní, 

consigna que los médicos hechiceros empleaban 

y emplean  en su país, ilusiógenos 

estupefacientes, que designaban con el nombre 

genérico de Kurupá y que desde el Amazonas 

hasta el Paraguay se conocen varios Kurupá. Los 

Guaraní del Paraguay empleaban como tal las 

semillas semitorradas y pulverizadas de las 

especies Piptadenia, cuyos árboles se 

designaban con el nombre de Kurupayara, con  

que se los conoce aún. 

Boman menciona que los indios 

Mundurucú del Brasil "usan Piptadenia en polvo 

de semillas absorbiéndolas por la nariz". 

Koch Grünberg menciona también su 

empleo entre los Bara del Yapora, describiéndola como "un polvo gris excitante, 

proveniente de una mimosa". 

Según Koch Grünberg, para usarlo se echa un poco del polvo contenido en 

el recipiente, sobre la palma de la mano, alzándolo de allí con el instrumento en 

forma de horquilla. Después se introduce un extre- 

FIG. 64 – Tableta para moler y 
aspirar polvos de Piptadenia 
(Atacama) según Oyarzún 



338 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

mo de éste en un orificio nasal, y el otro en la boca, dispersando con leves soplidos 

el polvo por las mucosas internas de la nariz. Además, del dispositivo descripto por 

Koch Grünberg, emplean tubos paralelos unidos, y tubos en Y, aplicando sus 

extremo a cada orificio nasal y aspirando con los orificios u orificio del extremo 

opuesto. 

Refiriendo sus observaciones, Max Uhle dice que: "nada podía compararse 

a la furia conque los indios recibían el polvo por las ventanas nasales. Algunas 

veces quedaban muertos en el mismo lugar como efecto de la sobreexcitación". 

Recientemente Palavecino ha tenido ocasión de verlo emplear por los indios 

Mataco de Formosa, con motivo de una ceremonia de medicina mágica. Según 

consta en los cuadernos de notas de viaje de Palavecino, el día antes de la 

ceremonia un viejo cacique molía las semillas del cevil que le habían traído unos 

indios de "más al Norte". Parece que el cevil andaba escaso, porque por una 

pequeña cantidad había pagado en trueque un burro. 

El día de la ceremonia, a la cual había convidado hasta a los espíritus de los 

médicos hechiceros fallecidos, hicieron previamente una "prise" de cevil molido 

semitorrado. Lo tomaban con los dedos y lo aspiraban con ellos, sin emplear tubos 

especiales como en otras regiones. E] recipiente en lo que lo guardaban consistía 

en una lata de conserva de tomate. 

A medida que, según ellos, llegaban los espíritus de los médicos muertos, 

derramaban en el suelo una pequeña cantidad de cevil, para aquéllos. 

Elisabeth Dijour, en un artículo sobre las ceremonias de expulsión de 

enfermedades entre los Mataco, menciona el empleo de repetidas "prises" de la 

droga que tratamos, consignando que los aborígenes la llaman Hatax. 

En nuestras visitas a los indios de Formosa, integrando la Comisión que 

presidía el Dr. Juan A. Domínguez, efectuada en julio de 1936, al llegar a la tribu de 

Mataco de Bazán Coronel, supimos que unas horas antes de nuestra llegada había 

tenido lugar una ceremonia mágica, durante la cual los médicos hechiceros habían 

empleado el cevil. Interrogando a los lenguaraces me dijeron que el nombre que 

dan a la droga es el de Jataj, que la emplean habitualmente en las citadas 

circunstancias y que para adquirirla envían indios jóvenes que van a buscarla entre 

las tribus de los indios radicados en el oriente de la Provincia de Salta. 

Nordenskiöld consigna que entre las substancias que se empleaban como 

protectoras al edificar una casa por el elemento indígena de Bolivia, se encuentran 

las semillas de la Piptadenia macrocarpa. 

 



 Las Piptadenias  339 

 

Los utensilios utilizados para tomar Pariká o Kurupá o Cohoba, consisten en: 

I, un recipiente empleado para guardar el polvo; II, las tabletas empleadas para 

molerlo o depositarlo en el momento del uso, y III, los tubos para aspirarlo, o para 

soplarlo en las narices de otro. 

En diversos lugares, desde la época de la conquista hasta ahora, se guarda 

el polvo en recipientes confeccionados con caracoles.  

 

El Dr. Rodolfo Doering consigna que: "los serranos de Córdoba 

(Comechingones), guardaban los polvos que aspiraban en el interior de la concha 

espiral del Borux oblongus (Chorrito) gasterópodo común en las sierras y barrancos 

de Córdoba.”. 

Koch Grünberg (1909) menciona que en el Brasil ha visto, entre los Tukuya, 

guardarlo igualmente en grandes caracoles y en calabazas. 

Koch Grünberg describe así el instrumental utilizado para aspirar Pariká: "La 

abertura superior de los caracoles, está generalmente cerrada por un cristal 

alquitranado, que, al igual que las calabazas, lleva como pico un hueso de ave 

superpuesto y pegado también con alquitrán. Como tapón sirve una hoja o corteza 

enrollada o una estaquita liviana. El rapé se toma mediante un instrumento en forma 

de horquilla, constituida por dos huesos de ave, que se comunican. Están pegados 

uno al otro con alquitrán, y no rara vez se halla entre éstos, un pedazo de cristal". 

Lehmann-Nitsche, en un antiguo trabajo, opinaba que dichos tubos "pudieran 

haber servido como instrumento de cirugía, chupadores de sangre y apostemas" 

porque contenían a menudo, en su interior, largas espinas de cardones y además 

estaban adornados con figuras extrañas, cuyo simbolismo recordaba al vampiro. 

FIG. 65 - Tubos nasales y tableta pura aspirar la Paricá, empleados por los 
indígenas de la Amazonia Central (Ratzel). 



340 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Los trabajos de Max Uhle han destruido esta hipótesis, refiriéndola a su 

verdadero objeto. 

Las tabletas empleadas para moler las hojas o para depositar el polvo con el 

objeto de aspirarlo, varían por su forma y material de composición en los diversos 

lugares en que se utilizaron. 

Durante mucho tiempo han figurado en diversos trabajos, como "tabletas de 

ofrendas". 

Eric Boman ha encontrado cierto número de tabletas en la región de Atacama 

y Max Uhle, Echeverría, Reyes y Ponce, en el Valle de Loa; Max Uhle, en 1912, en 

el cementerio de Chiu-Chiu, en Calama, encontró unas treinta, con sus tubos 

correspondientes. 

Las tabletas de las mencionadas regiones son, en su mayoría, de madera de 

algarrobo, pero existen algunos ejemplares de hueso y de cobre. Por lo común 

miden de 16 a 18 centímetros de largo por 175 milímetros de ancho, siendo más 

anchas hacia la parte superior, donde presentan figuras talladas que coronan las 

tabletas. 

En su cara anterior presentan una excavación de varios milímetros de 

profundidad, por cuya razón Lehman-Nitsche los comparaba con bateas; su cara 

posterior es convexa y lisa. 

Oyarzún dice que tal vez usaron, además de las semillas, las hojas 

machacadas secas de la Peregrina Benth, y al respecto menciona que la tableta N° 

569 del Museo de Chile, recogida por Max Uhle, contiene ingredientes que parecen 

hojas secas. 

Koch Grünberg reproduce las figuras de otros tipos de tabletas empleados 

por tribus del Brasil, en las que los adornos consisten en dibujos geométricos, 

pirograbados. 

____________ 

 

BIBLIOGRAFIA XV 

BENEDICENTE, ALBERICO. — Malati, medici e farmacisti, t. I, pp. 733-734; Milán 1924.  

BENTHAM, GEORGE. — Revision of the suborder Mimoseae. "Transaction of the Linnean 

Soc. of London", t. XXX, 1875, pp. 335-668.  

BERTONI, MOISÉS. — 1917. Véase Bibl. IX.  

LA CONDAMINE, M. — 1778. Véase Bibl. XIII.  

DIJOUR, ELIZABETH. — 1933. Véase Bibl. II.  

DOMÍNGUEZ, JUAN A. — 1928. Véase Bibl. III. 



 Las Piptadenias  341 

 

DE GUMILLA, P. JOSEPH. — 1745. Véase Bibl. III. 

KOCH-GRÜNBERG, T. — 1909. Véase Bibl. XII. 

LÓPEZ DE GOMARA, F. — Historia General de las Indias, en 2 tomos; t. I, Cap. XXVII; 

Madrid 1922.  

NIEREMBERG, IOANNIS EUSEBI. — Historiae naturae, maxime peregrinae, p. 332; 

Antuerpiae. Balthasaris Moreti,  MDCXXXV. 

NORDENSKIÖLD, ERLAND. — 1907, p. 157. Véase Bibl. II.  

PALAVECINO, ENRIQUE. — 1935. Véase Bibl. I.  

RATZEL, F. — Völkerkunde; Leipzig 1894.  

SAFFORD, W. E. — Food plants and textiles of ancient, America. "C. I. A."; Washington 

1917.  

del mismo. — Narcot plants and stimulants of the ancient americans. "Ann. Rep. of the 

Smithonian Inst."; Washington 1917, pp. 387-424.  

SERRANO, ANTONIO. — El uso del tabaco y vegetales narcotizantes entre los indios de 

América. "R. G. A.", t. II, Noviembre de 1934, pp. 415-429.  

SOTELO NARVÁEZ, PEDRO. — Relación de la Provincia de Tucumán (1583), en JAIMES 

FREYRE, RICARDO: El Tucumán colonial, p. 85; Buenos Aires 1915. 

UHLE, MAX. — Tabletas de madera de Chiu-chiu. "R. Ch. H. G.", t. VIII, 1913, pp. 454-

458. 

del mismo. — Los tubos y tabletas de rapé en Chile. "R. Ch. H. G.", t. XVI, 1915, pp. 114-

136. 

VILLAVERDE, MANUEL. — Historia de la medicina en Cuba. Medicina indígena y 

medicina, española durante el primer siglo de la colonización. "Rev. de medicina y 

cirugía"; La Habana 1936. 

 

____________ 

 

 

  



  



 

 

 

 

CUARTA PARTE 

__________ 

DROGAS AMERICANAS EN LA 

MEDICINA MODERNA 

 

 

 

  



 

 

  



 

 

 

 

CAPITULO XVI 

BALANCE POSITIVO DE LA MATERIA MÉDICA DEL 

ABORIGEN 

La materia médica debe al indio el conocimiento de cierto número de 

remedios importantes que el hombre blanco supo seleccionar y estudiar 

posteriormente. 

A primera vista pudiera sorprender que pueblos cuyo arte de curar presenta 

los caracteres generales de la que se llama medicina primitiva utilizaran tan rico 

material. 

En realidad, gran parte de los descubrimientos en materia médica se han 

debido a obscuros observadores intuitivos o al empirismo más rudimentario. En tal 

forma, se acepta como una ley general en farmacoetnología y fármacohistoria, que 

la terapéutica nació en las sociedades humanas con anterioridad al desarrollo de 

los conocimientos médicos propiamente dichos. 

Es explicable que el impulso de millones de indígenas americanos 

determinara el ensayo de innumerables vegetales con fines curativos. 

De esa enorme cantidad de drogas de origen vegetal, sólo nos vamos a 

ocupar aquí de las más representativas o de las que mayor repercusión tuvieron en 

la medicina universal, examinándolas desde el punto de vista de la fármacohistoria. 

Pasaremos en revista: 

Io, algunos productos típicos, empleados en una gran extensión territorial, 

IIo, productos de valor puramente histórico, 

III°, drogas que por su eficacia han sido incorporadas a la medicina oficial. 

Dentro de la fármacohistoria estudiaremos como pertenecientes a la primera 

división los Bálsamos. Entre los segundos se encuentran algunos medicamentos 

como el guayaco y la zarzaparrilla. Estos, después de haber tenido en su tiempo 

una amplia boga en Europa, han caído en desuso, y entran en la categoría de lo 

que podría llamarse las drogas muertas. 

En último término nos ocuparemos de ciertas plantas que representan el 

balance positivo de la materia médica india. 

 



346 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Seguramente existen muchas otras de gran valor, y las investigaciones de 

los estudiosos de América las colocarán con el tiempo en su lugar. 

La Condamine decía en 1845: "¿Cómo entrar en el examen de las virtudes 

que atribuyen a muchas de estas plantas los naturales del país, y que es sin duda 

la parte más interesante de un estudio semejante? No cabe duda de que la 

ignorancia y el prejuicio habrán multiplicado y exagerado mucho estas virtudes, pero 

la quina, la ipecacuana, la simaruba, la zarzaparrilla, el guayaco, el cacao, la vainilla, 

etc. ¿serán las únicas plantas útiles que encierre América en su seno?" 

LOS BÁLSAMOS 

El indígena de las zonas templadas tuvo a su disposición un recurso 

terapéutico del que supo obtener resultados: las resinas suministradas por árboles 

pertenecientes en su gran mayoría a la familia de las leguminosas, en especial a la 

familia farmacográfica de los benzoicos. 

De ellas empleó sobre todo las sustancias conocidas con los nombres de 

Bálsamo del Perú y Bálsamo de Tolú. 

En las regiones en que dichos árboles no existían en abundancia, los 

substituyó por productos semejantes, como los del Myrocarpus fastigiatus o 

Myrocarpus frondosus (incienso), y los del Liquidambar styraciflua, con otros de 

distinta clasificación botánica. 

Bálsamo del Perú 

Es un bálsamo negro y líquido, obtenido del Myroxylon pereyrae Klotz. Los 

españoles observaron su empleo por el indio y lo difundieron por Europa, donde no 

tardó en substituir al Opobálsamo de Oriente, tan en boga hasta entonces. 

Antes de pasar adelante conviene puntualizar que debe distinguirse el 

bálsamo del cual tratamos, de la gomorresina del Myroxylon peruiferum. El nombre 

de Bálsamo del Perú ha traído una confusión, pues no provino del Perú, ni en él fue 

empleado, sino muy escasamente. 

Por ello los distinguidos tratadistas del Perú, Ángel Maldonado y Nicolás 

Esposto, en un interesante trabajo, proponen llamar el bálsamo procedente del 

Myroxylon pereyrae con el nombre de Balsamum Peruvianum Dictum, y al del 

Myroxylon peruiferum, con el de Bálsamo Peruvianum Verum. 

Al llegar los españoles a México, vieron que los indígenas empleaban en la 

curación de las heridas el bálsamo negro y líquido de una planta que llamaban 

Huitziloxitl, y aprendieron su uso. Además de la re- 

 



 Balance posit ivo 347 

 

sina que el árbol destilaba naturalmente de su corteza, utilizaban otras partes del 

mismo. Clavigero decía que: "Los antiguos mejicanos no sólo sacaban el 

Opobálsamo o lágrima destilada del tronco, más también el Gilobálsamo por 

decocción de las ramas". 

Francisco Hernández,  

primer protomédico de las 

Indias, encontró en el Jardín 

Botánico de Huatjepec, donde 

había gran cantidad de plantas 

medicinales, este árbol que los 

indios llamaban Huitziloxitl, y lo 

describió en su obra. Las tribus 

sometidas por los Aztecas 

debían pagar entre sus 

tributos, plantas medicinales; 

los indios de Cuscatlán 

entregaban, en concepto de 

tal, el bálsamo en jarras de 

tierra curiosamente 

ornamentadas. 

Monardes, en 1565, 

estudia el bálsamo en un 

capítulo de su obra, diciendo 

con entusiasmo: "Aunque no 

defcubrieran las Indias fino 

para efte efecto de embiarnos 

efte licor maravillofo, era bien 

empleado el trabajo que 

tomaron los nueftros 

efpañoles". 

Desde 1524, después de la conquista de Guatemala, comenzó a exportarse 

a Europa con los nombres de Bálsamo de Nueva España y Bálsamo de Guatemala. 

Se lo obtenía en gran cantidad de los árboles del Mycoxilon pereyrae, que existían 

en Centroamérica en toda la zona llamada Costa del Bálsamo. El Padre Acosta 

(1590) titula al capítulo 26 de su libro 4" "Del Bálsamo", diciendo: "Traefe a España 

el Balfamo de la Nueva Efpaña, y de la prouincia de Guatimala y de Chiapa y otras 

por allí es donde más abunda". 

 

FIG. 66 –Myroxylon pereyrae, que produce el llamado 

“Bálsamo del Perú”. 



348 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Fluckiger y Hambury tratan de explicar por qué se llamó, desde fines del siglo 

XVI, Bálsamo del Perú, un bálsamo originario de otro país, en los siguientes 

términos: "Las exportaciones de Guatemala, embarcadas sobre todo en Acajutla, 

eran en otro tiempo expedidas al Callao, puerto de Lima, de donde ellas eran 

dirigidas hacia España. Esta circunstancia fue la causa de que se diera a este 

bálsamo el nombre de Bálsamo del Perú". 

Rápidamente se puso en boga en España, y Monardes hace un interesante 

relato de su difusión en Sevilla, donde él ejercía. Al principio se vendió a precios 

fabulosos, alcanzando a 100 ducados la onza. 

Fluckiger y Hambury recuerdan que en la obra de Squier (1859) se publica 

una interesante carta sobre el Bálsamo llamado del Perú. En ella, Diego García de 

Palacio se dirige a Felipe II, con fecha de 1576, hablándole de los usos del producto 

de los grandes árboles de Guaymoco y de la costa de Tonala (antiguo nombre de 

la costa del bálsamo) y del método empleado para extraerlo, mediante incisiones 

efectuadas por los indios en la corteza de los árboles. 

A raíz de las grandes alabanzas efectuadas por los misioneros de la América 

Central, el Papa Pío V acordó a los obispos de Indias la autorización para emplear 

el Bálsamo del Perú en el crisma de la iglesia, en lugar del bálsamo corrientemente 

empleado, proveniente de Oriente, y especialmente de Egipto. El mencionado 

documento se encuentra en los archivos de Guatemala y lleva la fecha de 2 de 

agosto de 1571. 

En 1603 aparece consignado el nombre del Balsamum Peruvianum en una 

tarifa de la ciudad de Worms comentada por Fluckiger y Hambury en su obra. 

Bálsamo de Tolú 

Se obtiene de un árbol clasificado en botánica con el nombre de Myroxylon 

toluiferum, el cual tiene como sinónimos los de Toluifera balsamum L. y 

Myrospermum toluiferum. 

Con anterioridad a la Conquista, los indios de Nueva Granada (actualmente 

Colombia y Venezuela) obtenían para la curación de las heridas y con otros fines 

medicinales un bálsamo resinoso del Myroxylon toluiferum. 

En razón de provenir en su mayor parte del distrito de Tolú sobre el río 

Magdalena, se le designó por los españoles con dicho nombre. 

Era, según los testimonios de los cronistas, empleado en el 

embalsamamiento y preparación de las momias. Así, en la Relación de costumbres 

antiguas de los naturales del Perú, de autor anónimo, se refiere 

 



  Balance posit ivo  349 

 

que "muerto el rey o señor, le 

quitaban los intestinos y 

embalsamaban todo el 

cuerpo con bálsamo traído de 

Tolú, y con otras 

confecciones, de manera que 

duraba un cuerpo así 

embalsamado más de 

cuatrocientos o quinientos 

años". 

A causa de sus 

propiedades fue adoptado y 

muy celebrado por los 

españoles que lo mencionan 

en sus relatos. 

El Padre Acosta lo 

compara con el de nueva 

España, diciendo de él: "El 

más preciado, es el que viene 

de la ifla de Tolú, que es en 

tierra firme, no lexos de 

Cartagena". 

Monardes, dice entre 

otras cosas, que es "la mejor 

cofa y de mayores virtudes de 

quantas han venido de 

aquellas partes... Efte licor o Balfamo es muy celebrado entre los indios, y tenido en 

mucho por las grandes obras que con él hazen: y dellos han aprendido los 

Efpañoles, los quales por ver las maravillosas obras que hacen lo han traydo como 

cofa de grande eftima y como a tal lo mercan allá por grandes precios". 

 

El Liquidambar Styraciflua de los Aztecas 

Hernández mencionó, en su obra, este bálsamo empleado, además del 

Myroxylon, por los Aztecas y los indios de Centro América. Por su similitud con los 

bálsamos conocido anteriormente en Oriente y en Europa, se le conoció con los 

nombres de Storaque americano, ámbar líquido, o liquidambar. 

 

FIG. 67 – Hojas, flores y frutos de Toluifera balsamum. 



350 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Se presenta en masas líquidas, semifluidas, de color amarillo moreno, de 

reacción acida, con un olor semejante al del Storax líquido. 

Contiene resina, stiracina, stirol, storoxina, aceite etéreo, éter fenil-

propilcinnámico, pero carece del éter etilcinnámico que contienen los bálsamos 

anteriormente citados. 

Sus usos fueron los mismos del Bálsamo del Perú. 

LAS DROGAS MUERTAS 

El Guayaco 

El Guayaco fue ampliamente usado por los indios de las Antillas, de Centro 

América y de las regiones septentrionales de Sudamérica. 

En el siglo siguiente al descubrimiento su uso se difundió extraordinariamente 

en Europa, donde se utilizó para tratar la sífilis, dándosele el nombre de Palo Santo. 

Su estudio constituye un interesante subcapítulo de la historia de la medicina, 

aunque hoy pueda considerarse una droga muerta. 

Juan Consalvo lo importó en cantidad de las Antillas a Napóles en 1508. 

Falloppio cuenta que Consalvo, enfermo de sífilis, se había trasladado desde 

Napóles a América pensando "que si de allí venía la enfermedad, de allí vendría el 

remedio". Según él, se había curado, en efecto, con el guayaco. El hecho es que 

por noticias de esta índole, el leño de guayaco alcanzó el precio de once escudos 

de oro la libra, y según Corradi, Consalvo dejó al morir un patrimonio de 3.000.000 

de florines de oro. 

Varias obras se escribieron en el siglo XVI sobre el Guayaco. Nicolás Poli, 

médico de Carlos V, escribió en 1517 la obra De cura morbi Gallici per lignum 

Guaiacum. 

Una obra de sensación en el siglo fue la de Ulrico Van llutten, Líber de Guaiaci 

medicinae et morbo gallico, publicada en Maguncia en 1519. Afirma que se había 

curado con el guayaco después de haber efectuado inútilmente once curas 

mercuriales hasta la salivación. 

El primer cronista que se ocupó del guayaco fue Oviedo, quien (1526) lo llama 

Guayacan, nombre empleado también en los relatos americanos de la época, 

refiriéndose a un árbol que se cría "en la isla de Hispaniola" (Santo Domingo). 

Francisco Delgado, sacerdote de Jaén, escribió un opúsculo sobre el leño de 

guayaco en 1529, en Roma. En 1526, el Papa Pío Eneas, fue tratado por Antonio 

Musa Brassavola (de Ferrara) con el Guayaco. En 1530, Mattioli publica en Bolonia 

el Dialogo del morbo Gallico y pro- 



 Balance posit ivo 351 

 

pone como novedad de importancia, la administración del Guayaco infundido en 

vino. 

Parece que esta forma 

hizo fortuna. En 1538, Alfonso 

Ferri, médico de Pablo III, 

publica en Basilea una obra 

titulada De legni sancti mult. 

medic. et vini exhibitione. Tal vez 

por ello el creador de esta forma, 

Mattioli, se quejaba en un escrito 

de que otros "per aver messo il 

vino del guaiaco in practica con 

molto suceso, si havesse fatto 

nome e danaro colle fatiche non 

sue". 

En 1551 Victorius 

Benedictas publica en Florencia 

su obra De morbo gallico, donde 

alaba las virtudes del Guayaco. 

De acuerdo con la opinión del 

tiempo, sostiene que esta planta 

es buena para la emicrania, la 

tisis, la gota y otras 

enfermedades. 

Monardes. el famoso 

médico sevillano que publicara 

su obra sobre los productos 

medicinales "que venían de las Indias Occidentales" hablaba así de esta planta: "El 

Guayacan, que llaman los nuestros Palo de las Indias, se descubrió luego que se 

hallaron las primeras Indias, que fue la isla de Santo Domingo, donde hay gran 

cantidad dello. 

Dio noticia de él un indio a su amo, en esta manera. Como un español 

padeciese grandes dolores de Bubas, que una india le había pegado, el indio, que 

era de los médicos de aquella tierra, le dio el agua del Guayacan, con que no sólo 

se le quitaron los dolores que padecía, pero sanó muy bien del mal, con lo cual otros 

españoles que estaban inficionados 

 

FIG. 68 – El Guayaco (Guaiacum officinale). 



352 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

del mismo mal, fueron sanos; lo cual se comunicó luego por los que allí vinieron 

aquí a Sevilla, y de aquí se divulgó por toda España, y della por todo el mundo, 

porque ya la infección estaba diseminada por todo él; y cierto, para este mal, es el 

mejor y más alto remedio de cuantos hasta hoy se han hallado, y que con más 

certinidad y más firmeza sana y cura la tal enfermedad". 

El mismo autor, en otro pasaje dice que: El agua del Palo... sana muchas 

enfermedades incurables, donde la medicina no pudo hacer su efecto; y, esta agua 

es el mejor remedio que hay en el mundo para curar el Mal de Bubas, cualquiera y 

de cualquier especie que sea, porque lo extirpa y desarraiga del todo sin que más 

vuelva y en esto tiene su principal prerrogativa y excelencia. Es buena esta agua 

para hidropesía, para el asma, para gota coral, para males de vejiga y ríñones, para 

pasiones y dolores de junturas, para todo mal causado de humores fríos, para 

ventosidades, para enfermedades largas y importunas, donde no han aprovechado 

los beneficios ordinarios de los médicos. Mayormente aprovecha donde hay las 

indisposiciones, que han procedido en algún tiempo del Mal de Bubas". 

Durante todo ese siglo sus propiedades misteriosas se atribuyeron a diversas 

causas extravagantes. Falloppio, en su De morbo gallico dice que el guayaco curaba 

"por una virtud bezoárdica impartida del cielo". 

Sin embargo Ambrosio Paré afirmaba que el Guayaco no curaba la sífilis. 

Como últimas apologías del Guayaco se encuentran las de David Abercromby en 

1684 y de Murray en su Apparatus Medicus (lib. III) en el siglo XVIII, quien afirma 

que el gran remedio para la sífilis es la asociación del guayaco y la zarzaparrila. 

Según él, era lo que se usaba en Florencia, en los hospitales, pues estaba prohibido 

el uso del mercurio. 

Una de las últimas obras de gran repercusión sobre el guayaco apareció en 

Roma en 1602, titulada De ligno Sancto, escrita por Demetrio Canevari, árchiatra 

de los papas Pablo V, Urbano VII, Gregorio XVI e Inocencio IX. 

La historia americana menciona el uso del Guayacán en la conquista del 

Dorado, en la curación de las heridas que recibiera en una batalla contra los indios 

el caballero de Hutten. 

El apisodio, que ha sido glosado por Ciro Bayo en su obra "Los caballeros 

del Dorado", constituye lo que podría llamarse un ensayo de cirugía experimental. 

Herido el caballero de Hutten y su segundo por una lanzada en la región torácica, 

cayeron al suelo presa de gran fatiga. Para curarlos, como el que hacía de cirujano 

improvisado no tenía experiencia de tales heridas, hizo colocar dos indios viejos a 

caballo para 

 



 Balance posit ivo 353 

 

que fueran heridos en la misma forma. Estudió el trayecto de talos heridas, y 

aplicó en su trayectoria un cocimiento de Guayaco, con lo cual curaron los 

caballeros europeos. 

Los araucanos también emplearon una especie, de Guayaco, la Porlieria 

hygrometra, cuyos caracteres, según Murillo, serían iguales a los del Guaiacum 

officinale de las Antillas y cuyas propiedades farmacológicas y químicas según 

Romero también serían las mismas. Las empleaban los Araucanos como 

depurativo, para curar heridas, en los reumatismos crónicos, etc. 

Para la farmacopea moderna, la corteza del guayaco sería inactiva. La resina 

de la raíz sería la activa, por su contenido en guayacina. 

Hoy se prescribe casi solamente bajo la forma de tintura, asociado a otros 

medicamentos de mayor valor específico, en la gota, el reumatismo crónico, etc., 

sin mayores entusiasmos.  

La Zarzaparrilla 

Con tal nombre se conocen las raíces de varias especies de Smilax 

(Liliáceas), especialmente la Smilax medica, de acción diaforética y ligeramente 

diurética, conceptuada como aceleradora de los cambios orgánicos y depurativa. 

Su valor para nosotros es de carácter histórico, dado el amplio uso que en 

Europa se hizo de ella a raíz del descubrimiento y conquista de América. Según 

Monardes, fue introducida en Sevilla en 1545. 

En los cronistas de aquellos tiempos tenemos la información de su origen y 

empleo. 

Pedro Cieza de León decía, refiriéndose a la zarzaparrilla, que: "las raíces 

desta yerba son provechosas para muchas enfermedades y más para el mal de 

Bubas y dolores que causa a los hombres esta pestífera enfermedad". 

Monardes se ocupa en su obra de la zarzaparrilla del Perú, de otra 

procedente de Honduras, y especialmente de la de Guayaquil, consignando que la 

traen también de Quito "y de toda aquella cofta", en los siguientes términos: "Nace 

efta zarzaparrilla a la orilla de un río que viene de las fierras del Perú, que nace cabe 

vn lugar q. se llama Chimbo, y los indios de aquellas partes lo llaman Mayca: es río 

que trae mucha agua... tiene este río que llaman de Guayaquil, acerca de todos los 

que habitan aquellas partes, afsi indios como efpañoles grandes virtudes y com el 

agua del fanan de grandes enfermedades: y a efta caufa, vienen demás de 

feycientas leguas: unos fe curan lauándose en él y beuiendo fu agua; y otros fe 

curan con tomar la zarzaparrilla que en el fe cría; y tienen entendido que la virtud 

que tiene, es tomada del agua 



354 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

conque del río, muchas veces fe bañan ..."   "... de esta zarzaparrilla ufan en aquel 

río de dos maneras.  La vna es como la ufan los indios: y la ufaron antiguamente, 

quando fe descubrió y primero fe ufo: y como la enfeñaron los indios al principio a 

nueftos efpañoles: que es tomar la corteza de la zarzaparrilla, fin el corazón: fi efta 

verde, no es menester 

echarla en remojo pero fi 

efta feca es menester 

echarla en remojo". 

Antonio de Herrera 

se ocupa de la zarzaparrilla 

y de las aguas del río de 

Guayaquil, diciendo que: 

"muchos acudieron a beber 

el agua de efte río 

hinchados y llagados que 

volvieron a fus cafas fanos 

y libres de dolor; en muchas 

partes de las indias ai efta 

raíz; pero la mejor es de 

Guayaquil y de la Puna". 

El P. Joseph de 

Acosta refiere que: "En el 

Pirú ay defta zarzaparrilla 

mucha y muy excelente en 

tierra de Guayaquil, que 

efta debaxo de la línea. Allí 

fe van muchos a curar y ef 

opinión que las mifmas 

aguas fimples que beven 

les causa falud por paffar 

por copia de deftas rayzes". 

Llevada a España, la zarzaparrilla fue empleada durante mucho tiempo en 

Europa como depurativo, especialmente en la sífilis. 

Junto con el guayaco, la llamada raíz de China, de origen asiático o de 

procedencia americana, y el sassafras, desempeñó un gran papel en la terapéutica 

del siglo XVI y XVII, disminuyendo después gradualmente su empleo. 

 

FIG. 69 – Zarzaparrilla (Smilax médica) 



 Balance posit ivo 355 

 

Es casi una droga muerta, que pertenece más bien al dominio de la historia, 

pues en la actualidad sólo se la prescribe por resabios de empirismo rutinario, como 

depurativo general, en el reumatismo crónico, en la escrófula, etc. 

Richard dice al respecto que "la zarzaparrila no goza de ninguna propiedad 

específica y es por hábito que algunos médicos continúan prescribiendo como 

depurativo (?) ciertas preparaciones complejas en cuya composición figura, como 

el Jarabe de Cuisinier". 

Manquat consigna que la, zarzaparrilla era el depurativo por excelencia de la 

antigua medicina; hoy día es apenas empleada. 

 

DROGAS DE ORIGEN INDIO EMPLEADAS EN LA MEDICINA 

CONTEMPORÁNEA 

Existen plantas de origen americano cuyo conocimiento pertenece al hombre 

blanco, o cuyo empleo no está probado que se deba al indio, por lo cual solo las 

mencionaremos. Entre ellas se encuentran el Hidrastis canadiensis, el Hammamelis 

virginica, Grindelia robusta, Condurango, Cáscara sagrada, el Matico. 

Otras, aunque empleadas por el indio, no fueron estimadas por él en su justo 

valor. El Bohío, aunque usado por los Araucanos, debe su difusión y mayor empleo 

al hombre blanco. La Lobelia fue empleada por los indios con fines distintos de los 

actuales, designándosela en otros tiempos con el nombre de tabaco indio. 

Algunos medicamentos de origen claramente indio como el Sassafras de los 

aborígenes de la Florida, han decaído en su empleo. 

Otros como la Piscidia erythryna y el quebracho, no han sido apreciados en 

su valor total por el indio. 

En este capítulo, pasaremos en revista analítica sólo algunos de los más 

importantes medicamentos cuyo conocimiento y experiencia original se deben al 

indio. 

Al hacer la descripción de cada droga, nos ocuparemos con preferencia de 

su historia en América, mencionando brevemente la de su conocimiento y difusión 

en Europa. 

La Quina 

Se ha escrito mucho sobre la historia del conocimiento de la quina en Europa, 

pero, como dicen Fluckiger y Hambury: "La historia antigua indígena de la quina se 

pierde en la antigüedad de los tiempos y existen en ella muchos puntos obscuros". 

 



356 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Acerca de su empleo por el aborigen americano, los datos son muy 

contradictorios. Varios autores consignan la opinión paradojal de que, existiendo en 

la tierra y conociéndola el indio, no la empleaba sino en pocos lugares. No la 

mencionan Cobo ni Garcilaso. 

Tampoco la mencionan los tratadistas médicos o naturalistas, como 

Hernández, Monardes y Nieremberg. 

Los primeros cronistas hablan de otras medicaciones para el tratamiento de 

la fiebre, pero no de la quina. 

De los remedios empleados para tratar las fiebres, uno de los más difundidos 

eran las pepitas y la corteza del Myroxylon peruiferum, llamado por los indios Quino-

quino o Quina-quina, distinta de la Cascarilla de Loxa conocida actualmente como 

quina, proveniente de árboles del género Cinchona. 

Parece ser que por las grandes virtudes que se le atribuían al Myroxylon, se 

le dio por analogía a las Chichonas, el nombre de quina. 

La semejanza de nombres, Quina-quina del (Miroxylon peruiferum) y Quina 

(Chichonas) ha traído en los primeros tiempos grandes confusiones. 

Las noticias que se tienen sobre el conocimiento y difusión del empleo de la 

quina por los indios son todas de segunda mano, y hay acerca de ello indicios 

negativos frente a indicios positivos. Lo que se sabe bien concretamente es que 

sólo en 1638 un indio de Malacotas en Loxa reveló a un español la quina y sus 

propiedades. 

Entre los indicios negativos acerca de la utilización general, citaremos los 

siguientes: 

Markham hace resaltar el hecho de que los Collahuayas, que guardan en sus 

bolsas de medicamentos algo así como la síntesis de la tradición farmacológica del 

antiguo Perú, no llevan la quina. Fluckiger y Hambury agregan que "es digno de 

notarse que a pesar de la tenacidad de los peruanos para conservar sus costumbres 

tradicionales, no hacen uso de la quina". 

Por otra parte existen varios testimonios de que en muchas regiones los 

indios se resistían a tomarla. Popig (1882), encontró "un fuerte prejuicio expandido 

entre el pueblo de Huanuco contra el empleo de la quina en las fiebres". Spruce 

refiere que le fue imposible convencer a los Cascarilleros del Ecuador de su utilidad 

como medicamento, y que no empleaban la corteza roja de la quina, sino para teñir 

los vestidos. El mismo autor consigna que igualmente en Guayaquil "existe una 

repulsión general para el empleo de la quina". Humboldt refiere que "en Loxa, los 

indios preferían morir antes que recurrir a un medicamento que consideraban como 

muy peligroso." 



 Balance posit ivo 357 

Es curioso que de Loxa, precisamente, y del caserío indio de Malacotas, 

próximo a él, partió su conocimiento por los españoles. Según refiere Jussieu, que 

visitó Loxa en 1739, el empleo de este remedio fue revelado por primera vez a un 

misionero jesuíta atacado de fiebre intermitente, por un cacique indio de Malacotas. 

Es conocido el hecho que el corregidor de Loxa, don Juan López de 

Cañizares, curado de la fiebre por la quina, envió en 1638 a su médico Juan de 

Vega, en Lima, un paquete, de la corteza pulverizada, para que se tratase la esposa 

del Virrey del Perú asegurándole su eficacia contra la terciana. La Condesa Ana, 

esposa de Don Luis Gerónimo Fernández de Cabrera y Echadilla, cuarto conde de 

Cinchón, se curó con ella, comenzando así su difusión. 

Recordaremos que un año después (1639) se conocía en España, 

experimentándose por primera vez en Alcalá de Henares, cerca de Madrid. 

La quina tuvo dos años después su primer panegirista en el Dr. Pedro Barba, 

médico del cardenal infante Fernando, hermano de Felipe IV, quien publicó un 

trabajo titulado: Vera praxis ad curationem tertianae, y uno de sus primeros 

impugnadores en el Dr. Colmenero, que publicaba en 1647 un escrito titulado 

Reprobación del abuso de los polvos de China-China. No seguiremos la historia de 

la quina en Europa, acerca de lo cual se ha escrito mucho, para contemplar el asunto 

desde nuestro mirador americano. 

William Arrot, La Condamine, Jessieu y otros, manifiestan tener indicios y la 

convicción de que el indio utilizaba la quina. 

Nos encontramos, pues, con que si por una parte se tienen referencias de 

que no la empleaban, de que los Colahuayas no la han adoptado y de que se 

resistían y resisten a tomarla, por otra parte un cacique indio recién convertido la 

confía a un misionero jesuíta. 

Sólo una inducción explicaría hechos tan contradictorios. Los indios del 

dominio incaico ¿tendrían alguna preocupación religiosa que les vedaba su uso? 

¿La habrían supervalorado en sus efectos? 

No deja de prestarse al pensamiento sutil, el hecho de que un cacique la 

emplee cuando cambia de religión, en Loxa, en el mismo lugar en que - como dice 

Humboldt - "los otros indios no la querían tomar". 

Una leyenda al gusto de los tratadistas del siglo XVII dice que la quina y sus 

propiedades se descubrieron en la siguiente forma: en los contornos de Loxa, en el 

Perú, había un lago en el cual fueron sumergidos muchos árboles a raíz de un 

terremoto, y sus aguas adquirieron un sabor amargo. Los indios febricitantes, vieron 

curar sus fiebres tomando las aguas del lago. Pensando que tales propiedades se 

debían a algunos de los árboles volcados por el sismo, se dedicaron a buscarlo, y 

habrían ha- 



358 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

llado así un admirable remedio. Esta ingenua narración, inserta en algunos libros 

del seiscientos, no se sabe qué fundamento puede tener. 

Existen sin embargo referencias, 

aunque todas de tiempos posteriores, 

acerca del conocimiento y empleo de la 

quina en las fiebres por los naturales de la 

región, antes de la llegada de los 

españoles. 

Acerca de ello La Condamine 

consigna que supo por el oficial del 

Arzobispado de Lima, don Andrés de 

Munibo, que don Fausto de la Cueva, 

vecino de Loxa, donde nació, muriendo a la 

edad de 76 años en 1718, le había referido 

que su padre decía que la quina era un 

remedio común en Loxa, cuando él llegó al 

Perú con los españoles, y que en Lima se 

conoció recién en 1638. 

Durante la estadía de La Condamine 

en Lima, en 1737, tuvo conocimiento, por el 

Padre jesuíta francés Bertrand Herbert, de 

un libro existente en la botica del Colegio 

de los Jesuítas de San Pablo de Lima, 

escrito en 1696, titulado De Cortice 

Quinae-Quinae de Loxa et de diversorum 

arborum uniformis virtutis, escrito por el Dr. Diego de Herrera, muerto en 1712-1713, 

a los cien años de edad, donde se refiere que "los aborígenes conocían y utilizaban 

las propiedades de la quina". 

Weddell transcribe una nota de la Memoria sobre la quina, inédita, escrita por 

Joseph de Jussieu, médico y botánico agregado a la Comisión Científica del Arco 

del Meridiano de Quito, que visitó Loxa en 1739. En dicha memoria se establece 

explícitamente, que el conocimiento de la quina se debe a los indios del pequeño 

caserío de Malacotas, cerca de Loxa. 

Jussieu dice que los indios, "habiendo experimentado en varias plantas, 

encontraron finalmente que la corteza de "Kina" era el postrero y casi el único 

remedio específico de las fiebres intermitentes. Y 

 

FIG. 70 – Frontispicio del libro de Badus, 
Génova 1663. 



 Balance posit ivo 359 

 

no por otro concepto que por su efecto el árbol fue conocido entre ellos. Lo llamaron 

Yara-Chucchu, Cava-Chucchu. Yara es lo mismo que árbol, Cava es lo mismo que 

corteza, Chucchu, horripilación, frío fiebre, horripilante. Como si dijéramos: Árbol de 

las fiebres intermitentes. También lo llamaron Ayac-Cava, como si dijéramos: 

Corteza amarga..." 

Como dato en favor de su conocimiento existe una mención que transcribe 

en sus trabajos el Prof. Juan A. Domínguez, copiada de una obra del médico 

genovés Sebastián Badus, titulada Anastasia corticis peruviae seu China-Chinae 

defensio contra ventilationes (1663). Se trata de una carta enviada por Antonio Bolli, 

comerciante genovés, que había traficado en el Perú, en la cual se dice que: "el uso 

de la quina era ya conocido de los americanos ante de la llegada de los españoles, 

y para usarla, los indios, hacían infundir en el agua, durante un día, la corteza 

triturada y daban luego a beber el líquido a los enfermos". 

Antonio Bolli, en sus informes suministrados a Sebastián Badus para la 

compilación del libro ya citado, establece también claramente la existencia de otro 

árbol cuyos frutos, llamados "Pepitas de quina" se tomaban en América contra las 

fiebres, y subraya que nada tiene que ver este árbol con aquél, porque la quina non 

aveva frutti. 

Hipólito Ruiz, jefe de la expedición botánica que fue al Perú durante los años 

1778 a 1788, von Tschudi y el médico inglés William Arrot (1737), opinan que la 

quina era conocida por los aborígenes, antes de la llegada de los españoles, Hipólito 

Ruiz no cayó en la confusión frecuente, entre la quina y la quina-quina como lo 

demuestra la impresión en 1792 de un Apéndice a la quinología, descripción del 

árbol conocido con el nombre de quino-quino, y su corteza con el de quina-quina, 

muy distinta de la quina o cascarilla. 

El Padre Lozano, en 1745, después de 28 años de residencia en la entonces 

provincia del Tucumán, dice (T. 1, pág. 222): "Usábanla los indios para esos efectos, 

pero el odio contra los españoles les rescataron por más de un siglo con obstinación 

su noticia porque no se valiesen de ella para su provecho. Descubriólo un indio a 

un español de la ciudad de Loja en el reino de Quito". 

El Prof. Juan A. Domínguez, en varios interesantes trabajos, opina que el 

indio peruano no sólo conocía y empleaba la quina, sino que utilizó las asociaciones 

sinérgicas como la del Huacampo (Berberis flexuosa), resultado a que ha llegado 

en los últimos tiempos la ciencia oficial europea. 

La  Jalapa 

La raíz de jalapa era empleada por el indio de México, a quien se debe su 

conocimiento. Los conquistadores españoles, al poco tiempo 



360 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

de su llegada, enviaron ejemplares a España, llamándola "Batata de México", 

"Bátata de Orizaba", "Ruibarbo de Michoacán" y "Ruibarbo de las Indias": 

Monardes es el primero que en Europa se ocupa de ella con alguna 

extensión, haciendo la historia de su conocimiento, la de su introducción en España, 

el estudio de sus propiedades y efectos, así como de su difusión por Europa. 

Entre los relatos referentes a su conocimiento y empleo por el indio y su 

transmisión a los europeos, este autor trae algunos datos cuya transcripción es 

interesante: "Luego que aquella provincia (Michoacán) se ganó, fueron allí ciertos 

frailes franciscanos y fundaron un monasterio de su orden, y como es tierra nueva 

y tan distante de su naturaleza enfermaron algunos, entre los cuales enfermó el 

guardián con quien tenía muy estrecha amistad Cazóntzin, cacique y señor de toda 

aquella tierra. El P. Guardián tuvo muy larga enfermedad que le puso en estrecho 

cuidado". 

"El cacique como viese que su mal iba adelante díjole un día que el traería 

un indio suyo que era médico con quien él se curaba, que podría ser que le daría 

remedio a su mal. Lo cual oído por el P. Guardián, y visto el poco aparejo que de 

médico y beneficios allí tenía, agradeciósele y díjole que se lo trajese, el cual venido 

y vista su enfermedad, dijo al cacique que si él tomaba unos polvos que le daría de 

una raíz, que él lo sanaría. Lo cual sabido por el Padre, con el deseo que tenía de 

salud, vino a ello y tomó los polvos en un poco de vino, con los cuales purgó tanto 

y tan fin pasión, que se alivió mucho aquel día, y mucho más de allí adelante, de 

modo que sanó de su enfermedad". 

En cierto pasaje Monardes describe como conoció el empleo de la raíz de 

Michoacán, diciendo que llamado para atender a un viajero nombrado Pascual 

Cattaneo, genovés, que volviendo de América había enfermado durante el viaje, al 

ordenarle una purga éste le dijo que traía un Ruibarbo de la Nueva España, con el 

cual allá se purgaban todos. Monardes le contestó que como no se conocía en 

Europa tal droga, era mejor que se purgase con las que él indicaba. Después de un 

tratamiento infructuoso con las drogas conocidas, tomó la raíz de Mechoacán y su 

mejoría fue tan notable que el médico sevillano quedó sorprendido. Habiendo 

ocurrido lo mismo con otros enfermos, ante las referencias que tuvo por varios 

indianos, Monardes experimentó en cantidad su empleo y quedó tan satisfecho que 

se hizo un propagandista del "ruibarbo de las Indias". 

"Es así - dice Monardes - que con lo que yo he experimentado, aquí, como 

con las relaciones y gran fama que le atribuían los que ve- 

 

 



 Balance posit ivo 361 

 

nían de la nueva España, ha venido a tal término su uso, que ya es común en todo 

el mundo y se purgan con el no sólo en la nueva España, y provincias del Perú, sino 

en nuestra España, y en toda Italia, Alemania y Francia. Yo he mandado relaciones 

de él por toda Europa, así en latín como en nuestra lengua; y ya es tan usado, que 

lo traen como mercancia principal en gran cantidad y se vende por gran suma de 

dineros". 

Bauhin, en 1609, la describió con el nombre de Bryonia mechoacana, Nigrans 

ab Alexandris et Massiliensibus Dicta, acompañando una lámina. 

Según las descripciones de la época, los polvos de raíz de Jalapa se 

emplearon mezclados con vino, "Jarabe Violado", con diversos electuarios como el 

de Messue, o mezclados con mazapán. 

Posteriormente Stahl publica en sus Fundamenta Chimiae el resultado de la 

separación de la resina de Jalapa de la planta mediante lixiviación con sal de tártaro 

y su purificación por sublimación, con lo que obtenía un producto más activo. 

En las farmacopeas y en los códices del siglo XVIII comienza a figurar bajo 

la forma de tintura compuesta. Desde comienzos del siglo XVIII se asocia esta 

última fórmula al Jarabe de Espino Cerval, composición que se continúa empleando 

hasta la actualidad. 

La Ratania 

La Ratania fue empleada habitualmente en las afecciones intestinales por los 

indios del Perú y de los países del Norte de la costa occidental de América. Según 

Bertoni, fue utilizada también por los Tupí Guaraní. 

La Ratania era utilizada en polvo, para contener las hemorragias en las 

heridas. Ruiz y Pavón refieren que en casi todas las viviendas indígenas había 

siempre, con tal fin, cierta cantidad para las necesidades familiares. 

Hipólito Ruiz, en 1784, pudo comprobar que las mujeres de Huanuco tenían 

la costumbre de emplear esta raíz para conservar fuertes sus encías y a ella 

atribuían la blancura de sus dientes. 

Al mismo autor se debe la primera descripción botánica de esta planta y la 

mención de sus usos entre los indígenas (1797). 

Trousseau refiere que desde 1815 la Ratania fue un medicamento muy 

empleado, porque Bourdois de la Motte contribuyó a difundirlo, traduciendo al 

francés, en 1808, el trabajo de Ruiz. 

Además de la Krameria triandra del Perú, los indígenas empleaban otras 

Ratanias de la familia de las leguminosas Cesalpineas, como la 



362 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Ratania de Nueva Granada o do Sabanillas (Krameria ixina, var, Granatensis) y la 

ratania del Brasil. 

Sinónimos indígenas son: Pumachucu, Mapato, Antacushma, Pacha-lloque, 

Rataiña. 

La raíz de Polígala 

El indio de algunas regiones del actual territorio de EE. UU. empleaba la raíz 

de la polígala como diaforética y diurética. La tribu de los Séneca, que ocupaba la 

región Oeste del actual estado de New York, la utilizaba principalmente como 

remedio contra las mordeduras de serpientes. 

Tennent, médico escocés establecido en Virginia, publica en 1736 en 

Filadelfia, un escrito titulado Essays on the pleurisy en el cual partiendo de la 

hipótesis de que los síntomas de la "perineumonía" y de la "parafrenitis" son en 

cierto modo semejantes a los de las mordeduras de serpiente, proponía el empleo 

de la polígala en la perineumonía. 

Según constancias de la Gaceta de Pensilvania de 1739, Tennent obtuvo por 

sus experimentos un premio otorgado por el Congreso de Filadelfia. 

Sus observaciones fueron comunicadas al Dr. Mead, célebre en aquel tiempo 

en Londres. La planta fue designada entonces con los nombres de Séneca Ratle-

Snake Root, en la publicación efectuada por Tennent, acompañada de un grabado, 

titulada Epistle to Dr. Mead concerning the epidemical diseases of Virginia 

(Edimburgo 1738). 

Con esto la polígala comienza a introducirse en Europa. En los primeros 

tiempos fue empleada como depurativa, diaforética y diurética, recomendándose 

especialmente para aumentar la secreción láctea, de donde su nombre, y contra las 

mordeduras de serpientes. Acrell, en su tratado titulado Morsura serpentum, Upsala 

1762, refiere que Linneo había tratado con éxito a una muchacha, que, al ir a defecar 

en un prado, fue picada por una serpiente en sus genitales. 

Linneo estudió la polígala en sus Amoenitates Academicae, acompañándola 

de un grabado. Su discípulo Kiernander llegó a diferenciar dieciocho especies de 

polígala. 

El Podofilo 

El indio del actual territorio de EE. UU. comprendido entre la bahía de Hudson 

y la Florida, empleaba el rizoma de esta hierba vivaz, por sus propiedades 

antielmínticas y eméticas. La medicina lo adoptó, empleándolo como catártico o 

laxante, según la dosis. En 1731 Catesby lo consigna como un emético excelente. 

Schopf en 1787 y Barton en, 



 Balance posit ivo 363 

 

1798 lo indican como catártico. El Podophyllum peltatum fue introducido en la 

Farmacopea oficial de E E. UU. en 1820 y en la inglesa en 1864. 

El Quillay 

Los indígenas de Centro América empleaban la corteza del árbol llamado 

Quillay, para el tratamiento de afecciones de la piel y para la higiene general, en 

lugar del jabón, cuyo uso les era desconocido. 

Los Araucanos empleaban también la corteza del Quillay para lavarse la 

cabeza. Gay dice en su Botánica (II, pág. 275) que "los indios empleaban la corteza 

del quillay, para lavarse la cabeza; se cree generalmente, que las Araucanas deben 

la hermosura de sus cabellos al uso frecuente que hacen del agua de dicha corteza, 

para limpiarlos". 

La Ipecacuana 

Piso y Margrav, en sus obras de 1648, consignan las propiedades de la 

Ipecuana empleada por los Tupí-Guaraní en las diarreas sanguinolentas. 

El dato escrito más antiguo que existe a su respecto, según Fluckiger y 

Hambury, consiste en una mención de tres remedios contra los flujos 

sanguinolentos, uno de los cuales se llama Igpecaya, en una Historia del Brasil, 

escrita por un monje portugués que residió en el Brasil de 1570 a 1600. 

Se sabe por tradición que la Ipecuana fue empleada por el aborigen 

sudamericano de los actuales territorios del Paraguay, Brasil, hasta Centro América. 

Conocida en Europa desde que Legras llevó las raíces en 1672, se empleó 

en las afecciones intestinales, y además como emético y espectorante. 

Bajo el nombre de Ipecuanas o de Ipecas, se designan un cierto número de 

raíces eméticas suministradas por varias plantas de la familia de las Rubiáceas. 

La Ipeca, considerada como oficinal, es suministrada por la Cephaelis 

ipecachuanha 

Los Tupí-Guaraní empleaban también otra especie llamada ituvu o poayá-

ituvu (Hyabanthus ipecachuanha), perteneciente a las Violáceas, de propiedades 

análogas, pero de menor actividad que la Cephaelis ipecachuanha. 

La Copaiba 

Se trata de una óleorresina que se obtiene por incisión del tronco de árboles 

del género Copaifera (Leguminosas). 

 



364 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

El licor viscoso, amarillo moreno, de olor fuerte y sabor acre, así obtenido, 

era empleado por los Tupí-Guaraní en el tratamiento de las heridas y en diversas 

enfermedades. 

En la composición de este medicamento entra un resina, un ochenta por 

ciento de aceite esencial y un veinte por ciento de ácido copahibico. 

En Europa se tienen las primeras noticias sobre la Copaiba, por un 

franciscano portugués, en 1570. 

El P. Acuña, que remontó, en 1638, el Amazonas desde Pará hasta Quito, 

habla de su uso por los indios en el tratamiento de las heridas y ulceraciones. 

Piso y Margrav, los famosos médicos holandeses, hablan de la Copaiba o 

Kupahi y describen el procedimiento empleado por el indio para extraer su 

óleorresina. Es el mismo que se emplea en la actualidad. Efectuaban una especie 

de túnel o galería en el tronco del árbol y en pocas horas extraían varios kilos. La 

cantidad producida es tan grande, que si se obstruye el orificio, la distensión puede 

hacer rajar el árbol. 

Spruce, en carta a Fluckiger y Hambory, les dice que en tres o cuatro 

ocasiones ha sentido el estallido de árboles a lo lejos, en los bosques, produciendo 

el ruido de un cañonazo lejano. Se sabe que algo análogo ocurre en Borneo al 

estallar los árboles de alcanfor. 

La especie más empleada era la Copaifera Lansdorfü; existen en el género 

Copaifera otras diez a quince especies, exclusivas de América. 

Los Tupí-Guaraní empleaban el aceite de Kupahi en el tratamiento de las 

heridas y ulceraciones, unas veces al natural, y otras entibiado o caliente. De los 

Kupahi (nombre guaraní del árbol de Copaiba) empleaban en cada región las 

distintas especies existentes. Así en la región amazónica, era más especialmente 

utilizada la Copaifera multijuga y en el Paraguay la Copaifera Lansdorfü. 

La Copaiba fue introducida en las farmacopeas europeas en el último tercio 

del siglo XVII. En 1686 el botánico y teólogo inglés Ray describe la Copaiba en su 

Historia Plantamm, designándola con el nombre de Balsamifera brasiliensis. 

En el siglo XVIII es cuando se comienza a generalizar en Europa su empleo, 

al interior, en las afecciones de las vías urinarias, siendo preconizada por Hoffman, 

Pringle, Vacarenghi, Callen, Hunter. 

A principios del siglo XIX, considerando los efectos del bálsamo de Copaiba 

en el tratamiento de la blenorragia uretral, y fundándose en la analogía que creyeron 

ver con el catarro pulmonar crónico o broncorrea, a quien llamaron blenorrea 

pulmonar, lo propusieron algunos para esta última afección. 



 Balance posit ivo 365 

 

Comunicaron resultados favorables Halle en París y Armstrong y Laroche en 

Norte América. Trousseau lo preconizaba en sus lecciones de Clínica Médica al 

tratar la broncorrea. 

En la época actual, se ha reiniciado en Austria el empleo de la Copaiba en 

algunas ulceraciones y afecciones externas a la manera Guaraní, entrando además 

en la composición de un preparado de gran marca. 

El Jaborandí 

Los Tupí-Guaraní empleaban como sudorífico y con fines depurativos el 

Jaborandi, un arbusto de la familia de las Rutáceas. 

La primera mención del Jaborandi se encuentra en la obra de Guillermo Piso 

y Margrav, módico y astrónomo, respectivamente, de la expedición de Mauricio de 

Nassau al Brasil en el siglo XVII. En su obra, publicada en 1658 en Amsterdam, 

distinguen cuatro especies, deteniéndose especialmente sobre el actualmente 

conocido como Pilocarpus pennatifolius, del cual acompañan una figura. Dicen que 

la masticación de sus hojas y raíces producía sudor y gran salivación y que por tales 

medios expulsaban la pituita y se libraban de los venenos. "Pugillus recentis radicis 

contusus atque e convenienti liquore propinatus vis cuinscumque fere veneni per 

sudores et urinas exturbat". 

En cierto pasaje comentan el caso de un envenenamiento por hongos en el 

cual habían propinado inútilmente antídotos diversos y la famosa triaca, donde la 

ingestión de una infusión de Jaborandi volvió a la vida al moribundo. "Solo potu 

infusi recentis radicis iaborandis in instanti a morte vindicatus”. 

Pero sus propiedades sólo se difundieron ampliamente por Europa durante 

el siglo pasado, cuando fuera llevado por el Dr. Coutinho y esperimentado en la 

clínica de Gubler. 

El Jaborandi tiene, como es sabido, entre sus elementos principales, dos 

alcaloides: la pilocarpina y la jaberina. 

La pilocarpina existe en las hojas y en la corteza de los tallos. Produce como 

se sabe una abundante sudorización y salivación. 

Los Guaraní conocían el peligro de su aplicación (el nombre Jaborandí quiere 

decir aproximadamente "árbol bravo") por cuyo motivo empleaban también el 

Pilocarpus lelloanus y otra variedad, Ihvirá Taí o Jaborandi del sud, cuyo contenido 

en alcaloides es menor. 

El Chenopodio 

Las afecciones parasitarias propias de la zona tórrida y templada de América 

constituyen un problema que el indio resolvió a su manera, llegando por la 

observación empírica a la adquisición de medicamentos 



366 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

que constituyen en los últimos tiempos elementos de gran valor contra afecciones 

rebeldes. 

Entre ellos se encuentra el Chenopodio, (Chenopodium ambrosioides y su 

variedad anthelminthicum), acerca del cual ha efectuado una interesante y erudita 

publicación el Prof. J. A. Domínguez. 

Esta planta era de uso general en América, desde México hasta el Río de la 

Plata. Su empleo estaba muy generalizado entre los Aztecas, que la conocían con 

el nombre de Epazotl, los Guaraní, que la designaban con el nombre de Caa-ne, 

hasta la Argentina, donde aún se la conoce con el nombre de Paico. Se empleaban 

las semillas de su forma típica (Chenopodium ambrosioides), o las de la variedad 

Anthelminthicum Gray. La primera descripción de esta planta fue dada por 

Hernández, médico de cámara de Felipe II y primer protomédico de Indias, con la 

denominación de Atriplex Odorata mexicana. 

En 1671 se ocupa del Chenopodio Rahuin. 

Monardes da una breve noticia del Paico, la que parece le fue enviada del 

Perú, empleando ya el nombre con que se la conoce en la región ríoplatense y 

central de la Argentina. 

Juan A. Domínguez se ha ocupado del Chenopodio con su acostumbrada 

riqueza de datos y observaciones, que se encuentran resumidos en nuestro capítulo 

III. 

Usado ampliamente por el indio desde México hasta el Plata, durante mucho 

tiempo se olvidó el uso del Chenopodio, hasta que en los últimos tiempos, a raíz de 

los estudios de Bruning y las experiencias de Schuffner y Werwort en Sumatra, su 

uso se generaliza. 

La fundación Rockefeller lo adoptó, en sus campañas profilácticas para el 

tratamiento de las parásitosis intestinales. 

Las estadísticas de Schuffnet y Werwort en Sumatra demuestran que la 

esencia de Chenopodinm permitió obtener un 91 % de curaciones, superando al 

timol. 

__________ 
 

BIBLIOGRAFÍA XVI 
 

BERTONI, MOISÉS SANTIAGO. — 1917. Véase Bibl. IX. 

BOERI, JUAN A. — 1902. Véase Bibl. III. 

BRUCE, J. MITCHELL. - — Materia médica; Filadelfia 1884. 

DE CANDOLLE, ALFRED. — Origine des plantes cultivées; París 1866. 

COL Y BRACHO, ANTONIO. — 1832. Véase Bibl. VIII. 



 Balance posit ivo 367 

LA CONDAMINE, C. M. — Sur l’arbre du quinaquina. "Mém.  De l'Ac. des sc."; París 1738, 

pp. 319-340.  

del mismo. — 1778. Véase Bibl. XV.  

CONZATTI, C. y SMITH, L. C. — 1897. Véase Bibl. VIII.  

CORREA, PÍO M. — Diccionario das plantas uteis do Brasil; Río de Janeiro 1931. 

DOMÍNGUEZ, J. A. — 1918. Véase Bibl. I.  

del mismo. — 1926. Véase Bibl. VIII.  

del mismo. — 1928. Véase Bibl. III. 

del mismo. — Medicación indígena anlipalúdica. El Ualek-eiaj o quebracho llorón. "Ac. de 

med. de Bs. As.", Julio de 1931.  

del mismo. — El Pichi y la Hualtata, "I. B. F.", N° 50, 1932.  

del mismo. — La patología y la materia médica de la región chaqueña. "I. B. F.", N" 52, 

1933.  

del mismo, MAZZA, S. y ALVAREZ SOTO, M. — El Yara, Chucchu-Cava, Chucchu o Quina. 

"I. B. F.", N" 51, 1933.  

FEUILLÉE, CL. — 1725. Véase Bibl. IV.  

FLUCKIGER et HAMBURY. — Histoire des drogues d'origine vegetale; París 1878. 

GAY, CLAUDIO. — 1845. Véase Bibl. IV. 

DE GROSSOURDY, RENATO. — El médico botánico criollo; París 1864.  

DE GUMILLA, P. JOSEPH. — 1745. Véase Bibl. III.  

GUSINDE, MARTIN. — Medicina e higiene de los Araucanos. "R. E. A. Ch.", Año I, Nos. 2-

3, 1917.  

HASSLER, EMILIO. —- 1909. Véase Bibl. III. 

HERNÁNDEZ, FRANCISCO. — 1651. Véase Bibl. VIII. 

HERRERA, A. L. — 1923. Véase Bibl. VIII. 

HOEHNE, F. C. — Caracteres botánicos, historia e cultura das Chinchonas. Inst. de 

Butantan"; Río de Janeiro 1919.  

DE LERY, JEAN. — 1578. Véase Bibl. III.  

LOZANO, PEDRO. — 1733. Véase Bibl. III.  

del mismo. — 1874. Véase Bibl. IX.  

VON MARTIUS, C. L. P. — 1843. Véase Bibl. III.  

MONARDES, NICOLÁS. — 1580. Véase Bibl. V 

MONTENEGRO, PEDRO. — Véase Bibl. III.  

MURILLO, ADOLFO. — Plantes medicinales du Chili; París 1889.  

NIERENBERG. I. E. — Historia Naturae Maximae Peregrinae; Madrid 1635. 

NOLASCO CRESPO, PEDRO. — Carla apologética de la Quina o Cascarilla; La Paz, Agosto 

30 de 1795, reproducida en "Mercurio Peruano", N° 8; Lima 1861. 



368 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

PISO Y MARGRAV. — 1648, Véase Bibl. III. 

PITTOER, H. — Manual de las plantas usuales de Venezuela; Caracas 1926.  

RAIMONDI, A. — Elementos de Botánica aplicada a la medicina y a la industria. Lima 1857. 

del mismo — El Perú; Lima 1874. 

RAMÍREZ, JOSÉ. — La vegetación de México; México 1899.  

RODRÍGUEZ, PEDRO M. — Plantas medicinales del Paraguay; Asunción 1915.  

RUIZ, HIPÓLITO. — Disertaciones sobre la raíz de la Ratania, de la Calaguala, etc. "Mem. 

de la R. Ac. de Madrid", 1797.  

del mismo. — Apéndice a la quinología. Descripción del árbol conocido con el nombre de 

quino-quino y su corteza con el de quina-quina, muy distinta de la quina o cascarilla; 

Madrid 1792. 

del mismo. — Quinología o tratado del árbol de la quina o cascarilla; Madrid 1792. 

RUIZ et PAVÓN. — Flora Peruviana et Chilensis; Madrid 1798.  

SAFFORD, WILLIAM WEDWIN. — Food plants and textils of Ancient America. XIX, "C. I. A.", 

Washington 1917.  

SAINT-HILAIRE, AUGUST DE; CAMBESEDES, J.; JUSSIEU, ADRIEN DE — Flora Brasilia 

Medicinalis; París 1832.  

SESSE, MARTINO y MOCIÑO, J. M. — Plantae Novae Hispaniae; México 1893. 

VALDIZAN, H. y MALDONADO, A. — 1921. Véase Bibl. II.  

WEDDEL. H. A. — Histoire naturelle des Quinquines; París 1849. 

 

 

 

____________ 

 

 



 

 

 

T A B L A 

de Autores y Cosas 

Nota: El asterisco (*) puesto al lado del número de página señala un error error tipográfico en el 

texto.  

 

 

ABERCROMBY D. 352 

abortivos y emenagogos 146, 178, 263 

Acacia cavenia 142  

achachilla  157  

ACOSTA J. DE 149, 151, 162, 165, 289, 

347, 349, 354  

acullico 217, 291 sig.  

ACUÑA P. 104, 364  

ADAMS LAURA 83  

Adiantum trapeziforme 262  

afrodisíacos 178, 179  

Agave americana 250, 253, 263 

D'AGOSTINI   70  

aguaribay 169  

ALARCÓN 240, 241, 242, 256, 258, 259, 

260, 329, 330  

alcalinos 102  

Allenrolfea vaginata  292  

Alsophila pruniata 140  

ALZOTE P. 250  

Ambrosia peruviana  177  

Amomum Zingiber 263  

anestesia 52  

Anhalonium Williamsii 302 

 — Lewinii  303  

Anisomeria drastica 143 

 — coriacea 143  

antiblenorrágicos 273 

 

 antihemorrágicos 108, 167, 178, 181, 

253 

antimaláricos 173  

antirreumáticos 145, 166, 174, 177 

ANTZE G.  203, 204  

Aracnites uniflora  45  

Araucanos   37, 45, 46, 47, 49, 50. 52, 

53, 60, 65, 119, 148  

Araucaria imbricata 142  

Arcstostaphylos tomentosa 261, 262  

ARIAS P. 300 

Aristolochia brasiliensis 105  

 — triangularis 105 

 — mexicana  250, 251, 261  

ARLEGUI P. 299  

ARNOTT 36, 42, 75, 85  

Artemisia mexicana 262, 263  

asepsia 103, 177  

ASHMEAD A. S.  222, 225, 226, 228 

ASPERGER P.  275  

Aspidium capense 273  

ASTURIAS F.  254*, 259  

ATAHUALPA  38, 158  

Atriplex pamparum  292;  

Atropa belladonna  325  

ayahuasca  39, 311-320  

AYRES CHAZAL P.  276 

 

 

 



370 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Aztecas 46, 47, 48, 52, 53, 54, 234-269 

Baccharis vulneraria 105 

 — glutinosa 141  

 — genestelloides 164, 173 

 — lanceolata  172  

Bacharis ciliata. 316  

BADUS SEV. 358, 359 

BAESSLER 201  

BALADO M. 192, 198  

balneoterapia 47, 101, 253, 254  

bálsamo del Perú 41, 51, 159, 252, 346 

sig. 

bálsamo de Tolú 41, 51, 348, 349 

Banisleria caapí 311, 316, 317, 318, 319 

Banisteria. quitensis 319  

BARRAILLER 223, 226  

BASTÍAN 222, 223, 224  

BAZZOCCHI 56, 161, 218, 228  

BELLO 197, 200, 202, 213  

BENEDICTUS VÍCTOR 351  

Berberis Darwinii 144*  

BERINGER, KURT 306,  307,  308, 309  

BERTONI 42, 45, 94, 95, 99, 100, 104, 

106, 108, 113, 274, 275, 337, 361 

Bletchnum hastatum 146  

Bezoar piedra de  162, 167, 352  

Bixa orellana 96 sig., 263, 282  

BOAS 46  

boldo 355  

bolsas de medicina 79, 80, 163, 164  

BONAM Eric 297, 337, 340 

BOMPLAND 312  

BONNYCASTLE 293, 297 

Bororó 36 

Bouganvillea spectabilis 175 

BRIDGES 60, 61, 62 

 

 BROCA 186, 187, 200, 207 

Bromus mango 143 

BROOCKE 42 

BUCHET 282 

Buddleja globosa 142, 174 

 — incana 174 

 — americana 244, 250, 251  

BUSACCHI 210, 212  

cacao 281, 282  

Caesalpinia echinata 264  

Cainguá  45  

CAIRNES 309  

Calamus draco 263 

CALANCHA P. 155, 164, 167, 289 

Calandrina axilliflora 141 

CANEVARI D. 352  

CAPITÁN 213, 227 

cardíacas, afecciones 46, 166 

Carica papaya 175  

CARLETTI 282 

CARRASQUILLA 223  

CARTHAILHAC 189  

Cáscara sagrada 355  

Casimiroa edulis 52, 264  

Cassia bicapsularis 113 

 — pilifera 113 

 — macrocarpa 1 13 

 — corymbosa 113 

 — aphylla  161 

catatún 53* 133* 131  

CASTILLO B. DÍAZ, DE 245  

Castilloa elastica 253, 262, 263 

CATLIN 80  

cefalalgia 37, 158  

Cecropia palmata 292  

Cephaelis ipecachuanha 112, 363 

CERVANTES 50  

CERVANTES V. 266  

cevil (ver paricá)  

chamico 321, 322, 323  

CHAMPIONNIERE L. 200*, 204* 

 

 



 Tabla 371 
 

CHARLEVOIX 43 

Chenopodium ambrosioides 109, 110, 

263, 366  

Chenopodium anthelminthicum 110, 366  

Chenopodinm faerdum 263 

 — quinoa 292  

Cherokí 35, 43,  68  

CHEVREUL 97  

Chiriguano  103  

Choco, indios 73  

chuspa 290, 291  

Chusque ramosissima 115 

CIEZA DE LEÓN 169, 287, 289, 353  

Cissampelos pareira 114 

 — glaberrima 114  

Cisus tiliacea  261  

citua 87, 153 y sig.  

cirugía 48, 133, 159, 239, 248 

CLAUDE JOSEPH 120, 124, 125, 135 

CLAVÍGERO 239, 347  

COBO 50, 52, 151, 155, 161, 162, 164, 

165 sig., 172, 179 sig. 265, 289, 322, 

335, 356.  

coca 285-298  

cochit-zapotl 52  

COIAZZI 60, 61  

Colletia Doniana 144 

 — crenata 144  

COLMENERO 357  

COLÓN F. 333  

Columellia obovata 173 

Comechingones 48  

Commelina tuberosa 264  

Convolvulus arborescens 261 

copaiba 104, 363  

Copaifera multijuga 105, 364 

 — Lansdorfii 105, 364  

COSTA A. 313, 319 

COUTINHO  111 

 

 CREVEAUX 313 

Crinodendron Hookerianum 146 

Croton vulpinum 262 

CROUMP 209, 210, 211 

CRUZ LUIS DE LA 134 

Cuphea lanceolata 263 

curación ígnea 102 

Datura ferox 52, 135, 321 

 — stramonium 52, 264, 322, 323, 325 

Datura, arborea 317, 323, 324, 325  

 — sanguinea 324, 325  

 — metel 325 331 

Daturas 39,  52 

Dayaco 42 

Delaware 304 

DIEPGEN 34, 35, 40, 48 

DIGUET L. 301 

DIJOUR E. 88, 338 

diuréticos 46, 114, 179, 262 

Dodonaea viscosa 174 

DOERING R. 339 

DOMÍNGUEZ J. A. 46, 52, 98, 109, 110, 

111, 134, 135, 136, 139, 147, 162, 

169, 177, 202, 203, 247, 248, 273, 

280, 285, 321, 338, 359, 366 

Dorstenia contrajerba 252 

Drimys Winteri 138 

Dryopteris spinulosa 273 

 — filix-mas 

DUHALDE J. B. 279 

DURAN D. 246 

Durvillea utilis 141 

eczema 35, 157 

Embothrium coccineum 141 

enemas 47 

Ephedra americana 162, 168, 169 

Epidendrum pastoris 263 

epilepsia 37, 46, 157 

Erythroxylon coca 286, 288 

 

 

 



372 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

— var. Novo-Granatense 287  

Escallonia illinita 145 

 — pulverulenta 147  

 — macrantka 147 

ESCALONA AGUERO G. DE 276, 278 

escarificaciones dérmicas o sajaduras 

49, 100 

ESCOMEL 218, 219, 226, 233  

Esenbeckia febrifuga 113  

Euphorbia huachanhana  175,  178 

 — portulacoides 143 

FALLOPPIO 350, 352  

FARIAS L. 313, 319 

febrífugos 108, 113, 144, 170, 171, 172, 

266  

FERRER 143 

FERRI ALFONSO 351  

Ficus anthelminthica 111 

 — doliaria 111  

Flaveria bidentis 141, 173  

FLORES 253, 256, 257, 259  

floripondio 322, 323, 324  

FLUCKIGER 112, 282, 348, 355, 156, 363  

FOURNIER 227 

fracturas 51, 241, 248, 249  

Fragari chilöensis 146  

FREIRE ALLEMAO 1  

FREEMAN 50, 51, 52, 160, 196, 198 

Fueguinos 60  

galactóforos 167, 179  

GANDAVO   116 

GARCILASO 37, 149, 155, 158, 173, 176, 

182, 288, 289, 290, 356 

garganta, afecciones de la 146 

GAY 140-147, 363 

GIMÉNEZ P. 265 

GOMARA L. DE 334 

 

 GOSSELIN 302 

GRAEBNER 44 

grasa animal y humana 44, 162, 166, 

180 

Gratiola peruviana  144 

Grindelia robusta 355 

Guaiacum officinale 351,  353 

GUAJARDO 140 

guapoí 51 

guaraná 281 

Guaraní 42, 45, 49, 50, 71, 93 y sig. 

Guayana 35, 315 

GUEVARA 65, 67, 122 

GUIARD E. 213 

GUMILLA P. 96, 98, 336 

GUSINDE 46, 134, 138, 140, 146, 322 

GUTIÉRREZ DE SANTA CLARA 228 

HAMBURY 282, 348, 355, 356, 363 

Hammamelis virginica 355 

hampikatu, mercados populares de 

medicina 44 

HARTSWICH 273, 280 

Helianthus thurifer 145 

Heliotropiurn peruvianum 178 

hemorragias  108 

heridas, curación de 103, 140, 159, 174, 

178, 248, 250, 251, 253, 364 

HERNÁNDES F. 52, 97, 243, 248, 251, 

253, 262, 263, 265, 266, 289, 329, 

331, 347, 349, 356 y 366 

HERRERA A. 354 

HERRERA DIEGO DE 358 

HERRERA G. 315 

Heteroba inuloides 250 

Heterotheca inuloides 246 

Hidrastis canadensis 355* 

HOEFLER 158 

 

 

 

 



 Tabla 373 
 

HOENNE 105  

HOFSLAEGER 33  

HOLLANDER 220, 223 

hormigas empleadas para suturar 

heridas 50, 161  

Huaira (aire) en los nombre de 

enfermedades 36, 37, 157  

huaripuri 51  

HUERTA A. 149  

Huicholo 302  

HOLMBERG 335  

Hyabanthus ipecachuanha 363  

Hyoscyamus niger 325  

huanto 321, 325  

Hura crepitans 176, 261  

VAN HUTTEN U. 350  

Ilex paraguariensis  274 y sig., 279 y sig.  

Ilex theezans 280  

 — affinis 280  

 — chamaedryfolia 280  

 — amara 280  

 — vomitoria 281  

IMBELLONI J. 198  

IM THURN 37  

intestinales, afecciones 37, 108, 136, 

158, 178, 180, 263  

ipecacuana 363  

Ipomoea purga 261  

 — jalapa 330  

 — sidaefolia 331  

jaborandi 365  

jalapa 359-361  

Jatropa curcas 176 

 — basiacantha 178  

 — macrazantha 178*  

JIMÉNEZ DE LA ESPADA 223, 225, 226 

Jívaro 316, 317, 318, 324, 325  

Jubaea spectabilis 136  

Kaikar 36, 37, 157, 166 

 

 Karimé 49 

KARSTEN 317, 324, 325 

KARUTZ 34, 156 

KINGSLEY 42 

KOCH GRUNBERG 312, 315, 316, 318, 

337, 338, 339, 340  

Krameria triandra 178, 361 

 — ixina. 362 

labio leporino 218, 219  

LANDOUZY 227, 228  

LAS CASAS P. 334  

LA CONDAMINE 171, 336, 346, 357,  358  

LASTRES B. 38, 219, 222 

LAVOREHLA 162, 192 

Latua venenosa 322 

LECENE P. 207 

LEUMANN-NITSCHE R.  192, 225, 

226, 339, 340 

LENZ 145, 147 

LEÓN N. 242 

Lepidophyllum quadrangulare 174 

LÉRY 100, 101  

Leucocoryne ixioides 144  

LÉVY-BRUHL 32, 38, 40  

LEWIN 303  

Libertia elegans 143  

limpia del cui 153, 154  

Linum selaginoides 145  

Liquidambar styraciflua 98, 245, 252, 

266, 346, sig. 

LIZÁRRAGA R.   231 

LLORENA A. 198, 200  

Loasa acantilifolia  145  

LOAYZA R. DE 230  

Loeselia  coccinea  266  

LÓPEZ L. 160, 219, 229  

LOZANO P. 68, 69, 71, 93, 94, 274, 276, 

277, 278, 336, 359  

lumbago 37, 157  

LUMHOLZ K. 301 

 

 



374 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

luxaciones 61, 248, 249 

MAC CURDY 195, 196 

MAC GEE 190, 191 

machi  46, 65, 66, 67, 119-133, 146 

machitún 64, 65,70, 128 y sig.  

MAGALLI P. 316  

Magnolia glauca 262  

MANTEGAZZA P. 189  

MARESCH 210  

MARINESCO 306, 307, 309  

MARKHAM  164, 356  

MÁRTIR DE ANGHIERA 287  

MARTIUS 111, 312, 319, 337  

Mataco 39, 74, 76,  88, 95, 335, 338 

mate 274-281  

MATOS ARVELO 71  

MATTIOLI 350, 351  

MAXWELL 40, 57, 62, 63  

Maya-Quiché 48  

Mayo, indios 39,  52 325 sig.  

MAZZINI  220, 221  

medicina astrológica 54 

 — mágica, ver cap. I y II  

 — teúrgica 54, 236-238  

MELLO MORAES 102, 105, 106  

MENDIETA 246  

Mentzelia hispida 259, 264  

MICHELENA Y ROJAS 312 

MLDDENDORF  223 

Mikania amara 105  

 — cordifolia 105  

Mirtus pimenta 263  

MOLINA AB. 37, 64, 121, 132, 137  

MOLINA CRIST. 155  

MONARDES 162, 172, 261, 288, 347, 

348, 349, 351, 353, 356, 360, 366  

MONGE 226  

Montanoa hemionotica 262, 263 

 

 MONTENEGRO P.  110  

MONTOYA A. RUIZ DE  277, 278  

MOODIE R. L.  210, 218, 220  

MOONEY 43, 68  

MORALES MACEDO C. 202  

MORTILLET 189  

MORTIMER 289, 296  

MOTOLINIA  242, 244  

MUÑIZ M.  189,  190,  191  

MURILLO  144,   147,  322,  353  

MURRAY 352  

Mutisia viciaefolia  173  

Myrocarpus frondosus 104, 346 

 — fastigiatus 346  

Myroxylon peruiferum  171,  346, 356 

Myroxylon balsamum 241, 252  

 — sonsonatense 262 

 — Pereyrae 346, 347 

 — toluiferum 348  

narcóticos 264, 265  

NASSAU 42 

natema 316 sig., 321  

Navajo  81, 82, 84  

Nectandra puchury  173  

NELATÓN 186  

Nertera depressa 140  

neumonía 37, 158  

Nicotiana tabacum 263 

NIEREMBERG  334, 356 

NOLASCO CRESPO P.  171 

NORDENSKIÖLD 103, 201, 338 

NORIEGA 266 

NOTT 186 

NUÑEZ DE PINEDA  120, 129, 

obstetricia  114, 221, 255 

OCARANZA  46, 248 

oculares, afecciones 45, 249  

Oenothera stricta  146 

 — multicaulis  173  

oído, afecciones del  45, 241 

 
 

 



 Tabla 375 
 

OLIVA L.  330 

Ololiuhqui  52, 328 sig. 

Omaguas  326 

Ona,  61 

Opuntia  263 

ORTEGA P.  299 

ORTIZ P. 287 

Ovidia pillo-pillo  143 

OVIEDO Y VALDÉS  96, 335, 350 

OYARZÚN 49, 337, 340 

OZORIO DE ALMEIDA 99 

PALAVECINO E.  36, 44, 46, 49, 75, 76, 

77, 338  

PALES L. 213 

PALMA  202, 226, 227, 228, 229  

paludismo  37, 158  

Pamelia caperata  146  

Pampa, indios  45, 60, 136  

PANÉ P. 333  

parálisis 218 

parásitos, del cuero cabelludo 175  

PARÉ AMBROSIO 352  

PAREDES 163  

paricá 39, 76, 335  

PARKINSON  209, 210, 211, 212  

PAROT  189  

PARRY  208 

PASO Y TRONCOSO  247,  248  

Passiflora ligularis  174  

Patagones 60 

Paullina cupana  113*, 281*  

payun  45  

PAZ SOLDÁN  180  

PECKOLT  106  

Perezia fructicosa  262  

Persea lingüe  146  

PETRULLO  300, 305  

peyotl  39, 52, 299-310, 382  

PHILIPPI  145, 146, 147  

Physalis angulata  204  

Phrygillanthus tetrandrus  147 

 picaduras ponzoñosas  107, 141, 142, 

252 

Picrasma palo-amargo  100  

PIEDRAHITA  292  

piel, afecciones de la  37, 139, 157, 252, 

266 

Pieles Rojas 60  

Pilagá  36, 46, 49, 50, 74, 85  

Pilea elegans  145  

Pilocarpus pennatifolius  112, 365 

 — selloanus  365*  

Pimenta officinalis  262  

Pinus teocote  252  

Piper cubeba  273 

 — methysticum  273 

 — siriboa  273 

 — medium  273 

 — angustifolium  273 

 — reticulatum  273 

 — jaborandi  273  

Piptadenia peregrina  334 

 — macrocarpa  76, 335, 338  

piptadenias  333 sig.  

Piscidia erythryna  355*  

PISO  100, 107, 108, 114  

PISO Y MARGRAV  101, 104, 112, 363, 

364  

PIZARRO P. 230  

Plantago major 264  

podófilo 362 

Podophyllum peltatum 363  

POLAKOVSKY 223 

polígala 362 

POLL NICOLÁS 350 

POLO DE ONDEGARDO 70, 152, 154 

Polygonum acre 105 

Porlieria higrometra 353 

POSNANSKY  217  

profilaxis  86, 87 

prótesis de miembros amputados  51, 

161, 218, 219 
 

 



376 R. Pardal: Medicina Aborigen  
 

Protium heptaphyllum  98 

PRUNIÈRES J.  187, 188, 189, 206 

Prunus capollin  263 

Psidium guajaba  180 

Psoralea glandulosa  142 

Pueblos, indios  52 

puericultura  115,   182 

pulso  37, 158 

purgantes  143, 144, 175, 176, 261 

quenopodio  365* 

Quercus robur  263 

quillay  363 

quina-quina  171, 355-359 

RAIMONDI  150, 164 

ratania  361 

rehue  123-128 

REIMBURG  313, 314, 316, 317, 318, 324, 

325  

REKO  52, 325, 326  

Rhus toxicodendron  263  

RIBEIRO  226 

Ricinus americanus  252,  261  

RICHTER  223  

RIVERO Y TSCHUDI  169 

RIVET PAUL  317  

ROCHEBRUNE  274 

ROCHEFORT  95, 100 

RODRÍGUEZ F.  255 

ROFFO A.  99 

ROSALES  121, 122, 135, 137, 142, 143, 

144, 147, 321  

rubefacientes y revulsivos  144  

RUIZ H.  171, 178, 361  

RUIZ Y PAVÓN  139, 361  

Rumex crispus 141 

 — hymenaepalus 261  

SABATHE  49  

SAFFORD  300  

SAHAGÚN B. DE  237, 242, 243, 255, 259, 

299, 301, 328  

Salicornia peruviana  292 

 SAMANES J. G. 154  

sangría  49, 134, 241, 249  

SANJINÉS P.  177  

SANTA CRUZ PACHACUTI J.  178  

SANTILLAN  223, 231  

Sapium aucuparium  106  

Saracha jaltomata  262  

Sarmienta repens  144 

Schinus dependens  144 

 — virgatus  169 

 — molle  170, 250 

SCHMIDT M.  224  

Schoenocaulon officinale, 175  

Scoparia dulcis  173  

SCOTT M. S.  221  

Senecio angustifolius  264  

SERGI G.  192  

Serjania mexicana  261  

SERNA P.  238, 240, 241, 242, 256, 259, 

260  

serpientes  107, 252  

SEVERIN K. 73 

Shamán 38, 43, 58 y sig., 81, 82, 315  

Shamanismo, Cap. II  

sialagogos 147, 365  

SILVA CASTRO 111  

Sisyrinchium spec.  146 

 — junceum  146 

Smilax medica  263, 353, 354 

 — rotundifolia  263  

Solanum Gayanum  146* 

 — crispum  145  

 — nigrum  264 

SOLÍS A.  245  

SOMMER  225  

Sophora tetraptera  145  

SOTELO NARVAEZ  335  

Sphacele campanulata  145  

SPRUCE  311, 318, 356  

SQUIER  190, 348  

VON DEN STEINEN  36, 223 
 

 



 Tabla 377 
 

STUBEL 223 

sudoríficos 262, 263, 365  

sutura de heridas 50, 160, 161  

Symphytium officinale  178  

Tagetes minuta 173, 178 

 — erecta 263  

Taxodinm mucronatum 262, 265, 266 

TECHO P. 274  

TELLO C. J. 193 sig., 197, 204, 

206, 226, 231, 232  

terapéutica 39, 162 

 — principio de participación 44, 135, 

137, 165  

 — opoterapia 45  

 — mágica por succión 69  

 — por símbolos cosmogónicos 

81  

teoría patológica del cuerpo ex- 33, 34, 

35, 40  

teoría de las emanaciones 33, 34, 36 y 

sig.  

teoría de la fuga o substracción del alma 

36, 242  

tétano 37, 157 

Theobroma cacao 263, 281  y sig.  

THEVET 100, 101  

Thevetia yccotli 52, 264*  

TIXEIRA DE MELLE 111  

Toba 36, 74, 75 

toloatzin o toluachi 52, 325 sig.  

Toluifera balsamum ver Myroxylon 

toluiferum  

TOPINARD 189 

trepanación del cráneo 53, 186 sig.  

Tropaeolum tuberosum 179  

TSCHIRCH 273  

VON TSCHUDI 297  

tuberculosis  37, 158  

Tucano 318  

tumi 159, 200 sig. 

 

 Tupí-Guaraní 39, 47, 51. 93 y sig.  

TYLER 312, 315  

TYLOR 32 

UHLE MAX 338, 340  

ulceraciones 105, 140, 141, 142, 

159,174, 180,181, 248, 261, 364  

ULLOA ANT. 292  

UNANUE 162, 295  

uretrales, afecciones 113  

urucú 96 sig.  

urucuización 95  

urticaria 37, 157  

uta  223 sig., 231, 232  

VACAS GALINDO P.  316  

VALDIZAN  217, 286  

VALDIZÁN Y MALDONADO 153, 154, 156, 

158, 162, 165, 167, 180, 181, 323 

VALENTINI 282  

VALERA 288, 289, 292  

Valeriana coarctata  51, 159  

Vanilla species 262  

VEGA B. DE  231  

VELAZCO J. DE  323  

VÉLEZ L.  51  

ventosas  47, 102, 241  

Veratrum viride  262, 263  

verruga peruana 158, 174, 220  

VIRCHOW  188, 222, 223, 224  

vomitivos 176, 262  

Wahlenbergia linarioides 143  

Winmannia Trichosperma  141  

WHIFFEN T. 312*, 316  

WILSON PARRIS 200  

WÖLFEL J. D. 208 

WYMAN 186  

Xylopleurum roseum 114  

yahirí o ishíh 42  

Záparo 39, 324, 318, 324  

ZARATE A. DE 288  

ZEBALLOS D. DE 276, 277 

 

 


