HUMANIOR

BIBLIOTECA DELAMERICANISTA MODERNO
Dirigida por el Dr. IMBELLONI

Seccion C "Tomo 111

MEDICINA

ABORIGEN AMERICANA

Por ¢l Dr. RAMON PARDAL

JOSE ANESI
SAN JUAN 738 BUENOS AIRES




303449



Introit

"¢ Qué lugar ocupa la medicina en la cultura?" es una
pregunta que a muchos puede parecer académica y
perogrullescamente ociosa, aunque en realidad seria
suficiente meditar en las infinitas preguntas que ella incluye,
para entender que todas son arduas y complicadas; por
ejemplo ésta: "¢Qué lugar ocupa la medicina en una
determinada cultura, pongamos la de los agricultores
inferiores de la Amazonia o la de los cazadores de las
Praderas?" o la otra: ¢Qué significa la medicina en la

protohistoria indo-europea?".

Limitdndonos a este solo grupo de pueblos, ya la
simple naturaleza histérica del vocablo medicina es
sumamente instructiva. No se trata de la sola identidad de
medicus con el nombre del habitante de la Media, tierra
clasica de los magos caldeos, sino de todo un proceso
semantico que comprende la voz latina medeéri, reprimir,
gobernar; griego: pédw, seforear; sanscrito médh; entender
y médha, sacrificio; osco meddix, magistrado; proceso que
pone en evidencia la equivalencia originaria entre, el médico,

el magistrado, el gobernante' y el sacerdote.



6 Biblioteca “Humanior”

"Los términos del arte del médico valen igualmente
para el arte del brujo" afirmé Gabriel Rosa, aduciendo el
testimonio del beocio sactas (médico) y latino saga (la bruja),
luego el sanscrito yoga (magia) e irlandés ioca (curacion).
Hay una observacion que hacerle con respecto a la voz
sanscrita, y es que su valor primitivo fue en realidad “juntar,
ligar” (cfr. el verbo latino iugo) y sélo indirectamente llegé a
significar "aprendizaje de la sabiduria, magica"; pero no
puede haber duda de que, desde muy antiguos tiempos, el
vocablo quedé ligado a la doctrina y practica de la adquisicion
de poderes ocultos por medio de abstinencias vy
endurecimiento, la que en todos los pueblos de la tierra forma

parte del pensamiento magico.

Mayor evidencia - sin duda - nos ofrece la cadena:
escandinavo heilla, vendar; anglo-sajon hoélan; inglés to
heal, aleméan heilen (curar); aleméan heiligen, venerar; heilig,
sagrado. El sentido de la magia se ha desvanecido por efecto
de la especializacién de estos altos pueblos modernos; sin
embargo un testimonio de las condiciones antiguas nos viene
de los vocablos heiler, heilerin despectivamente usados con

el valor de ‘curandero” y "bruja".

Para aquellos que no estan dispuestos a admitir la
fuerza de la comprobacién glotolégica, nada mas aconsejable
gue compulsar con rigor de método los documentos de la
antigiiedad, védicos, budistas, chinos, egeos, egipcios y
asirio-babilénicos. Lo ha hecho muy recientemente (1930) el

profesor Rey, de la Sorbona,



Medicina y cultura 7

llegando a la conclusion que sigue: - "Unos medicine-men,
hechiceros y brujos, semejantes a aquellos que encontramos
en las civilizaciones rudimentarias contemporaneas fueron en
todo el Oriente - y sin duda en todo el Occidente, hasta muy
cerca de la época en que detenemos nuestro relato (la
helénica) - los Unicos que han ejercido la medicina, haciendo
cierta reserva solo para Egipto y probablemente para la
civilizacion, mediterranea, a partir de los tiempos homeéricos".
Tales reservas se refieren al papiro Schmidt por lo que
concierne a Egipto y a los cuidados para las heridas de
guerra, que en la lliada y la Odisea parecen "muy sensatos y
positivos”, con lo que se comprueba, que también en el Egeo
- asi como en todo el mundo, incluyendo América - la cirugia
de urgencia parece ser la primera que se independiza de los
procedimientos del pensamiento magico y se encamina, en

sentido experimental.

Mas, ¢para, qué insistir en el andlisis de tan lejanos
periodos de la medicina? "Aun en nuestros dias, en medicina,
lo maravilloso esta muy lejos - observa Rey - de ser excluido
por la mayoria de las personas que pertenecen a nuestra
civilizacion”. No necesitamos aguzar el ingenio para
identificar tales elementos extra-cientificos: el tecnicismo y el
instrumentalismo han ofrecido un campo favorable a su
desarrollo; por otra parte nadie ignora el poder psicolégico de
la receta. Naturalmente, todo esto no se refiere a la medicina,

en cuanto cuerpo de doctrina, cada, dia mas cefiida al



8 Biblioteca “Humanior”

método inductivo experimental; pero no se olvide que al lado
de la clinica, y la, catedra existen las exigencias de una
medicina practica que se ejerce en contacto cotidiano con el
enfermo y su familia, y en ésta entran en juego nuevos
factores: la autoridad moral, el dominio del espiritu y un
verdadero "arte" profesional. Con actitud severa, se ha
reprochado a la medicina egipcia, que en, el papiro Ebers,
sobre un total de 875 recetas, solo 47 estan acompafiadas
por el diagnostico. Hay motivos para creer que solo desde el

800 este porcentaje ha dado sefales de ir mejorando.

De todas maneras, cabe preguntarse ¢desde qué
fecha la, medicina europea ha rechazado el raciocinio y los

métodos no-experimentales?

Todavia Paracelso indicaba las espinas del cardo
contra, los dolores "punzantes", el "bulbo" de la orquidea en
las afecciones del testiculo y contra la ictericia, la col, en
razon de su jugo de "color amarillo”, con lo que se venia a
especular sobre analogias de color, de forma y hasta de
vocablo.

Aun mas tarde, médicos como Ennemoser, Schubert y
Kerner, subyugados por los experimentos de Mesmer,
afirmaron que peculiares estados magnéticos o de
clarovidencia producen un conocimiento certero de la

enfermedad y revelan la terapéutica apropiada.

Recordemos, con modestia, que el primer ejemplo
pertenece al 500, y el segundo al 800. ¢No es realmente
curioso que Paracelso nos muestre una posicion mental en

absoluto coincidente con la del Caingud, que



Medicina y cultura 9

emplea la carne del buitre en las afecciones oculares "porque
el buitre goza de una vista extraordinaria" y la del Pilaga, que
cuando sufre de los pies se unta con grasa de ciervo? El Dr.
Pardal habla del "espiritu de participacion” en el capitulo | de
esta obra. En cuanto al segundo ejemplo, en nada se
diferencia del principio que gobierna la practica magico-
médica del clasico “doctor” americano, desde las Praderas de
Norteamérica hasta las Pampas, y muchas paginas del

presente tomo estan destinadas a ilustrarlo.

Como lo dije en la Introduccion General, al considerar
el programa de la Seccién C de esta Biblioteca, consagrada
a la descripcién del patrimonio cultural indiano, no podia faltar
un tomo dedicado a la medicina del indio. jTerrifico tema es

éste, no obstante su innegable atractivo!

En primer lugar, y a pesar de una bibliografia inmensa,
el terreno puede considerarse virgen. La razon resulta
evidente, si se reflexiona en la diferencia que existe entre
numerosas fotografias de los varios rincones de una region y
la representacion integral y panoramica de la misma:
aguéllas, por el variar de la iluminacion, de la escala y del
enfoque y por su naturaleza necesariamente fragmentaria, de
ningin modo permiten por si solas reconstruir una idea

organizada del conjunto.

Las que mas abundan son por un lado las
publicaciones de caracter monografico y por el otro los

ensayos de escritores localistas.



10 Biblioteca “Humanior”

Las primeras se proponen, por lo comun, estudiar uno,
sola planta medicinal y sus propiedades, y su grado de
utilidad puede medirse por la eficacia con que el autor ha
seguido el meétodo experimental, resistiéndose a las
seducciones del folklore. En cuanto a los escritos de interés
local, que hablan en nombre de un grupo aislado de indios,
por ejemplo del mexicano, del chileno y del paraguayo, hay
gue tener mayor cuidado critico, puesto que, voluntaria, o
inconsabidamente, por regla general se dejan llevar por un
sentimiento incoercible de sobrevaluacion, y afirman que el
Azteca, el Araucano o el Guarani han descubierto medios
terapéuticos infalibles, tales que en algunos casos la
medicina contemporanea ha llegado a redescubrirlos sélo

hoy dia, por aproximaciones sucesivas.

Un ejemplo realmente llamativo lo ofrece un autor, por
otra parte muy estimable por su informacion y fecundidad, al
guerer, con todos los medios que se presentan a su alcance,
demostrar lo sabiduria de los Guarani como clinicos. Segun
Bertoni, ninguna de las practicas curativas del hechicero
guarani puede ser confundida con la medicina magica. El
mismo sistema del médico chupador perteneceria a una
terapéutica revulsiva o de congestién pasiva, analoga a la,
provocada por las ventosas. "La chupada, o succion,
honestamente hecha, es un procedimiento serio y un
operador concienzudo y conocedor puede obtener de ella
gran utilidad'. Y también: "un buen suvandara (o chupador)

produce,



Medicina y cultura 11

rubefacciones y levantamientos que no pueden dejar de tener

sus efectos sobre ciertas dolencias”.

Podriamos abundar en citas; bastenos consignar que
de esta literatura han florecido ejemplares en todos los

pueblos, desde Canada hasta Cabo de Hornos.

Otro escollo importante de tales escritos, dominados
por la, "perspectiva, de valle", es que el pueblo X 0 Y aparece
como el solo que - con exclusién de todos los demas -
descubriera determinados medios terapéuticos, por la simple
razon de que los autores no han llegado a la concepcion - no
digo ya ecuménica - sino continental, de los problemas. Como
veran los lectores en la exposicion del Dr. Pardal, la verdad
es muy otra, y existen a menudo en varias regiones, tanto del
Norte como del Sur, conceptos terapéuticos y hasta drogas y
simples, que comprueban una intensa, circulacion de
invenciones, no ya solamente intra-americana, sino a veces

también extra-continental.

Otra exageraciéon bastante difundida, es la de hablar
de los conocimientos anatéomicos” del indio, fundandose en el
hecho de que algunos pueblos tenian un nombre para
distinguir cada porciéon del cuerpo o cada viscera; los mas

crédulos traen listas que llenan varias paginas.

En un error analogo incurren algunos americanistas, al
atribuir al indio el descubrimiento de la llamada "Sisteméatica
Natural", es decir, de un concepto organico y clasificador de
la naturaleza, que ponen al mismo nivel del Systema Naturae,
por el solo hecho de que algunas denominaciones indigenas

afectan la forma



12 Biblioteca “Humanior”

binominal. Esto fue enunciado en México por Paso y
Troncoso, para las denominaciones aztecas de especies
botanicas, por Raimondi en el Pera y en la Argentina, para los
nombres guarani de especies zooldgicas, por el doctor Jorge
Dennler en el reciente Congreso Internacional de Ciencias
Naturales de Mendoza (1937). El error consiste en reducir el
sistema clasificatorio de Linnaeus al empleo de la
nomenclatura binaria, mientras ésta obedece a normas de la
l6gica elemental y fue, como es sabido, una mera adaptacion
del concepto candnico de “definicion”, tal como aparecia en
la filosofia antigua: definitio fit per genus proximum et

differentiam specificam.

Todos ven qué complejidad de dificultades se
presentaba - en un campo del todo nuevo, particularmente
por la orientacion continental - al que se propusiese trazar la
historia de la terapéutica indiana. Apartandonos de la reunion
de las fuentes y luego de la consideracion critica de las
mismas, debemos recordar que existen también problemas
esencialmente etnolégicos. América, no es una unidad en el
terreno de las culturas, como no lo es en el de las razas.
Investigar, en el campo de la medicina, las diferencias, sin
perder de vista las congruencias, constituye una tarea de
suma delicadeza. No puede ser absuelta por un etnologo, ni
por un meédico, y la colaboracion de ambos se presentaba,
practicamente dificultosa. Lo ideal era un médico embebido

de cultura etnoldgica.

Hace ya, tres afios que he confiado el Lema al doctor

Ramoén Pardal. Es éste un trabajador de grandes me-



Medicina y cultura 13

dios, que, a pesar de haber publicado monografias clinicas
tan sefaladas por la prensa extranjera, como su Neumotorax
espontaneo, Buenos Aires 1934, ha encontrado también et
tiempo necesario para mantenerse en contacto con mis
estudios americanistas, cultivando durante varios afo tanto
los problemas de la culturologia moderna, como los del indio
en particular. Llegaron a apasionarlo particularmente las
cuestiones de la deformacion craneana y la trepanacion, las

gue le mostraron el camino de la terapéutica en general.

Mérito innegable de Pardal ha sido conservar un
comportamiento rectilineo y ejercer en este tomo una critica
de suma objetividad, sin dejarse conmover por los
exagerados amplificadores de la sabiduria indigena y tanto
menos por tos detractores del aborigen, que practican una

indiferencia sumamente fria e incomprensiva.

En el fondo, esta cuestion se reduce, también ella, al
valor cuantitativo y a la densidad del conocimiento: es
suficiente, para conservar la serenidad, que un autor no limite
su radio a un valle mas o0 menos angosto, ni a una sola region
0 pueblo, sino enfoque, con mirada mas amplia y labor
analitica menos superficial, un continente entero, o la
ecumene en su integridad. Alli confluyen todas las analogias
observadas y observables y todas las razones histéricas de
la unidad del pensamiento humano, asi como de sus

contrastes.

El conocimiento del desarrollo histérico de la medicina
europea ha permitido al Dr. Pardal superar todas las barreras

y contemplar cada hecho o sistema de



14 Biblioteca “Humanior”

hechos no ya para valorarlo, sino para comprenderlo,
abarcando las varias manifestaciones panoramicamente,
ademads que particularmente, por ser modalidades
particulares de hechos universales, clasificables dentro de la
historia de la medicina por una parte y de la etnologia por la

otra.

Esta vision de conjunto es, cabalmente, la primera, que
se ha ensayado, lo que constituye un motivo de mérito, pero,
sin duda, también de modestia, como corresponde a todas

las iniciaciones cientificas.

Cabe ahora la pregunta: - ¢La organizacion de un
nuamero tan copioso de documentaciones y nociones puede,
desde ya, ofrecernos la base para, delinear resultados? - En
otras palabras: ¢Qué nos ensefia la exposicion de Pardal
sobre las relaciones de los diversos tipos de medicina con las

diferentes culturas de América?

El hecho mas voluminoso es la presencia de un ciclo
de magia activa que ha invadido todo el doble continente. Las
bases espirituales de esta corriente son - desde el punto de
vista, de nuestro Neo-humanismo - mas elevadas que toda
otra, posicion de pueblos econémicamente mas refinados,
por representar el summum del poderio de la voluntad
consciente del hombre, pero el hecho es que esta forma es
llamada inferior, por ser peculiar de los pueblos con
economia, primitiva, recolectores y cazadores, También en
América se encuentra en estado de pureza entre recolectores
y cazadores, mientras en los pueblos encumbrados subsiste

en compaiiia,



Medicina y cultura 15

con otras formas, conservada en las capas mas bajas de la
sociedad. El pensamiento medico de este ciclo consiste en la
voluntad de maleficio o de beneficio puesta, en juego a través
de un agente intermedio (espiritu, genio). Su exponente mas
visible es el médico chupador y frotador, que se presenta en
Tierra del Fuego con el nombre de Khon, con el de Comasca
en el Perl, de Piache en el Orinoco y las Antillas y fue
observado - ademas - entre los Guarani por Lozano, en la
provincia de Buenos Aires por Azara, en Chile por Guevara,
y entre los Aztecas del interior por Alarcon y Serna, mientras
lo vié Catlin entre Los Pieles-Rojas. Sus collares de pezufia,
y, Mas aun, su maraca, lo acompafan en todas parles, desde

Canada hasta el Chaco.

El Shamanismo de tipo siberiano, en cambio, tiene una
difusibon menos generalizada; quedando especialmente
visible en los dos extremos de Alaska y Araucania con
sorprendente conservacion de caracteres esenciales, nos
ofrece un nuevo testimonio del hecho afirmado por
Nordenskitld, que el patrimonio de los pueblos australes de
América es de contenido nérdico, y lleva aun claros vestigios

de su procedencia subdrtica.

Otra masa, inmensa de pueblos, en el continente Norte
como en el Sur, que ocupan por regla una posicién oriental
respecto a las cordilleras, representan en América el ciclo de
los Agricultores inferiores o de la Azada. Contindan sus
médicos y hechiceros pagando su tributo a la magia activa,
pero aparece mayormente claro el papel de otra magia,

menos densificada alrededor del



16 Biblioteca “Humanior”

juego de una hipertrofica voluntad. Continllan sobamientos y
embrujamientos, como entre los cazadores, pero ya se
distingue, por su posicién de pasividad ante los poderes
extras-naturales, la evocacion y la comunicacién mistica.
También aparece mas desarrollado el concepto de la
adquisicion de la fuerza magica por medio de abstinencias y
penitencias, hasta la misma maceracion del cuerpo; concepto
gue en algunos pueblos andinos, como en el Chibcha, llegara
a la reglamentacion de un riguroso noviciado del aspirante al
sacerdocio (este pensamiento, de indudable esencia magica,
se desarrolla en todo el mundo y permanece adherido a

religiones tan elevadas como el Islamismo y el Catolicismo).

Los pueblos agricultores superiores, que pertenecen
todos al grupo racial de Andidos e Istmidos, junto con una
organizacion del estado fundada en la jerarquia de clases
sociales diferenciadas, con la monarquia a menudo teocrética
y la religion solar, nos revelan una, medicina de tipo
sacerdotal-teurgico, cuyo mas amplio desarrollo es visible en
México, donde muchas drogas reciben el poder curativo de
su naturaleza divina. También en el Perd, en la invocacion de
los dioses de las rocas y las aguas y en la costumbre del
acullico, vemos establecida una relaciéon entre el hombre y los
poderes extra-fisicos, cuyo caracter es sensiblemente menos
magico, al menos en su base. En la Araucania la futura Machi
oye la voz de Nguen-chen que la invita a dedicarse al
sacerdocio de sacrificante y médica, lo que sefala ya un

desarrollo pleno del sentimiento mistico.



Medicina y cultura 17

Por dltimo, la medicina del area de los antiguos
Pueblos, por medio de dibujos de diversos colores y de forma
tetrdgona, se halla implantada sobre una sabiduria
cosmogonica de tipo elevado, que ya ha dividido el espacio
horizontal en los cuatro cuadrantes de nuestra geografia
actual, y ella aparece también entre los Peruanos, en la
conocido ceremonia, de profilaxis publica y oficial llamada
Citua. Tales caracteres indican la presencia, del ciclo de las
Culturas Complejas, o de los Grandes Estados, el VII de
nuestra tabla (ver el tomo 1 de la Seccién A, paginas 86 y
197).

En cuanto a peculiares modalidades sacerdotales,
parece que los pueblos agricultores de un area tan inmensa,
como la que abarca no solo México y las Antillas, sino
también el habitat de Aruacos, Caribes y Tupi-Guarani,
sufrieron la dominacién de la cofradia, o, mejor dicho, de la
casta de los Pay o Payé. Que el Payé tuviese una base mas
amplia que la sola cultura amazonica, lo demuestra el nombre
del Piache de las Antillas y el del hechicero mexicano Payni,
en segundo término su peculiar condicion de perpetuo
viajero, que no reside en una aldea, sino llega a ella de
misteriosas lejanias, y en tercer término .la elevada autoridad
demiurgica y politica que se afirma alrededor de su persona
y a menudo forma esbozos de teocracias, aunque en ambitos
limitados. De qué origen racial fuera este "hombre de
medicina" y dénde se elaboraran sus conocimientos y

sistemas, no esta definitivamente averiguado, pero de



18 Biblioteca “Humanior”

seguro no nacié en el ambiente Tupi, dentro del cual fué

nombrado Pay o Caraibe.

En términos generales, el conocimiento de plantas
medicinales no es caracteristico de los pueblos recolectores
y cazadores: por lo que concierne al Gran Chaco, las plantas
conocidas por el indio pueden contarse con los dedos de una
mano. El verdadero desarrollo del médico herborista es
propio de los pueblos con agricultura y, mas propiamente, se
distingue un centro de intenciones araucano, uno caribe, otro

peruano, y un cuarto mexicano.

Otro grupo de importantes incognitas lo presentan las
maneras como han circulado las invenciones terapéuticas en

tan amplio escenario.

Sin duda hay que renunciar, también en esta materia,
a las faciles generalizaciones, pues, si por un lado existen
remedios que han conseguido una expansion casi ilimitada,
por otro lado tenemos la certeza de que otros nunca llegaron
a salir de un pequefio ndcleo indigena, constituido a veces
por diminutas aldeas. Sorprendente es que el empleo curativo
de la planta, medicinal mas importante de las que entraron en
la farmacopea oficial, la Quina, constituyd un secreto que
nunca, antes de los Europeos, habia salido fuera de la aldea
de Malacotas. En cambio el empleo cutaneo del Urucu
(Achiotl, Azafrao) se extiende desde las Tierras Calientes de
México hasta el Chaco, siempre a Oriente de la Cordillera, de
manera que la urucuizacion puede llamarse el “vestido” de los

Americanos con agricultura transitoria.



Medicina y cultura 19

Por lo que concierne a las drogas dinamogenas e
ilusiégenas, sin duda la difusion territorial de tales
invenciones etnoldgicas es inmensa, y por su cruzamiento
puede ser causa de deducciones erradas. He aqui

formuladas, con cautela, las conclusiones mas probables.

En primer lugar, cuando aparecen estas drogas en el
seno de pueblos recolectores, todo muestra que las
recibieron por aculturaciones de los pueblos agricultores

Vecinos.

En segundo lugar, hay que distinguir entre la simple
accion dinamoégena de la mateina y theobromina, junto con
débiles cantidades de cocaina absorbidas por masticatorio de
hojas, y la poderosa accién alucinatoria e inebriante de las
Daturas y otros toxicos violentos. Si descartamos la infusion
de llex, cuyo conocimiento por los Guarani con fines extrafios
a los rituales es discutido, y de todos modos no pudo tener
una difusion territorial extensa, encontramos que el Cacao fue
tipico de los Mexicanos y otros istmicos, y la masticacion de
la Coca de los Peruanos; es decir, que las drogas empleadas
con fines realmente dinamdégenos, fueron peculiares de los

dos pueblos més encumbrados de América.

En cambio los brebajes con efectos embriagantes
intensos son propios del Alto Amazonas, tanto los que tienen
por base la Banisteria, cuanto los de la Datura; aunque estos
ultimos hayan logrado amplificar, un tanto su difusion, los
primeros quedaron enquistados en el sector de origen, que,

por ser el centro también de otros



20 Biblioteca “Humanior”

toxicos usados en la caza y la pesca, a buen derecho merece

el titulo de "provincia de los venenos".

Una marcada distincion hay que hacer para los téxicos
derivados de las Piptadenias, pues éstos pertenecen a los
Amazonidos orientales, y por una parte se han extendido, con
la migracion Arauco-Caribe, a las Antillas, y por la, otra, con

la expansion meridional de los Tupi, al Paraguay.

Volviendo por un instante a la Coca, harto conocida es
la coincidencia entre la masticacion del Betel por los
indonesios y de las hojas de la primera por los Peruanos, en
ambos casos con el agregado de una substancia alcalina,
pero nadie ha formulado més explicitamente esta correlacion,
de como lo hizo Ulloa: “La planta, la hoja, la manera de usarla,
sus cualidades, todo es lo mismo”. Optimamente ha obrado
Pardal al aceptar esta evidencia, sin rehuir la confrontacion
de un elemento americano con otro de un patrimonio extra-

continental.

Igualmente ha obrado con seguro criterio al seguir los
canones de la indagacion culturolégica en la cuestion de la
trepanacion del crédneo. La frase de Mac Gee ‘no hay
paralelismo entre la trepanacion y la cultura” esta plenamente
desmentida, por las demostraciones con que termina el Cap.
VI, y otra vez en esta ocasion se ilumina una obscuridad
sudamericana con la observacion de un fendmeno del

Océano Pacifico.

La idea le las “drogas paralelas” de que habla

Hartswich puede subsistir sélo a condicion de que se



Medicina y cultura 21

renuncie a la doctrina, hoy inaceptable, de que fueran
encontradas por el hombre en diversos lugares de la tierra,
sin que se tuviesen conocimientos reciprocos. Antes de
aseverar tal independencia de invenciones, tomando el
ejemplo de las varias especies del género Piper que, con
idéntica finalidad terapéutica, son usadas en la India, Malucas
y Polinesia (respectivamente Piper cubeba, P. siriboa y P.
methysticum) y en México, Perl, Bolivia y Paraguay
(respectivamente P. medium, P. angustifolium, P. reticulatum
y P. jaborandi), se imponia destruir dos érdenes de hechos:
1°, este agente medicinal no aparece en Ameérica en los
pueblos cazadores y recolectores; 2°, el conjunto de los
pueblos que lo poseen en América forma con los pueblos que
lo poseen en Oceania un complejo cuya congruencia ha sido
ya suficientemente ilustrada en la economia, la organizacion,

y varios otros componentes del patrimonio cultural.

En cuanto a la, importancia, aparentemente muy
grande, que el doctor Pardal acaba de atribuir a las drogas
inebriantes e ilusidbgenas, téngase bien presente que éstas,
ademas de servir para los mas distintos fines de la vida
religiosa y social, no exclugendo el empleo afrodisiaco,
evidencian conexiones muy intimas con los sistemas
curativos y particularmente con la preparacion psicolégica vy,
diriamos, metapsiquica, del médico indigena, lo que no solo
justifica, sino también reclama, su inclusion en un tratado de

medicina.

Estos son, en resumen, los lineamientos esenciales a

gue nos lleva la lectura del libro de Pardal, junto con



22 Biblioteca “Humanior”

otros muchos resultados de importancia, especialmente los
de orden critico sobre la valoracion desapasionada de los
medios terapéuticos indigenas. La desorientacion que reina
en esta materia procede de los escritos de la Conquista, en
los que refleja el estupor ingenuo de los Cronistas ante el
herbolario del médico aborigen, que para ellos constituia un
hecho nuevo e inesperado. Del todo analogo fue el estupor
de aquellos Cruzados los cuales, postrados en sus tiendas y
llenos de desprecio por los "infieles", fueron curados de sus
dolencias y llagas por los médicos que graciosamente les
enviara el Soldan desde el campo enemigo, con lo cual el
Occidente tomé intimo contacto con la medicina, persa-
arabe. Que ésta perdurara en los dias de la Conquista no es
un misterio para nadie, y malos jueces de la terapéutica
indigena pudieron ser aquéllos que en, las visceras del tapir

y de la vicuia, buscaban "apreciable Piedra, de Bezoar".

En este asunto la, Unica palabra justa puede decirla el
laboratorio, cuando se investiguen las propiedades de cada
droga con el rigor metodico que exige la ciencia moderna. El
presente libro aporta los fundamentos que permiten moderar
las excesivas y arbitrarias opiniones que reinan sobre el
propésito, lo que por si solo seria suficiente para, asegurar a

su autor la gratitud de todos los Americanos.
Buenos Aires, ultimos dias de abril de 1937.

J. IMBELLONI



MEDICINA ABORIGEN
AMERICANA

Por el Dr. RAMON PARDAL







INDICE

PRIMERA PARTE
ETNOLOGIA MEDICA

Cap. I. — EL ARTE DE CURAR DEL INDIO Y LA MEDICINA PRIMITIVA

Preliminares. - Doctrina de la enfermedad y conocimiento nosografico: a) el
cuerpo extrafio; b) teoria de la emanacion. - Diagnéstico. - Terapéutica. - El
principio de participaciébn en terapéutica. - La botica repugnante. - Métodos
auxiliares del tratamiento y su instrumental primitivo. - Cirugia. Anestesia.
Resumen.

Cap. Il. — LA MAGIA MEDICA

El pensamiento magico. - El Shamanismo propiamente dicho. - Significado de la
Medicina Magica. - Ceremonias magicas araucanas. - Extraccibn magica del
"quid" maligno por succion. — Casilla transportable de los indios Choco. - La
magia entre los indios del Chaco Argentino. - Bolsas magicas de medicina, sin
medicamento. - El encantamiento por simbolos cosmogénicos con tierras de
colores. - La magia natural en la determinacion del maleficio (simpatica y
analdgica). - Profilaxis magica de las enfermedades.

SEGUNDA PARTE
MEDICINA DE LOS GRANDES PUEBLOS INDIGENAS
Cap. lll. — MEDICINA DE LOS TUPI-GUARANI

El Payé y la magia - La enfermedad por embrujamiento. - Drogas ilusibgenas en
el diagnéstico: la Parikd. - La urucuizacion. - Escarificaciones o sajaduras. - Los
alcalinos. - Las ventosas. - Tratamiento de las heridas: la Copaiba; Ulceras
rebeldes: Guapoi; ulceraciones cancroides: Penaihva. - Las cicatrices y los
aceites de Icica, Myroxylon y Protium- Tratamiento de heridas ponzofiosas. -
Hemorragias. - Afecciones intestinales: Paico, Amambay-Guazu, Guapoi e
Ipecacuana. - Otras drogas: Jaborandi, Guarana. - Fiebres; afecciones urinarias.
- Obstetricia y Ginecologia. - Puericultura y cuidado de los prematuros. - La grasa
de Tambu en la alimentacion del nifio,

31

56

93



26 Indice

Cap. IV, — MEDICINA DE LOS ARAUCANOS

Caracteres generales, - Magia y empirismo. - Los Machi: caracter y atributos;
condiciones psicoldgicas; conocimientos y conceptos metafisicos sobre la
enfermedad; aprendizaje; ceremonias de iniciacion. - La mujer Machi: la vocacion
y el "llamado de Nguen chen"; aprendizaje; iniciacion; el Rehue. - La medicina
magica y su ceremonial: EI Machitin y sus diversas formas. - Los distintos
practicos de la medicina: Ampive, Gutave, Vileu, Cupove. - Practicas quirirgicas.
- Sangrias. - Anestesia y Datura Ferox. - Materia médica de origen animal. - La
magia simpatica y el espiritu de participacion. - Materia médica vegetal. -
Repertorio de plantas medicinales.

Cap. V. — MEDICINA DE LOS INDIOS DEL ANTIGUO PERU.

Los cronistas y los conocimientos practicos de los indios. Enfermedad por "quid"
maligno y tratamiento magico. - Tipos de practicos y médicos hechiceros: Ichuri,
Comasca, Sancoyoc y otros. - Profilaxis colectiva por la magia. - Prondstico
oracular y aruspicial: la "limpia del Cui"; el Huayhuachu. - Practicas quirdrgicas e
instrumental. - La documentacién arqueoldgica. - Materia médica; sus
persistencias en los mercados populares. - Los Callahuaya. - Principios de
clasificacion botanica. - Materia médica de origen animal. - Remedios de origen
vegetal. - Drogas del reino mineral. - Puericultura y medicina infantil.

Cap. VI. — LA TREPANACION DEL CRANEO EN EL ANTIGUO PERU.

El "Inca Skull* de Squier. - Su estudio por Broca y Nelaton. La trepanacion entre
los habitantes del neolitico Europeo. - Concepto de la trepanacién: in vivo
(quirargica) y post-mortem (para obtener amuletos). - Trepanacion del antiguo
Perd. Trabajos de Mantegazza, Mufiiz y Mac Gee, Lorena, Matto y Lavoreria. -
Los estudios de Tello. - Expedicién de la Universidad de Yale e investigaciones
de Mac Curdy. - Trabajo de Bello. - Examen analitico de los hechos. - Forma de
las incisiones. - Instrumental. - Técnica. - Objeto de la trepanacién. - Concepto
culturolégico de Wolfel. - La trepanacién de los pueblos primitivos actuales:
Melanesia. - La prétesis oclusiva. - El bisel por retoque. - Radiologia.

Cap. VIl — LA PATOLOGIA Y LA CERAMICA DEL PERU

Representacion de enfermedades y actos médico-quirargicos. - El problema de
los huacos antropomorfos con mutilaciones.

119

149

186

217



Indice

- Historia del tema: Ashmead y el Congreso de la lepra en Berlin; opiniones de
Virchow, Polakowsky, Von den Steinen, Jiménez de la Espada. - Mutilaciones
punitivas y mutilaciones patolégicas. - La Lepra, la Sifilis, la Uta. - El problema en
Buenos Aires: Lehmann-Nitsche. - Los autores peruanos y la Uta. - El asunto en
la Academia de Medicina de Paris: Landouzy y Fournier. — Tello y la sifilis. -
Elementos de la cuestiéon: mencién de las enfermedades en escritos antiguos;
etimologia de la palabra Uta; diagnéstico actual (Leishmaniosos y Blastomicosis).

CAP. VIIl. — MEDICINA INDIGENA DEL ANTIGUO MEXICO.

Existencia de dos formas. - La forma primitiva en los pueblos pequefios y en los
campos. - La medicina en las ciudades. - Los elementos nuevos: medicina
Telrgica, medicina astrologica. - Enseflanza y ejercicio de la medicina. - Los
practicos de la medicina; el Ticitl, el cirujano y traumatdlogo; el flebotomo; la
partera. - Empleo de los ilusibgenos para el diagnéstico. - Conocimientos de
botanica y observacion de plantas medicinales, - Cirugia y patologia externa. -
Tratamiento de las heridas. - Sangrias y sajaduras. - Los Temazcalli. -Obstetricia
y magia. - Pediatria y magia. - Materia médica: purgantes vegetales; vomitivos;
diuréticos; sudorificos; ocitocicos; antidiarreicos; medicamentos dermatoldgicos.

TERCERA PARTE
DROGAS DINAMOGENAS, ESTUPEFACIENTES E ILUSIOGENA

Cap. IX. — Los Caféicos

Cap. X. — La Coca

Cap. XI, — El Peyotl

Cap. Xll. — Ayahuasca y Yajé
Cap Xlll. — Las Daturas

Cap. XIV. — El Ololiuhqui

Cap XV. — Las Piptadenias

CUARTA PARTE
DROGAS AMERICANAS EN LA MEDICINA MODERNA
Cap XVI — BALANCE POSITIVO DE LA MATERIA MEDICA INDIGENA

27

235

273

285

299

311

321

328

333

345



ABREVIATURAS
Empleadas en la bibliografia

"A, A. E. F." - Archivio per I'Antropologia e la Etnologia; Florencia.

"Am. A." - American Anthropologist; Menasha, Wisconsin, U. S. A.

"A.M. BA.” - Anales del Museo Argentino de Ciencias Naturales; Bs. As.

"A. M. M." - Avales del Museo nacional de México; México.

"An. U. Ch." - Anales de la Universidad de Chile; Santiago de Chile.

"ANTHR." - Anthropos; Moedling (Viena).

"A. S. C. A" - Anales de la sociedad cientifica argentina; Bs. As.

"B. G. L." - Boletin de la sociedad geografica de Lima; Lima.

"B. M." - Brazil médico; Rio de Janeiro.

"B. M. J. L." - British medical journal of London; Londres.

"B. M. Ch." - Boletin del Museo Nacional de Santiago de Chile; S. de Chile.

"B. S. A. P." - Bulletin de la Societé d'Anthropologie; Paris.

"C. I. A" - Congreso Internacional de Americanistas; con sedes diversas.

"C. M. L." - La crénica médica; Lima.

"D. M." - El dia médico; Buenos Aires.

"I'' - Inca; Lima.

"l. B. F." - Instituto de Botanica y Farmacologia; Buenos Aires.

"J. A. P." - Journal de la Société des Américanistes de Paris; Paris.

"J. P. Ch." - Journal de Pharmacie et Chimie; Paris.

"L'A." - L'Anthropologie; Paris.

"P. M. A." - La prensa médica argentina; Buenos Aires.

"R. A." - Revue d'Anthropologie; Paris.

"R. A. R." - Rivista di Antropologia; Roma.

"R. Ch. H. G." - Revista chilena de Historia y Geografia; Sgo. de Chile.

"R. Ch. H. N." - Revista chilena de Historia Natural; Sgo. de Chile.

"R. E. A. Ch." - Revista del Museo Etnoldgico y Antropoldgico de Chile; Santiago
de Chile.

"R. G. A." - Revista Geografica Americana"; Buenos Aires.

"R. L. A." - Revista médica latino-americana.; Buenos Aires.

"R. S. M." - Rivista di Storia delle Scienze Mediche e Naturali; Siena.

"R. U." - Revista Universitaria; Organo de la Universidad Mayor de San Marcos;
Lima.

"S. M." - La semana médica; Buenos Aires.

"V. B. G. A." - Verhandlungen der Berliner Gesellschatft fiir Anthropologie,
Ethnologie und Urgeschichicte; Berlin.

"Z f.E." - Zeitschrift fur Ethnologie; Berlin.



PRIMERA PARTE

ETNOLOGIA MEDICA






CAPITULO |
EL INDIO Y LA MEDICINA PRIMITIVA

Nuestros conocimientos sobre la Medicina aborigen americana, en la época
del descubrimiento y conquista del continente, son necesariamente fragmentarios,
por carecer de tradicion escrita autéctona.

Lo que se sabe y lo que se infiere, se ha reconstruido de acuerdo con los
siguientes elementos:

1° lo que relataron los cronistas

2° los restos Oseos (esqueletos, craneos y huesos aislados) y los
testimonios de naturaleza arqueoldgica (instrumentos, dibujos,
ceramicas)

3° las observaciones llevadas a cabo en los pueblos o tribus que aun se
encuentran en estado natural

4° las costumbres, remedios y procedimientos cuyos restos se conservan
en la medicina popular.

La medicina de los indios que viven en estado primitivo o semicivilizados, o
gue aun viviendo en contacto con los blancos conservan sus costumbres e ideas
fundamentales, se puede conocer por medio de los relatos o descripciones de
viajeros, exploradores y etnografos.

Por el estado de la medicina de estos grupos aborigenes se puede inferir la
de los antiguos, mediante la comprobacion de una supervivencia de conocimientos
y procedimientos ancestrales.

Por todo ello se deduce que en la América precolombina, y en los pueblos de
la misma que aun no se adaptaron a lo que llamamos civilizacion moderna, la
medicina presentd y



32 R. Pardal: Medicina Aborigen

presenta, en la doctrina como en la practica, las caracteristicas fundamentales de
la llamada medicina primitiva, a base de magia, empirismo y practicas quirargicas
de necesidad inmediata.

Las ideas médicas, en todo lugar y época, fueron originadas y estuvieron
impregnadas por el sistema mental del pueblo que las creara.

La mentalidad del primitivo o del semicivilizado es de naturaleza mistica, pues
considera espiritualizada toda la naturaleza y el cosmos visible, sensible y
presumible, sin que para €l exista separacion entre los hechos naturales y los
extranaturales, pues estos Ultimos se contindan, se complementan, se confunden y
conviven con aquéllos.

Este tipo de pensamiento se ha intentado describirlo de acuerdo con sistemas
creados a posteriori por el hombre blanco, para explicar o describir didacticamente
ciertos hechos; asi se cre6 el concepto del animismo de Tylor y el de la mentalidad
prelégica de Lévy-Bruhl. Hasta cierto punto ellos recuerdan las hipotesis que en
matematica se formulan para resolver problemas por reduccion al absurdo.

De acuerdo con su sistema mental mistico o espiritualista, las causas de las
enfermedades fueron para el indio también de caracter espiritualista.

Para luchar contra tales causas emple6 como procedimiento lo mas
adecuado para combatir a los espiritus: la magia en sus diversas formas, y
especialmente mediante un espiritu o espiritus subyugados o invocados para luchar
contra otros. Por esto la medicina aborigen americana ha sido y es
fundamentalmente de caracter magico.

Solo en las afecciones externas, con manifestaciones visibles o tangibles, las
gue podia considerar un efecto, como heridas, ulceraciones, fracturas, luxaciones,
etc., empled el ingenio y la experiencia, obteniendo resultados bastante felices.

Para el estudio de conjunto de la medicina aborigen



El indio y la medicina primitiva 33

americana, que catalogamos dentro del tipo de la llamada medicina primitiva,
pasaremos en revista los siguientes elementos:

1° la medicina, con el examen de las doctrinas sobre la produccion de la
enfermedad y el conocimiento nosografico

2° la terapéutica y la materia médica

3° la cirugia.

Doctrina de la enfermedad y conocimiento nosogréafico:

a) El cuerpo extrafo

El sistema mental de cada época y lugar, asociado en grados diversos a la
observacion empirica o sistematica, determina las teorias sobre la esencia de la
enfermedad; el procedimiento médico o terapéutico estara condicionado por tales
teorias.

Los tratadistas de historia de la medicina, al ocuparse de la medicina
primitiva, consideran el hecho objetivamente y en su aspecto externo, describiendo
como caracteristicas de la teoria de la enfermedad entre los primitivos:

1° la doctrina del cuerpo extrafio
2° lateoria de las emanaciones

3° el concepto tipolégico o de enfermedad local, definiendo a ésta por la
topografia del dolor o por el sintoma mas saliente.

La teoria mas antigua de los pueblos primitivos acerca de la enfermedad,
segun Hofslaeger, ha sido la del cuerpo extrafio.

Segun ella el hombre primitivo y el semicivilizado, al observar que las
afecciones elementales quirurgicotraumaticas, por accidentes o heridas de
combate, eran producidas por cuerpos extrafios que venian desde afuera, tales
como espinas, flechas, piedras, etc., extendid el concepto del cuerpo extrafio a las
enfermedades internas.



34 R. Pardal: Medicina Aborigen

Con el mismo criterio concibi6 como factores determinantes de
enfermedades internas, los cuerpos extrafios que penetran de un modo natural
(venenos, parasitos, alimentos echados a perder) o constituidos por los elementos
de sostén de la vida, (aire, sangre), los que por alteracion o estancamiento en su
curso, se comportan como tales.

Cuando no pudieron explicar por medios naturales la enfermedad - dice
Diepgen - los primitivos pensaron en lo sobrenatural o extranatural, y asi nacioé en
su espiritu el concepto de enfermedad por cuerpos extrafios sobrenaturales
(demonios, espiritus malignos) o determinados por emanacién magica.

Segun la teoria de las emanaciones, cuya importancia en la concepcion de
los primitivos ha sido subrayada por Karutz, todos los objetos y seres del mundo se
influencian reciprocamente por sus emanaciones, existiendo emanaciones de
belleza y de fealdad, de fortaleza o debilidad, y finalmente de salud o enfermedad.

La medicina aborigen americana se adapta a tales caracteres; pero el criterio
historiogréfico y el médico no lo explican todo. Hay puntos que no se pueden
discriminar sino por medio de la antropologia y la etnologia.

En patologia médica, al considerar una enfermedad, se estudian en
particular: la etiologia (causa), la patogenia (mecanismo), el cuadro clinico y su
diagnéstico.

Los tratadistas de la historia de la medicina, al considerar el asunto, han
tenido en cuenta casi exclusivamente la patogenia. La etiologia de las
enfermedades es para el primitivo de caracter magico o espiritual, y s6lo con ayuda
de la etnologia se llega a comprender su significado.

Para la mayoria de los pueblos primitivos la enfermedad y la muerte
constituyen hechos inexplicables, pues, segun su criterio, el hombre seria inmortal,
y por lo tanto la enfermedad y la muerte no podrian sobrevenirle sino como conse-



El indio y la medicina primitiva 35
cuencia de una mala influencia magica, de origen divino, humano o de ultratumba.

La enfermedad, por lo comun, es considerada por ellos el producto de un
agente invisible e intangible, concebido de diversas maneras.

Por eso, cuando Diepgen, entre otros, habla de una extension del concepto
de cuerpo extrafo natural, al de cuerpo extrafio de origen sobrenatural, se aproxima
a la realidad de los hechos, pero su formula no es completa.

Para el pensamiento del contemporaneo civilizado, el mundo invisible de los
espiritus determinantes de la enfermedad es algo exterior a lo que nosotros
llamamos la Naturaleza, pero para el primitivo, estos dos mundos no forman mas
gue uno. Los elementos misticos son tan naturales como los otros.

Im Thurn, hablando de los indios de la Guayana, dice: "La idea de que los
dolores son causados por cuerpos extraios incrustados en las carnes del paciente,
estd ampliamente difundida entre los pueblos no civilizados del mundo entero, como
se sabe desde largo tiempo; pero no se ha hecho resaltar suficientemente que ese
cuerpo extrafo - por lo menos entre los indios de la Guayana - es a menudo, Si no
siempre, mirado, no simplemente como un cuerpo natural, sino como la forma
materializada de un espiritu enemigo".

Respecto del reumatismo, los Cheroki piensan que esta enfermedad es
producida por el espiritu de los animales a quienes han muerto en la caza,
especialmente los ciervos, los cuales se introducen en el cuerpo del cazador con
deseos de vengarse; por ello designan a la enfermedad con un nombre figurado que
viene a significar mas o menos lo que se introduce o aquél que se introduce, y es
considerada como un ser vivo, enviado por el Jefe de los ciervos para que se
introduzca en los miembros del cazador.

Este concepto de la enfermedad de origen magico, deter-



36 R. Pardal: Medicina Aborigen

minado por venganza del espiritu de un animal muerto sobre su cazador, se
encuentra en diversos lugares. Von den Steinen consigna que entre los Bororé del
Brasil ocurre lo mismo. "Un cazador cae enfermo o muere; ¢a quién atribuir esta
villania?. . . al espiritu de un animal muerto en la caza, que se venga".

El quid maligno en numerosos casos no actlia produciendo perturbaciones
de cardcter fisico objetivo, como dolor, fiebre, vomitos, diarreas, sino que su accion
es puramente consuntiva, depresiva o psiquica, por desarreglos o perturbaciones
en el alma.

Al lado de estas perturbaciones de salud por introduccion de un espiritu o
quid extrafio, tienen importancia, para el indio, los estados de enfermedad
determinados por la fuga, extraccion o substraccion del espiritu o del alma, o una
de las almas del paciente. En América los ejemplos son numerosos. Recordaremos
la frecuencia de enfermedades por "susto" o "pérdida del animo" en el Peru antiguo
y moderno, y la substraccion del espiritu por entes malignos, entre los actuales
Toba-Pilaga del Chaco argentino, consignadas por Palavecino y Arnott.

b) Teoria de la emanacion

Entre los indios americanos tenemos una prueba representativa del concepto
primitivo de la enfermedad por emanacion, en las denominaciones de las mismas
empleadas por los Incas, y en sus ideas sobre el Kaikar.

El aire, conductor de emanaciones magicas, era para ellos, segun veremos
al tratar el asunto en el capitulo pertinente, el factor determinante de muchas
enfermedades cutaneas, nerviosas, pulmonares, intestinales, hasta tal punto que el
vocablo aire (Huaira) forma parte integrante del nombre de la enfermedad. Asi
tenemos:

Husnha Huaira: eczema.



El indio y la medicina primitiva 37

Jurra Huaira: urticaria.

Sullu Huaira: enfermedad de la piel.
Cceho Huaira: tétano-lumbago.
Aya Huaira: (epilepsia.

El Kaikar consistia en un estado particular caracterizado por opresion,
decaimiento y dolor de cabeza, que podia llegar al desvanecimiento.

El Kaikar en su significado més amplio, abarcaba el mal de montafia, el mal
por exhalaciones de las tumbas, el ocasionado por el espiritu de los muertos y el
determinado por las Divinidades de la Montafia.

Desde el punto de vista del conocimiento y descripcién de las entidades
morbosas, como lo ha subrayado Hoefler, las enfermedades internas para los
pueblos primitivos o semi-civilizados se caracterizan exclusivamente por las
manifestaciones dolorosas a que dan lugar o por su sintoma mas saliente.

Un concepto anatdmico de la enfermedad sélo puede alcanzarse cuando se
conocen las visceras y sus funciones.

Para citar ejemplos americanos, recordaremos las denominaciones
empleadas por los Incas:

Zamai Piti (respiracion quebrada): neumonia.
Chaqui Oncoy (morbo que consume): tuberculosis.
Rupa Chucchu (calor y escalofrio): fiebres paltdicas.
Uma Nanai: cefalalgia, congestion cerebral.

Sonco Nanai: dolores y disturbios intestinales.

Aun entre los pueblos cuyo tipo de civilizacion es mas proximo a la de los
blancos, la nosografia o descripcion de las enfermedades y los métodos de examen
fueron rudimentarios.

Las pretendidas pruebas de su habilidad o de su grado de conocimiento en
el arte de la exploracion médica de los sintomas o signos, solo constituyen opiniones
personales que consignaremos sin compartir.

Asi, como veremos en el capitulo sobre los Araucanos, Molina decia que
tenian buenas "nociones del pulso”. Gar-



38 R. Pardal: Medicina Aborigen

cilaso consigno que estando Atahualpa en la prision, vinieron a verlo los indios, y
gue le tomaron el pulso en la "junta de las cejas". Lastres, del Peru, ha publicado
las figuras de vasos de cerdmica en los cuales se ha querido ver a médicos indios
examinando enfermos.

Diagnodstico

La concepcion mistica de la enfermedad origina procedimientos correlativos
de diagndstico. Por ello, ante todo, se trata de saber cudl es la fuerza o influencia
maligna que se ha apoderado del paciente, qué maleficio se ha ejercido sobre él, y
cudl es el ser vivo o muerto que tiene interés en el sufrimiento o la muerte del
enfermo.

Este diagnostico tiene que ser hecho por un hombre con cualidades
especiales para entrar en contacto con las fuerzas misteriosas y con los espiritus, y
con poder para combatirlos y expulsarlos. Este es el médico hechicero o Shaman.

El primer cuidado del Shaman sera el de colocarse en estado especial, para
comunicarse con las fuerzas o los espiritus y ejercer sobre ellos los poderes que
posee. "De alli - dice Lévy Bruhl - toda una serie de operaciones preliminares que
duran muchas horas o toda una noche: ayunos, intoxicaciones, trajes especiales,
ornamentos magicos, encantamientos, danzas agotadoras, transpiracion excesiva,
a tal punto que el Shaman llega a perder el conocimiento o a ponerse fuera de si,
realizdndose entonces lo que se llamaria un desdoblamiento de la personalidad. El
se ha hecho insensible a todo lo que lo rodea, pero, por el contrario, se siente
transportado al mundo de las realidades intangibles e invisibles, al mundo de los
espiritus, o por lo menos, entra en comunicacion con ellos. En este momento el
diagndstico se hace por intuicidn y por consecuencia sin error posible; segin su
mentalidad el paciente y los suyos creeran ciegamente".



El indio y la medicina primitiva 39

El diagnostico no se hace por lo tanto mediante un examen o0 una
comparacion de los sintomas fisicos 0 mentales, sino por intuicion en estado de
trance o por la magia adivinatoria 0 por métodos oraculares o aruspiciales. Son
indiferentes al examen de los sintomas fisicos, porque "no es el cuerpo, ni son los
organos visibles lo que determinan la causa del mal: es el alma o el espiritu el que
esta atacado y por lo tanto no tiene objeto la observacion de los sintomas visibles".

En los casos dificiles el primitivo utiliza como auxiliares del diagnéstico y
prondstico, ademas de los presagios y agleros y la consulta de los oraculos, el
hipnotismo y las visiones en éxtasis. El estado de éxtasis lo procuraba el médico al
enfermo y a si mismo, por la sugestion, el hipnotismo o por medio de drogas
ilusiégenas y estupefacientes.

Al tratar de las drogas ilusibgenas y estupefacientes del indio americano,
veremos cOmo éstos han usado para entrar en trance, al hacer el diagnéstico y el
pronostico, el Peyotl en Méjico, el Ayahuasca en el Nordeste del Amazonas, las
Daturas entre los Zaparo actuales y los Mayo y la Parica o Cevil entre los antiguos
Tupi-Guarani y los actuales Mataco, entre otros numerosos ejemplos.

Terapéutica

Siendo la etiologia de las enfermedades de caracter magico o espiritual, el
tratamiento fue necesariamente de la misma naturaleza. Asi nacieron un gran
namero de ceremonias para alejar por medio de la magia la causa de la enfermedad
y también para efectuar su profilaxis.

Bajo el punto de vista patogénico, hemos dicho que el quid maligno actuaria
mecanicamente a la manera de un cuerpo extrafo; por ello, en la mayoria de los
pueblos primitivos, la enfermedad era tratada asociando a la magia la extraccion
mecanica por succion y sobamiento.



40 R. Pardal: Medicina Aborigen

Lévy Bruhl sintetiza asi la practica ritual de los médicos primitivos sobadores
y succionadores: "ElI Doctor, cuando ha terminado sus encantamientos y sus
operaciones magicas, mientras estd en comunicacion con los espiritus, aplica la
boca sobre la parte enferma, y después de un esfuerzo de succién mas o menos
prolongado, muestra con aire de triunfo al paciente y a los asistentes un pequefio
trozo de hueso o piedra u otra substancia. Todos creen que lo ha extraido del cuerpo
enfermo. El cuerpo extrafio no seria la causa sino la, forma materializada de un
espiritu maligno".

Para expulsar el quid maligno introducido en el organismo se emplearon y se
emplean los medios que la experiencia habia ensefiado a usar contra los enemigos
naturales: gritos, ruidos de sonajas, matracas y mascaras horribles, con dientes de
tigre y pieles de animales; con ellas se cubria el médico para espantar o alejar, con
astucia o engafio, a los espiritus malignos.

Por otra parte, como el indio considera a los entes imponderables que rigen
los destinos de los hombres, sometidos a todas las pasiones humanas y por lo tanto
accesibles a los ruegos, donativos y cohechos, recurrieron a éstos, por medio de
alguien que supusieron con poderes y entendimientos para ello: el médico
hechicero, llamado "Shaman" por los etndlogos.

No obstante ello, el concepto méagico ha sido siempre acompafiado de ciertas
dosis de empirismo y de observacion.

La practica magica - ha dicho Diepgen - encierra siempre un nucleo empirico.
La magia - afiade Maxwell - contiene en embrion la ciencia, y el nacimiento y
progreso de esta Ultima parece haber consistido en un lento y largo proceso de
separacion de lo falso y lo verdadero contenido en las practicas de la primera.

La medicina empirica aborigen dirigi6 su accion a la eliminacion de los
cuerpos extrafios naturales (cuerpos extrafios



El indio y la medicina primitiva 41

propiamente dichos y estancamientos patolégicos de substancias naturales) por
medio de purgantes, vomitos, estornudatorios, diuréticos, sangrias, sudorificos
(Jalapa, Ipecacuana, Jaborandi, Veratrina).

El empirismo cre6é asi un cuerpo de medicamentos y practicas. La flora
suministré una cantidad de medicamentos, que la experiencia reunioé y consagro,
constituyendo lo que podriamos llamar el balance positivo de la terapéutica
indigena, incorporado a la medicina universal, entre cuyos remedios de procedencia
aborigen americana se encuentra la Ipecacuana, la Quina, la Coca, la Jalapa, el
Chenopodio, la Copaiba, el Podofilo, los Balsamos del Peru y de Tolu, el Jaborandi,
la Poligala, la Ratania.

Pero si los reinos animal, vegetal y mineral suministraron remedios que se
usaron a raiz de los resultados de una experiencia que el tiempo consagraria,
también se usaron por las propiedades de orden espiritual y magico que se les
suponia, o por lo que se ha llamado entre los estudiosos de la mentalidad primitiva,
el espiritu de participacion.

En realidad es pequefio el nimero de plantas realmente Utiles, si se compara
con la extraordinaria cantidad de plantas empleadas por el indio, consignadas por
los cronistas, viajeros, historiadores, etc., cuyas propiedades no han sido
comprobadas, y a menudo no resisten a un analisis superficial.

Un hecho que podria inducir a engafio a observadores superficiales acerca
del valor de los conocimientos, es la posesion de drogas que fueron incorporadas a
la medicina contemporanea. Se trata de un hecho de caracter general sin valor
positivo. La terapéutica ha nacido en la sociedad antes del conocimiento de las
enfermedades y del desarrollo de lo medicina, como arte o como ciencia.

El poder curativo de los medicamentos no consistia tanto en su composicion
como en las virtudes de caracter magico



42 R. Pardal: Medicina Aborigen

gue poseian o gue una voluntad extra natural o una practica magica les incorporaba
0 asociaba.

Broocke consigna que los Dayaco "no hacen caso de una droga sino cuando
ella ha sido objeto de pases misteriosos y de acuerdo con instrucciones
interminables para saber como tomarla, en qué posicion y qué encantamientos
repetir mirandola".

Nassau en su obra sobre los primitivos de Africa del Oeste refiere que "las
drogas producen sus efectos, no como las nuestras, por las propiedades quimicas
gue les son inherentes, sino por la presencia de un espiritu de que son el vehiculo
favorito".

Miss Kingsley expresa esta idea con una formula elegante y precisa: "En toda
accion ejercida, un espiritu obra sobre un espiritu: por lo tanto el espiritu del remedio
obra sobre el espiritu de la enfermedad". "Ciertas enfermedades, pueden
combatirse por ciertos espiritus, que estan en determinadas hierbas. Otras
enfermedades no obedecen a los espiritus que habitan la hierba; ellas deben ser
extirpadas por espiritus mas altamente colocados".

Aun hoy las tribus del Chaco, piden a los blancos, cuando les dan aspirina o
les aplican tintura de yodo, que recen una oracion o canten algo, para que el remedio
tenga eficacia. Arnott narra risuefiamente que, al aplicar tintura de yodo, la
entonacion de un aria de Opera tenia virtudes reforzadoras de la terapéutica.

En diversos lugares las plantas medicinales fueron personificadas y
animadas de una espiritualidad, lo que requiere una especie de ritual para su
obtencién o empleo.

Entre los indios americanos podemos citar como ejemplo la concepcion
mistica de los Guarani sobre el Yarihi o Ishih.

Bertoni dice que de acuerdo con la idea de la existencia de un Yarihi, genio
tutelar de cada objeto o ser, al cual co-



El indio y la medicina primitiva 43

munica su espiritualidad, "todo medicamento o la planta que lo produce, merecen
un respeto especial, faltando el cual puede perderse el efecto del remedio”. "No hay
que derramar ni dejar caer al suelo por descuido, ni dejar sobrar nada, ni
menospreciar, ni echar los restos en lugar donde se pise". "Por lo mismo las plantas
medicinales no deben ser cortadas ni arrancadas sin necesidad, sino cuando se
usan y sélo para esta emergencia”.

Hablando de hechos semejantes entre las tribus del Canada, Charlevoix
referia que la virtud curativa de las drogas estd en general subordinada a gran
namero de condiciones. Es necesario que las plantas sean recogidas por
determinadas personas, en momentos especiales, con determinados instrumentos,
con determinados encantamientos y en determinadas fases de la Luna.

Charlevoix consigna que en el Canada "antes de la partida para una
expedicion de guerra, ante todo el grupo reunido en asamblea, uno de los
hechiceros declara que va a comunicar a las raices y a las plantas, de las que ha
hecho buena provision, la virtud de curar toda clases de heridas y hasta de dar vida
a los muertos. Se pone a cantar, mientras otros hechiceros le responden con
grandes gesticulaciones y durante este encantamiento la virtud medicinal se
expande sobre las drogas".

Mooney refiere que entre los Cheroki los médicos hechiceros, cuando van a
buscar las hierbas, las cortezas y las raices, deben hacerlo conforme a reglas muy
complicadas. Ante todo se proveen de un cierto numero de perlas blancas y rojas,
gue deben remover entre sus manos y a las cuales atribuyen una gran importancia
magica, pues creen que al agitarlas asi, adquieren vida. Segan Mooney, el Shaman
debe aproximarse a la planta por cierto lado, y dar vuelta alrededor de ella, de
derecha a izquierda, una o cuatro veces, recitando ciertas plegarias. Arranca
entonces la planta con



44 R. Pardal: Medicina Aborigen

sus raices, deja caer una de las perlas en el agujero, y lo tapa con tierra".

Por lo comuan el hechicero no debe tocar a las tres primeras plantas que
encuentra, cogiendo solamente la cuarta. Las cortezas deben ser recogidas siempre
del lado que mira hacia el Este.

En lo que atafie a la materia médica de origen animal, la grasa, y
especialmente la de la region lumbar y perirrenal, ha gozado siempre entre los
primitivos (particularmente entre los Australianos, como entre los aborigenes
Americanos) de un prestigio magico elevado, atribuyéndosele propiedades
vitalizadoras.

El hecho ha sido puesto de relieve por Graebner para los Australianos y por
Palavecino para los Americanos.

La grasa de diversos animales y hasta una pretendida grasa humana, se
vende aun en los mercados populares de medicina o Hampikatu de varias ciudades
del Perq.

El principio de participacidén en terapéutica

Es un hecho consignado por numerosos autores que se han ocupado de la
psicologia de los pueblos primitivos, que entre éstos es comun un tipo de raciocinio
gue se ha llamado el principio de participacién. Este consiste en la pretendida
influencia que objetos distintos ejercerian uno sobre otro, por la Unica razén de
semejarse en la forma o de impresionar analogamente los sentidos.

El ejemplo siguiente, referido por varios tratadistas, nos dara una idea
aproximada de su significado. Gran numero de pueblos primitivos tratan de provocar
la lluvia haciendo ruido con tambores. El proceso mental es, en esquema, el
siguiente: el redoble del tambor participa del trueno, por su ruido semejante; tocando
el tambor, se imita el trueno y se originara el trueno porque el ruido participa del
mismo; el



El indio y la medicina primitiva 45

trueno ird probablemente acompafado de lluvia. Tocando el tambor se conseguira
que llueva.

Una planta que tenga la forma de un Organo servira para curar sus
enfermedades, porque participa de su forma.

Con el mismo criterio, los érganos o diversas partes del cuerpo de un animal
gue se caracterice por su agudeza de oido o de vista, o por su fortaleza, o en el que
predomine una determinada caracteristica fisioldgica o espiritual, fueron empleadas
en terapéutica.

Se ha hablado de ciertos casos de medicacion opoterapica; para nosotros no
se trata mas que de un caso particular de medicina imbuida del espiritu de
participacion.

Asi por ejemplo los Araucanos e indios de la Pampa administraban en los
estados melancdlicos el cerebro de gaviota. Si en apariencia se trata de un caso de
opoterapia, para nosotros solo resultaria una opoterapia "de efecto”, pero no "de
intencién".

Con el mismo criterio el "pelo de fiandl" fue empleado como remedio contra
la sordera o afecciones del oido, porque el fiandu tiene un oido extremadamente
fino.

Bertoni consigna que los indios Caingua del Paraguay empleaban para curar
las afecciones oculares la carne de buitre, porque el buitre goza de una vista
extraordinaria, segun lo indica su segundo nombre indigena Arahwirechapaco, que
quiere decir "el qué desde los aires lo ve todo". Por la misma razén el indio Guarani
para dar soltura y vivacidad a los movimientos - segun Bertoni - en ciertas ocasiones
ingeria tabanos.

Una derivacién de las mismas ideas han visto algunos en la costumbre que
persiste aun entre los cuidadores de gallos de rifia, de hacer comer a estos animales
alacranes y otros insectos picadores.

Entre los Araucanos, las mujeres embarazadas ingerian el Payun (Aracnites
uniflora Ph., Burmaniaceas) para tener



46 R. Pardal: Medicina Aborigen

hijos varones, porque la flor de esta planta tiene una especie de barba varonil
(Gusinde, Philippi).

Palavecino refiere que entre los Pilag4, antes del parto, las mujeres se untan
el cuerpo con grasa de raya para librar sin dolor, porque la raya no tiene la cria,
dentro del vientre sino en una bolsa fuera de él.

El mismo autor ha visto que los Pilaga, cuando tienen ampollas en los pies,
se friccionan con grasa de ciervo, para adquirir la ligereza de ese animal.

F. Boas relata que en la Columbia Britanica a las mujeres estériles se les da
a beber un cocimiento de nidos de abejas 0 de moscas, porque éstas se reproducen
en gran cantidad.

La botica repugnante

Un elemento caracteristico de la medicina primitiva es la botica repugnante.
Se ha llamado asi a cierto tipo de medicacion consistente en el empleo de
excrementos o secreciones (materias fecales, orina, sangre menstrual), elementos
descompuestos, sabandijas e insectos, etc.

Entre los aborigenes americanos los ejemplos son numerosos.

Gusinde refiere que las machi de Panguipulli (Araucania) dan a la mujer
estéril para que tenga familia, excrementos de raton con algunas hierbas.

Los Aztecas empleaban en los estados consuntivos del aparato respiratorio,
una droga compuesta con orinas, lagartijas y carbon vegetal (Ocaranza).

Los habitantes del altiplano Peru-boliviano y del norte de Chile y Argentina
utilizaban como diurético excrementos de Chinchilla (Eryomis laniger), segun J. A.
Dominguez.

Los indios del antiguo Peru utilizaban en los estados espasmaodicos, en las
afecciones cardiacas y en la epilepsia, la ingestién de un coledptero del género
Scotobius.



El indio y la medicina primitiva 47

Métodos auxiliares del tratamiento y su instrumental
primitivo

El ingenio indigena cred un instrumental auxiliar para ciertas formas de
aplicacion medicamentosa y para el tratamiento fisico de las enfermedades.

Asi las ventosas, enemas Yy la balneoterapia contaron con una utileria
propia.

ENEMAS. — Entre os Araucanos se empleo para la introduccion rectal de
medicamentos (la bilis de guanaco, por ejemplo), un aparato construido con
estbmagos 0 una vejiga urinaria que llevaba como canula un trozo de cafia o un
hueso.

Aparatos semejantes se emplearon como irrigadores para lavar heridas,
adoptando como canula el cafion de las plumas grandes de las aves.

Los Aztecas empleaban mucho la lavativa, que designaban con el nombre
de Nitepamaca.

VENTOSAS. — Las ventosas fueron aplicadas por los primitivos de casi todo
el mundo. En diversas regiones de Africa se emplea para ello un asta de animal
con el extremo agujereado, aspirando el aire por él y ocluyéndolo, una vez hecho
el vacio, con un trozo de barro.

En América, las ventosas fueron empleadas con la mayor frecuencia por los
Tupi-Guarani.

Piso consigna que no emprendian un viaje sin llevar provision de ellas. El
aparato utilizado consistia en una calabaza (Lagenaria vulgaris), con un orificio
amplio sobre la parte a aplicar y otro pequefio sobre la parte superior, por la cual
se hacia el vacio aspirando con la boca y ocluyendo con barro.

LA BALNEOTERAPIA CALIENTE Y DE VAPOR fue utilizada con gran amplitud.

Muchos pueblos americanos empleaban para ello cAma-



48 R. Pardal: Medicina Aborigen

ras especiales semejantes a hornos en los cuales el agua se calentaba por medio
de piedras caldeadas al fuego.

El tipo mas difundido esta representado por el Temazcalli de los Aztecas y
Maya-Quiché. Los Comechingones de Cordoba empleaban hornos semejantes.

Cirugia

Pareceria que el indio hubiese adoptado dos tipos de conducta para el
tratamiento de las enfermedades.

Uno para las enfermedades o estados ostensibles y tangibles (heridas,
ulceraciones, fracturas, luxaciones), otro para las afecciones de causa intangible o
gue necesitan una deduccidén mental para explicarlas (enfermedades internas, etc.).

A las primeras, que parece haber interpretado como consecuencia de una
causa que actuo, esto es, como efecto fisico, las traté empiricamente y fisicamente,
como cosas tangibles.

Para las segundas, necesitando la explicacion de un estado intangible, las
resolvié de acuerdo con su sistema mental, atribuyéndole una causa misteriosa y
como si tratase no de un efecto sino de una causa en actividad en ese momento.

La cirugia ha permanecido por ello como un sistema aparte de la medicina
interna. Esta Ultima, basando su practica en una teoria sobre la esencia de la
enfermedad, se ha desarrollado en todas las épocas, en el terreno de la
especulacién. La cirugia se ha originado y desarrollado en la accién, por obra de
una necesidad, a menudo urgente, y se ha desenvuelto en el terreno del empirismo.
Su practica y la comprobacion de sus efectos ostensibles trajeron una experiencia.

"La mejor maestra del arte quirdrgico ha sido la necesidad - dice Diepgen -
que ha obligado unas veces a pequeias intervenciones (abertura de focos
purulentos, extirpacion de neoplasias superficiales) y otras a grandes operaciones.
Los



El indio y la medicina primitiva 49

accidentes y combates dieron lugar a heridas, fracturas y luxaciones que hubo
necesidad de tratar, naciendo asi las suturas de las heridas, los vendajes de
extensién permanente, colocando los miembros fracturados en moldes de arcilla".

El acto quirargico mas elemental impuesto por el medio y el género de vida
gue llevaban, consistio en la extraccion de espinas. Cada pueblo tuvo para ello su
instrumental propio, siendo los mas comunes los pequefios punzones de hueso o
los aparatos compuestos por un diente aguzado munido de un mango al cual se
ataba. Podemos suministrar como ejemplos los ejemplares recogidos por Sabathe
entre los Karimé, de Sud Ameérica, conservados en el museo de Goteborg.

La sangria fue practicada en América con instrumentos variables segun la
region.

Ademés de la sangria en las grandes venas, se la practicaba con mayor
frecuencia en las pequefias venas de diversas partes del cuerpo, con caracter local.

Al respecto, conviene establecer que debe separarse la sangria propiamente
dicha por seccion de una vena, de la emisidon sanguinea por sajadura o por
escarificacion regional mediante varias incisiones de la dermis, para tratar el
cansancio o la pesadez de los miembros.

Estas sajaduras o escarificaciones dérmicas, fueron practicadas
especialmente por los Guarani y los Araucanos. En los tiempos actuales han sido
mencionadas por Palavecino, entre los Pilaga del Chaco Argentino.

En México habia sangradores especiales llamados Tezoctezoani.

El instrumental empleado para la sangria era el cuchillo de silice o de
obsidiana. Entre los Araucanos se empleaba un trozo de silice de forma ovalada o
lanceolada unida a un mango de madera, tomando el conjunto una forma de matrtillo.
Oyarzun ha encontrado uno de estos instrumentos,



50 R. Pardal: Medicina Aborigen

gue se conserva en el Museo de Chile. Un instrumento similar se empleaba en el
antiguo Perdq.

Para utilizarlo, segun referencias de algunos cronistas, se colocaba la punta
del instrumento cortante sobre la vena y se le daba un papirotazo.

Para las escarificaciones o sajaduras, los Guarani empleaban espinas de
palmera, dientes de acuti, etc. Los Pilaga empleaban punzones de hueso.

Para detener la emision sanguinea en las sangrias, se empleaban
masticatorios de hierbas. Este procedimiento era empleado corrientemente por el
elemento popular en Europa en tiempos de la conquista. Cervantes refiere que a
Don Quijote, herido en una oreja, los cabreros le detuvieron la hemorragia con un
masticatorio de hojas de romero aplicado sobre la herida.

Los flemones y abscesos eran tratados con cataplasmas, fomentos,
aplicaciones de hierbas y después incididos.

El pus de los flemones y abscesos era extraido por lo coman chupandolo con
la boca. Tal método ha sido empleado entre otros por los Araucanos, y segun
Freeman por la mayoria de los indios de Norte América. Otras veces la aspiracion
se efectuaba mediante tubos especiales.

La irrigacion se efectuaba en diversos lugares con aparatos construidos con
una vejiga urinaria que llevaba como céanula un hueso o el canuto de una pluma.

El aborigen americano practicé la sutura de las heridas empleando agujas de
madera, de hueso, etc.; como material de sutura utilizo cabellos y fibras vegetales.

Se han descripto algunos procedimientos bizarros empleados en ciertos
lugares.

Cobo ha referido suturas practicadas por medio de hormigas, a las que se
hacian pinzar los labios de la herida, seccionandoles después el cuerpo. Esta
practica ha sido descripta en pueblos primitivos de otros continentes.



El indio y la medicina primitiva 51

El indio trat6 las heridas con aplicaciones de los llamados balsamos, como el
del Peru y el de Toll, o de aceites como el de Copaiba (empleado por los Tupi-
Guarani).

Las heridas torpidas, fueron tratadas con jugos de plantas vesicantes, como
el Guapoi entre los Tupi-Guarani.

Efectuaban los apésitos quirdrgicos substituyendo el algodén con plumones
de aves.

Reducian las luxaciones y trataban las fracturas.

Queremos comentar aqui una practica terapéutica que indujo en error a
algunos publicistas, los cuales hablan de plantas empleadas para curar las fracturas
0seas. Esto implica un error de concepto, pues el cirujano solo coapta los trozos de
hueso, afrontandolos en buena posicion; la consolidacion de la fractura y la union
de los tejidos los hace el mismo organismo. No hay tal cura de las fracturas por
emplastos de hierbas, en el que estas ultimas sean el factor determinante.

Segun referencias diversas, se sabe que en el antiguo Peru, envolvian los
huesos fracturados con algas marinas, y en otras ocasiones, con las hojas frescas
del Huaripuri (Valeriana coarctata).

Los indios de América aplicaron aparatos de protesis para los miembros
amputados, por medio de pilones de madera, De ello existen representaciones en
la ceramica Mochica.

Lisardo Vélez ha publicado el estudio de una momia con el miembro inferior
amputado, en cuya extremidad encaja un pilbn de madera; la porcion inferior
desgastada de este ultimo, permite comprobar que fue utilizado para caminar.

Segun Freeman, en el Museo de Colorado (EE. UU.) se guardan varios
aparatos ortopédicos para fracturas de los huesos de la cadera. Estos aparatos son
de madera pulida, redondeados convenientemente para ajustarse a los



52 R. Pardal: Medicina Aborigen

miembros, y presentan los bordes rebajados para evitar lesiones de la piel.

En el Field Museum de Chicago se conserva un aparato de prétesis para el
miembro superior y varias muletas indigenas.

Anestesia
En algunos de sus actos quirirgicos, practicaron una anestesia rudimentaria.

Los Araucanos empleaban para la anestesia las flores de la Myaya o Datura
ferox, cuyo principio activo es la escopolamina acompafada de cantidades menores
de hiosciamina y atropina, o las semillas de la misma, cuyo contenido es menor en
hiosciamina. (Juan A. Dominguez).

Los Aztecas empleaban para sus operaciones las semillas de la Thevetia
yecotli A. D. C. con la que preparaban una bebida llamada Tevetl. Ademas
empleaban el Peyotl y el Ololiuhqui de que nos ocupamos en particular en un
capitulo especial. También utilizaban el Cochit - zapotl (de cochi, dormir) que con el
nombre de Zapote blanco (Casimiroa edulis) ha sido descripto por Hernandez y por
Cobo.

Las Daturas fueron empleadas en toda Ameérica. Ellas entran en la
composiciéon del Toloatzin, o Toluachi, que segun Reko es aun empleado por los
indios Mayo en la actualidad, dandolo a las mujeres en el acto del parto para mitigar
los dolores.

Los indios Pueblos administraban también la Datura Stramonio.

Fueron utilizados con igual fin fuertes dosis de chicha, la coca y los
cocimientos de tabaco.

Freeman refiere que los indios de varias parcialidades de Norte América,
tienen un método primitivo particular para la anestesia local, que les permite realizar
pequefias ope-



El indio y la medicina primitiva 53

raciones. Este consiste en amarrar fuertemente la parte a anestesiar con un trozo
de género o de corteza, colocando por debajo ceniza mojada de lefia. Al poco
tiempo la lejia de la ceniza mojada y la compresion determinarian la anestesia del
miembro o region asi tratados.

En ocasiones el desconocimiento del peligro y la alternativa entre efectuar
una intervencién o resignarse a esperar la muerte o la invalidez, obligaron a
practicar intervenciones arriesgadas; asi intentaron en diversos pueblos la apertura
del vientre. Entre los Araucanos se efectuaba una operacion de esta naturaleza
llamada Catatum. La trepanacién craneana fue efectuada entre los antiguos
peruanos; el interés de este asunto nos ha hecho dedicarle un capitulo especial.

De lo que antecede, se deduce que la medicina del indio americano tuvo las
caracteristicas de la medicina primitiva, a base de magia, empirismo terapéutico y
cirugia de urgencia.

El encargado de ejercerla, el médico hechicero, era por lo comin mago y
sacerdote.

Se estimaba mas en ellos el poder magico que el conocimiento médico stricto
sensu. Estos poderes y sus conocimientos, los adquirian por transmision, después
de préacticas ascéticas preparatorias, por herencia, o por iniciacion, a raiz de un
grave acontecimiento o accidente.

Solo en los pueblos con organizacién feudo-estatal relativamente elevada
como entre los Incas y especialmente entre los Aztecas, aparecen algunos
elementos nuevos de un orden mas elevado, pero conviviendo siempre con la
medicina de tipo primitivo.

Asi, entre los Aztecas en las ciudades y capitales, aparecen separadas las
funciones de sacerdote y médico, y esta Ultima practica era considerada como un
oficio hereditario con aprendizaje de conocimientos.



54 R. Pardal: Medicina Aborigen

Al mismo tiempo, aparecen entre los Aztecas, en virtud de la existencia de
una teogonia, la Medicina Téurgica, y, como resultado de la observacién
astronémica y la confeccién de calendarios, una Medicina Astroldgica, pero con
caracteres que la subordinan a la Magia Natural.

BIBLIOGRAFIA |

BARTELS, M. — Medizin der Naturvolker; Leipzig 1893.

VAN BAUMBERGHEM, AUGUST. — La Medicina mistica en América. "Medicina lbera",
octubre 5 de 1935.

BIRKNER, FERDINAND. — Die Rassen und Vélker der Menschheit; Berlin 1913. Es el tomo
Il de la obra Der Mensch aller Zeilen .Nutur und Kultur der Volker der Erde,
publicada bajo la direccion de HuGO OBERMAIER, FERDINAND BIRKNER, WILHELM
SCHIMIDT Y FERDINAND HESTERMANN.

BoAs, FRANz. — Second general Report on the Indians of British Columbia. "Report of the
British Association for the advancement of science"; Londres 1891, pp.-562-715.

BOUCHINET. — Des états primitifs de la medicine; Dijon 1891.

BRECHER, A. — Le étapes historiques du diagnostique medical (tesis); Paris 1934.
CATLIN, GEORGE. — The North American Indians, en 2 tomos; Londres 1876.

DE CHARLEVOIX, FRANCOIS XAVIER. — Histoire du Paraguay, Paris 1757.

ColAazzi, ANTONIO. — Contributi al folk-lore e all” Etnografia dovuti alle missioni
Salesiane: gli indii dell Archipielago Fueghino; Turin 1911.

del mismo. — Los indios del archipiélago fueguino. "R. Ch. H. G.", 1914, p. 340.

CUMSTON, C. G. — Histoire de la Médicine; Paris 1931. Traduccion francesa de Madame
Dispan de Floran.

DENIKER, J. — Les races et les peuples de la Terre; Paris 1926.
DIEPGEN, PAUL. Historia de la Medicina, en 2 t. "Coleccién Labor"; Barcelona 1925.
DOBRIZHOFFER, M. - De Abiponibus. An account of the Abipones. Trad. inglesa, Viena 1785.



El indio y la medicina primitiva 55

DoOMINGUEZ, JUAN A. — Farmacoetnologia; Buenos Aires 1918.

GRAEBNER, FR. — Das Welthild der Primitiven; Munich 1924, traducido al castellano con el
titulo: EI mundo del hombre primitivo; Madrid ("Rev. de Occidente™) 1925.

GUSINDE, MARTIN. — Der Medizinmann bei den sudamerikanischen Indianern. "Mitt. d.
Anthrop. Gessellschaft", t. LXII; Viena 1932.

HOERNES, M. — Natur und Urgeschichte des Menschen, en 2 tomos; Viena 1909.

LEFEVRE, ANDRE. — Chamanisme. "Dictionnaire des sciences anthropologiques”, pp.
270:272; Paris 1886.

LEVY BRUHL, L. — Mentalité primitive; Paris 1925.

del mismo. — L'ame primitive; Paris 1927.

del mismo. — Le surnaturel et la nature dans la mentalité primitive; Paris 1931.
MaAloccHI. — La medicina nella preistoria; Bolonia 1916.

VON MARTIUS, CARL FKIEDRICH PHIL. — Beitrage zur Ethnographie und Sprachenkunde
Amerika's zumal Brasiliens. I: Zur Ethnographie; Leipzig 1867.

MooDIE, R. L. — Studies in paleopathology. "Annal of Medical History", t. I, 1917.
MOONEY, JAMES. — Mythes of the Cherokee. "Ann. Rep. Bur. Am. Ethn."; Washington 1902.

PALAVECINO, ENRIQUE. — Notas para el conocimiento de la magia en el altiplano de
Bolivia. "Rev. del Centro de estudiantes del Instituto Nac. del Prof. Sec."; Buenos
Aires 1935.

PESCHEL, OscAR. —.V0lkerkunde; Leipzig 1897.
VON DEN STEINEN, KARL. — Unter den Naturvolkern Zentralbrasiliens; Berlin 1894.

SCHMIDT, P. WILHELM. — Kulturkreise und Kulturschichten in Sudamerika. "Z. f. E.", t.
XLV, 1913, p. 1014-1130.

SCHURTZ, H. — Urgeschichte der Kultur; Leipzig 1900.
IM THURN, E. F. — Among the indians of Guiana; Londres 1883.

TYLOR, E. B. — Primitive culture: Researches into the development of mythol., philos. relig.,
art and custom; Londres 1903.

VIERKANDT, A. — Naturvolker und Kulturvolker; Leipzig 1896.
WISSLER, CLARX. — The American indian; Nueva York 1922.

WHEIGHET, JONATHAN. — The medicine of primitive man. "Medical life" diciembre 1904;
id. 1925.




CAPITULO I
LA MAGIA MEDICA

El pensamiento méagico

La Magia constituye el centro de gravedad del concepto que el hombre
primitivo o semicivilizado tiene sobre el mundo que ve o que presiente. Asi se
comprende que ella represente el elemento fundamental, en la teoria de la
enfermedad y en la practica de curar del indigena americano.

"En la prehistoria y en las partes mas distantes del mundo - dice Bazzocchi -
el hecho incomprensible o poco conocido, el mundo animal corno el resto de lo
creado, estaba bajo el dominio de fuerzas sobrenaturales, y el primitivo, con su
misticismo, por medio de ofertas, plegarias o sacrificios, por mediacion del
sacerdote o por obra de la magia, o por la voluntad de una persona iniciada, tratd
de utilizar tales fuerzan en beneficio de su salud o sus obras".

El primitivo encontraria la explicacion de los hechos extranaturales, en
causas semejantes a la que determinan la actividad individual de los hombres, es
decir, en una voluntad. Esta voluntad supone pensamientos, sentimientos y
pasiones semejantes a las de los hombres. El primitivo admitiria asi que los
animales, las plantas y los seres inanimados, tienen un alma parecida al alma
humana. La lluvia, el trueno, el viento serian manifestaciones de una voluntad
propia, o estarian bajo la dependencia de un dios o un genio especial. Estos
espiritus, a los cuales no se ve, serian de naturaleza analoga a la de los muertos



La magia médica 57

Para la mayoria de los pueblos aborigenes americanos, la enfermedad y la
muerte constituyen hechos extranaturales, pues, segun su légica, el hombre es
inmortal y por lo tanto la enfermedad y la muerte no pueden sobrevenirle sino por
obra divina, de ultratumba o de enemigos.

Necesitando poner remedio a esas situaciones por obra de quien dispusiera
de medios contra las fuerzas hostiles de la naturaleza y pudiera sosegar a los
demonios irritados, obstaculizar los influjos desfavorables de los espiritus y anular
los dafios causados por los hombres enemigos o denunciarlos cuando no habia
remedio, se explica que nacieran, como expresion de una necesidad sentida, la
magia y el hechicero que la practica.

La Magia seria, entre los primitivos y en ciertas capas inferiores del pueblo,
la forma activa del sentimiento religioso, mientras la religion propiamente dicha,
seria su forma pasiva.

Entre los primitivos, en la teoria y en la practica, la religion y la magia
presentan una vinculacion tan estrecha, que es dificil establecer donde termina una
y comienza la otra.

Como caracter fundamental de distincidn, se ha dicho que el acto religioso
puro es una invocacion o un ruego a seres frente a los cuales se estaria en una
situacion de dependencia; la magia en cambio seria algo activo, y se dirigiria a seres
o fuerzas que pueden ser sometidas totalmente o en cierta medida a la voluntad del
ser humano que la practica. Maxwell ha dicho: "El acto religioso es una plegaria, el
acto magico es una expresion de voluntad; uno es humilde, el otro no lo es".

La Magia, como expresion de voluntad, tiene por objeto la sujecion, para un
acto determinado, de seres sobrenaturales o extranaturales, genios, demonios,
espiritus y fuerzas naturales.



58 R. Pardal: Medicina Aborigen

El acto magico tiene por objeto hacer de algun espiritu, un auxiliar del que
practica la magia.

Corno para el primitivo la enfermedad es la obra de un espiritu que actta por
si, o por encargo de otro, la curacion de la enfermedad debia efectuarse por
expulsién o alejamiento del espiritu o quid maligno, o por la retencion o fijaciéon de
los espiritus benéficos.

La funcién primordial de la magia y del practico de la magia en los pueblos
primitivos, fue la medicina. La compenetracion de la esencia de tales practicas hace
imposible decir cual engendro a la otra; la medicina primitiva y la magia serian por
asi decirlo, hermanas siamesas.

El médico hechicero americano es designado genéricamente por los
etnodlogos con el nombre de Medicine-man y también con el nombre de Shaman.

Este ultimo nombre se le ha dado porque tomo los rasgos fundamentales de
su practica y el significado espiritual de sus ritos del sistema y la practica de lo que
se conoce en etnologia por Shamanismo de tipo asiatico.

Nosotros emplearemos como nombre genérico el de médico hechicero, que
preferimos al de Medicine-man por mdultiples razones, una de ellas porque las
mujeres pueden también ejercer sus funciones.

El nombre de Shaman, lo aplicamos cuando es reconocible un tipo de
practicas francamente asiaticas, acompafadas de sus atributos embleméticos y
manifestaciones de caracter sujestivo. EI Shaman seria, asi, una variedad con
caracteristicas especiales dentro del tipo del médico hechicero, del cual constituye
el representante mas elevado.

El Shamanismo propiamente dicho

La palabra Shamén quiere decir, literalmente, sacerdote-brujo y es comun a
los pueblos mongoles. Es interesante



La magia médica 59

para el que estudia problemas de medicina magica Americana, considerar las
practicas shamanicas de tipo asiatico en los pueblos del &ngulo Noreste de Siberia.

El Shaman mongol tiene la fuente de su poder en si mismo, en su espiritu y
en su conviccion. Su practica se efectia a base de sugestion y de hipnotismo.
Hipnotizandose a si mismo se coloca en trance y cree adivinar el porvenir, ver con
mas claridad los problemas y el origen de las enfermedades. Por la sugestion
produce sus curas y provoca estados colectivos, durante los cuales hace ver a los
circunstantes lo que €l quiere.

La practica m&s comun consiste en presentar el cuerpo de una persona
abierto en canal, en cuyo interior se ven latir los vasos y las visceras, restituyendo
después a la misma persona el estado de salud. Son muchos los testimonios que
existen al respecto, consignados por viajeros, naturalistas, etcétera.

Como atributos del Shaman y accesorios de su trabajo, deben mencionarse:
la tanica de cuero con dibujos de simbolos magicos; las botas para shamanear,
porque durante el estado de trance se supone que el Shaman viaja por los aires,
visitando paises lejanos, sube a las nubes, etc., el tambor o atabal, ya sea de tipo
plano como un gran plato, ya de tipo cilindrico.

Mediante los golpes ritmicos de su atabal, el Shaman se hipnotiza a si mismo.
El Shaman mismo cree que efectivamente posee poderes ocultos, los cuales a
menudo practica sin testigos. Se citan casos de Shamanes que en estado de
hipnosis, practicados en la soledad, han sufrido accidentes, quemaduras, etc.

Las practicas shamanicas no se pueden efectuar todos los dias. Su ritual
establece que no pueden operar en los dias nublados, lo que ellos explican diciendo
gue en tales condiciones el viaje por los aires seria peligroso.



60 R. Pardal: Medicina Aborigen

Desde el punto de vista culturolégico, es interesante averiguar en qué
regiones de América las practicas de magia presentan mas intimas semejanzas con
el shamanismao.

Es un hecho de gran significacion que la magia natural de tipo shamanico se
haya practicado especialmente en ambos extremos continentales, vale decir, en
Alaska y entre los Araucanos del sur y los Fueguinos. A estas dos areas hay que
agregar, luego, la de los cazadores de las praderas de Norte América y la de los
cazadores de Sur América. La primera comprende a los llamados Pieles Rojas y la
segunda a los Pampas, Chaquenses y Patagones.

Damos a continuacion un ejemplo de magia natural entre los Shamanes del
Archipiélago Aleutiano del extremo norte de América, confrontandolo con un
ejemplo de practica semejante entre los fueguinos de Chile, referido por Coiazzi y
Bridges.

El relato siguiente pertenece a un miembro de la Comision Mixta Ruso-
Americana encargada de estudiar los aborigenes del Archipiélago Aleutiano, quien
tuvo ocasion de observar lo que sigue cuando, en 1901, estuvo en la Isla de San
Lorenzo, sobre el Mar de Bering, bajo el dominio de EE. UU. "En el poblado de
Chibukak moraba un Shaméan octogenario, que vivia en una casa excavada en el
suelo. Su bisabuelo habia sido un gran Shaman, y de él se relataban innumerables
historias en la tribu. Yo le rogué varias veces que me hiciera algunos de sus trucos,
pero rehusaba por temor a un misionero baptista, que tenia ademas de los cargos
de doctor, el de maestro y gobernador del lugar.

"Por fin consegui permiso de aquél para que el Shaman operara, estando él
y yo solos, sin que lo viera ninguno de los naturales.

"Asi, pues, para la operacion estabamos solos el Shaman y yo en su morada
subterranea. Aquél empezd quitandose las ropas. Tomé una de mis mantas, la
mejor, y me pidié que



La magia médica 61

la tuviera por dos angulos, mientras él la estiraba cogiéndola por los otros dos. Yo
hice todo el esfuerzo posible para resistir los tirones del viejo Shaman, pero asi y
todo la manta parecié alargarse y se alargd varios metros. Las paredes se
ensancharon también y la cubierta desaparecio, entrando la luz de la luna en la
estancia. Los calderos bailaban y el agua fria se derramé sobre mis pies; los pocos
Gtiles de cocina que habia en el cuarto hacian un fragor enorme. Espantado, dejé
escapar las puntas de la manta y todo volvié en un momento a quedar como antes.
Enfrente de mi no habia mas que el vejestorio Shaman riéndose de alegria y
diciendo: "Ahora la manta es mia, porque lo que ha sido tocado por los espiritus no
es bueno para las demas gentes. Sélo un Shaman puede manejarlo".

Coiazzi refiere los siguientes episodios similares de shamanismo, entre los
Onas de Tierra del Fuego:

Comienza diciendo que, como Lucas Bridges dudaba de las maravillas que
los Ona le contaban de su médico, lo invitaron a presenciar una prueba.

"El médico, completamente desnudo, tomd un pedazo de piel de guanaco de
unos 20 centimetros de largo, teniéndola por las dos extremidades recogidas con
los pufios vueltos hacia adelante, y empezo6 a separarlos lentamente. La tira de piel
se alargaba poco a poco sin adelgazarse. Cuando lleg6 a tener los brazos en cruz,
dio a un vecino la extremidad de la piel, teniendo él la otra, y empez6 a alejarse: la
piel se iba haciendo larga, larga, hasta medir cuatro o cinco metros. Luego el
médico, cantando siempre, hizo que se fuera acortando lentamente hasta volver a
las dimensiones primitivas; después la hizo desaparecer sin que el sefior Bridges
supiera de donde habia salido ni donde se habia escondido aquella correa. La
completa desnudez del médico excluye toda trampa de mangas o de otra cosa, tan
comun entre nuestros prestidigitadores".



62 R. Pardal: Medicina Aborigen

"El mismo médico hizo también aparecer en sus manos un pedazo de madera
parecido a un cigarro, lo rompio y luego lo hizo desaparecer haciendo los mismos
gestos".

"Un médico hechicero, Umaigiu, fue un dia a vender peces al misionero sefior
Bridges, y mientras éste se alejaba para pagarle, Umaigiu robé un cuchillo que habia
sobre la mesa. Neg0 el robo a la vuelta del misionero, pero habiéndolo éste acusado
publicamente, la misma tarde, mientras nosotros estdbamos reunidos en la sala,
oyéronse cerca de la puerta gritos, llantos e imprecaciones. El sefior Bridges y yo
salimos y vimos a Umaigiu en medio de las méas extrafias convulsiones. No bien el
fueguino vio al sefior Bridges, abri6 la boca y vomit6 el cuchillo desaparecido: "Yo
no he robado vuestro cuchillo; me lo tragué solamente. Vosotros no sois capaces
de hacer otro tanto".

Significacién de la medicina méagica

Maxwell hace resaltar que en las sociedades primitivas el mago es sobre todo
un médico y su misién mas comun consiste en curar las enfermedades, cuya cura
es para aquéllos de orden sobrenatural.

Se comprende asi que un elemento caracteristico en los pueblos aborigenes
americanos sea el médico hechicero, que redne en su persona, como elementos
esenciales, el ser a la vez sacerdote, hechicero y médico.

De acuerdo con sus caracteres particulares, los tratadistas han dividido la
magia en dos tipos principales: la magia de evocacion y la magia natural.

La magia evocadora tiene por base la subyugacién de un espiritu que se
emplea como auxiliar para efectuar curaciones o realizar dafos.

La magia natural tiene por objeto la dominacion de las fuerzas naturales o de
los elementos césmicos para obtener efectos psiquicos o fisicos.



La magia médica 63

La diferencia de ambas y su separacion sélo se hace evidente en culturas
tipicamente desarrolladas.

Entre la mayoria de los pueblos americanos, si no en su totalidad, la practica
de la magia estd compuesta por la fusion de dos sistemas: la magia natural
intrincada con la magia evocadora. A lo sumo podria hablarse de predominio de una
forma sobre otra.

El mismo Maxwell, que en su obra sobre la magia separa y describe
ampliamente en distintos capitulos la magia natural y la magia evocadora, por
razones didacticas, escribe lo siguiente:

"Estudiando la magia no hay que figurarse que sus diferentes partes se
encuentran netamente separadas, y que los ritos de la magia natural le sean
exclusivos. En la practica, las magias confunden sus procedimientos y los apoyan
unos sobre otros. La clasificacion que propongo sélo es exacta en sus principios.
Llevando su estudio al proceso que le sirve de base, sélo queremos determinar su
caracter esencial y su sitio de clasificacion”.

Ya hemos dicho que el primitivo concibe el mundo sobrenatural poblado de
seres inmateriales, con habitos semejantes a los de los hombres de la tierra.

Las sombras de los muertos conservarian sus gustos, sus pasiones, sus
sentimientos; los genios, los demonios, los dioses serian, como los nombres,
celosos de su autoridad, prontos a la colera, sensibles a los homenajes y a los
regalos, y por lo tanto sobornables por cohecho y temerosos de las actitudes, los
gestos y los ruidos amenazadores. Tendrian, como dice Maxwel, una fuerza divina
y una debilidad humana.

Por ello, la mayoria de las ceremonias curativas magicas del aborigen
americano tienen por objeto expulsar el quid introducido en el cuerpo:

1° espantando a los espiritus malignos



64 R. Pardal: Medicina Aborigen

2° ofreciéndoles un cuerpo animal, vegetal o mineral, para que se
materialicen en él

3° por encantamiento o conjuro

4° por cohecho o compra.

A menudo en la practica se recurre sucesiva o simultdneamente a todos estos
procedimientos.

Otras veces el quid no se encuentra en el interior del enfermo, sino que un
espiritu o genio se ha apoderado del espiritu del enfermo y se lo ha llevado.
Entonces el médico hechicero debe desdoblarse en espiritu e ir a buscarlo o a
pactar con la divinidad e interrogarla sobre lo que debe hacer.

Variedad de la magia médica por evocacion en las ceremonias
Araucanas

La Medicina magica de tipo shamanico suministra en Sudamérica su mas
tipico ejemplo en las préacticas ceremoniales de los Araucanos, que relataremos con
detalles al ocuparnos de la medicina de este pueblo.

Una gran ceremonia de este tipo ha sido relatada minuciosamente por los
cronistas espafioles, entre otros, en el interesante relato titulado Cautiverio feliz, y
en los del abate italiano Molina, los cuales permiten reconstruir el acto en sus lineas
directrices.

La ceremonia del Machitin consistia en sugestionar al enfermo y al auditorio
en tal forma que éste veia cdmo se cambiaba el corazén y las visceras del enfermo,
cuyo tronco simulaba abrirse, por el corazén de un carnero.

La ilusién determinada por la sugestiéon, daba la impresion de la realidad, de
tal modo, que los cronistas espafioles decian que se daban cuenta de que aquello
no podia ser real, atribuyéndolo a obras del demonio, pero que "ellos veian aquéllo".

El auditorio (al igual de lo que ocurre actualmente en la



| de la

7

, comparese con e

dico chupador de una tribu australiana

Mé

AMINA

L

l&dmina siguiente.



LAMINA Il — Médico chupador de las tribus chaquefias, en una de sus curaciones
(Chaco meridional).



La magia médica 65

India con las practicas de sugestion en que los espectadores ven degollar un nifio,
el cual, después, aparece vivo, veia el intercambio de visceras, como veia "saltar el
tambor magico" que usaba el Machi, a semejanza de lo que ocurre entre los
Shamanes nordicos.

Pero al lado de este tipo de Machitin existen otros que entran en "el cuadro
de la magia por evocacion.

Un ejemplo de magia por evocacion lo encontramos en una forma que reviste
esta ceremonia entre los Araucanos de ciertas parcialidades contemporaneas, tal
como la referida por Guevara de acuerdo con los apuntes que torné el joven
araucano y estudiante normalista Manuel Mankilef, en 1908.

"Cuando la Machi llega a la casa del enfermo - dice Guevara - invita a todos
los vecinos, amigos y parientes, y la ceremonia se inicia por un toque especial del
tambor que tiene la Machi, dos horas antes de concluir la tarde.

En el centro de la habitacion se encuentra tendido el enfermo, acostado sobre
unos cueros y rodeado por ramas de canelo. A su derecha e izquierda se extienden
dos filas de diez individuos, sentados y con ramas de canelo en las manos. A un
lado arde un fuego, a cuyo alrededor estan sentadas algunas mujeres.

La Machi lleva en la cabeza un penacho de plumas coloradas y unos
cascabeles en las mufiecas. Cubre de hojas de canelo la frazada con que se tapa
el enfermo, y a la altura del vientre le coloca el tambor.

Al ocultarse el sol, se da comienzo a la ceremonia. La Machi toma el tambor
y preludia un canto a la cabecera del enfermo, acompafada por los pitos de sus
acélitos y jovenes acomparantes.

El maestro de ceremonias, o intermediario entre los espiritus y la familia del
enfermo, es generalmente un deudo de la Machi, de edad avanzada.



66 R. Pardal: Medicina Aborigen

La Machi se arrodilla junto al enfermo y dice varias frases rituales.

Gradualmente la Machi levanta la voz, mueve el tambor por encima del
enfermo y se agita en un estado frenético. El animador de la Machi da érdenes. Los
indios, que han permanecido sentados se levantan y siguen el compas de los
instrumentos alzando y bajando alternativamente las ramas de canelo. Dan el grito
caracteristico de los Araucanos, que se produce golpeando la boca con la palma de
las manos. El estrépito que se produce y que debe aturdir al enfermo, es una
demostracion del jubilo con que se prepara la llegada del espiritu protector.

Sucede un momento de calma. La primera parte de la operacion ha
terminado. Los hombres beben, la Machi descansa y alguna mujer seca al fuego el
parche del tambor. Luego de un corto intervalo se reanuda la ceremonia.

Un hombre trae un cordero maniatado, le hace una incision en la garganta y
con la sangre que brota, pintan la frente del enfermo.

La Machi inicia un canto evocador, acompafado de una danza religiosa, con
movimientos de cabeza. Los gritos y el estrépito alimentan. La Machi se desvanece,
los hombres la sujetan por la espalda, pues sin esta precaucion suponen que se
escaparia enloquecida. En tales circunstancias llega el espiritu superior de los
Araucanos, llamado Hoi-Nguen-chen, y toma posesion del cuerpo de la Machi.

El ruido enervante de los instrumentos, el baile giratorio y desesperado, los
movimientos laterales de cabeza y la influencia de imagenes analogas repetidas
anteriormente, contribuyen a que la Machi caiga en éxtasis. Ella misma se
sugestiona y cree que encarna un espiritu que momentaneamente obra sobre ella.

Se entabla una conversacion entre el espiritu que posee a la Machi y el
animador, quien lo saluda y le ruega que haga



La magia médica 67

el favor de ver al enfermo, de curarlo, sacarle el dafio que ha recibido y manifestar
si sanara o morira.

El espiritu da su respuesta por medio de la poseida, prediciendo la muerte
por haberse practicado tarde la curacion y estar el veneno muy cercano al
corazon, o predice la mejoria del paciente.

La Machi continGia en su estado de poseida y realiza paseos alrededor del
enfermo, rodandolo con agua medicinal y agitando los cascabeles. Una de las
ayudantes, futura Machi, le entrega unas yerbas remojadas. La Machi, de rodillas
junto al enfermo, le frota las partes doloridas, y le echa humo con una pipa,
aplicando, por ultimo, sus labios y succionando en la parte enferma. Simula luego,
vomitos, y muestra al auditorio gusanos, o cosas asi, que ha sacado del cuerpo
del enfermo. La accién de sacar el maleficio con la boca se llama Ulun.

Por dltimo la Machi lava la parte del enfermo de la que le ha sacado el dafio
y, agitando los ramos de canelo, se realizan danzas en honor del espiritu.

Después hay un segundo éxtasis de la Machi, el animador y el espiritu se
despiden y la Machi recobra el estado normal” (Guevara)

En la ceremonia descripta, la magia por evocacion tiene un caracter
especial que conviene subrayar.

El ente evocado es un ser superior que una vez llegado hace desempefiar
al médium un papel pasivo. La evocacion tiene mucho de invocacién y el ente que
ha venido por solicitud, es el que subyuga.

Otros ejemplos de magia evocatoria

Existen entre los aborigenes americanos practicas de magia evocadora en
las cuales el espiritu que viene por mandato es el subyugado, y el hechicero tiene
siempre el papel activo. Este es el tipo mas comun.



68 R. Pardal: Medicina Aborigen

Un interesante ejemplo de magia por evocacion de este ultimo tipo ha sido
citado entre los Cheroki por Mooney.

Segun hemos dicho en otro lugar, éstos atribuyen ciertas enfermedades,
como el reumatismo, a la obra de los espiritus de los animales muertos en la caza,
particularmente los ciervos, que se introducirian con fines vengativos en los
miembros del cazador.

Este espiritu, dice Mooney, no puede ser expulsado sino por algun espiritu
animal mas potente, que ademas sea un enemigo natural del ciervo, como el perro
o el lobo. De ahi que los Cheroki, por medio de su médico hechicero, evoquen el
espiritu de los perros, hacia los cuatro puntos cardinales, que tienen su color
correspondiente: los espiritus del perro rojo, del perro azul, del perro negro y del
perro blanco.

El médico cheroki les suplica que vengan en socorro del enfermo; poco
después, afirma que ya esta alli el perro rojo y que se ha llevado una porcion del
mal a la otra extremidad de la tierra, y en sucesivas invocaciones, el perro azul del
pais mas frio, el perro negro del pais de las oscuridades, etc., son llamados de la
misma manera y se llevan cada uno una porcion del mal.

La férmula se compone generalmente de cuatro parrafos. Con respecto a la
parte fisica del tratamiento, aparece con igual insistencia el nUmero cuatro, derivado
de los puntos cardinales. El doctor sopla cuatro veces sobre la parte enferma y la
fricciona cuatro veces, con una decoccién caliente de raices de cuatro variedades
de helechos.

El Padre Lozano refiere en su obra cierta practica de los hechiceros guarani
gue evocaban un negrito, empleando los siguientes términos para, describirla:

" ... hay una ralea de hechicero, que tiene trato familiar con el demonio, que
se les aparece en figura de un negrillo: pero siempre con espantoso ruido y entre
mucha confusion. Para hechizar a alguna persona consultan con ese negrillo



La magia médica 69

sus depravados intentos y, por su consejo, buscan algunas cosas que tengan
proporcidon o semejanza con el maligno efecto que pretenden causar; verbigracia:
carbones muy secos para calenturas, o tos; huesos, espinas 0 cosas agudas para
traspasar el cuerpo de dolores; cosa que tenga semejanza de 0jos para cegar a
alguno y asi lo demas".

El Padre Lozano continda su relato diciendo que el negrillo recibia estas
cosas Y las enterraba con todo cuidado en el lugar donde dormia aquél a quien se
gueria causar el dafio, y que una vez que se habia realizado esta tarea, la persona
hechizada comenzaba a padecer los males deseados.

Extraccion magica del quid maligno por succidn

La forma mas comuan en la medicina magica y de caracter mas primitivo esta
constituida por la accién del médico chupador y sobador, que por su extension
universal, representa toda una institucion.

El hechicero, disfrazado con mascaras y vestidos para causar espanto,
llevando como atributos matracas, calabazas o bolsas de cuero endurecido que
contienen piedras o semillas a manera de sonajero; pitos, collares y ajorcas, por lo
comun confeccionadas con pezufias de ciervo o corzuela que hacen un ruido
particular; acompafiandose de gritos y gestos extraordinarios, procede a sobar la
parte dolorida, para después chupar la regidon enferma, extrayendo, a veces, con la
mimica del vomito, objetos tales como piedras, espinas y animalitos.

Los viajeros y cronistas que vieron el interés descriptivo del asunto, hablan
de la supercheria que significa el llevar previamente oculto el objeto en la boca.

En realidad nadie se engafia respecto a ello. El objeto extraido, no es mas
que la materializacion, o el substratum de materializacion, suministrado al quid
maligno para que tome cuerpo, facilitando su expulsion.



70 R. Pardal: Medicina Aborigen

Esta practica coexiste en el mundo con otras formas de magia ritual en
diversas regiones. Hemos visto ya coOmo interviene en cierto tipo de Machitdn
araucano.

El médico chupador ha sido descripto para la Tierra del Fuego por D'Agostini,
donde el hechicero se llama Kon.

En el Tahuantinsuyu, Polo de Ondegardo los menciond diciendo:

"Los hechiceros chupan aquella parte que duele del enfermo y dicen que
sacan sangre o gusanos o pedrezuelas y muéstranla diciendo que por alli sali6 la
enfermedad: Y es que traen la dicha sangre o gusanos, etc., en ciertos algodones,
0 en otra cosa y la ponen en la boca al tiempo de chupar



La magia médica 71

y después la muestran al enfermo o a sus deudos, y dicen que ya ha salido el mal
y que sanara el enfermo y hacen otros mil embustes para esto".

Entre los aborigenes actuales todavia subsiste la preocupacion del cuerpo
extrafio, por lo comun llamado Chunta o Chonta, que el hechicero extrae.

Entre los Guarani los describié el Padre Lozano diciendo:

"La primera era el arte que llaman de chupar, en la forma siguiente: El que
se preciaba de hechicero, para ganar su vida y adquirir fama entre los suyos, fingia
tener virtud de sanar las dolencias chupando las partes doloridas. Entraba muy
formal y serio el chupador, informdbase del achaque, y para llegar a chupar hacia
primero varios gestos muy ridiculos; después de chupar, vomitaba alguna espina,
hueso o gusano muy feo que llevaba oculto debajo de la lengua, y como si se lo
hubiera sacado del cuerpo del enfermo, le mostraba a los circunstantes, con
espanto grande y grandes visajes".

Damos a continuacion un extracto de estas practicas, segun el libro de Matos
Arvelo, Vida Indiana, en el que explica cémo se llevaban a cabo, al principio de este
siglo, entre algunas tribus de las regiones comprendidas entre los rios Guainia,
Negro, Casiquiare, Atapapo y sus afluentes:

"Segun creencia de los aborigenes - dice Arvelo - ningun indio puede
enfermar o morir por causas naturales, asi que cuando un sujeto enferma, no hay
duda de que el Camayajero o dafiero, pagado por algun enemigo del paciente, ha
introducido el dafo.

El médico sobador y chupador es llamado. Este chupador es el misino Piache
o Cacique, que es ala vez médico, sacerdote y jefe de la tribu, categorias refundidas
en un solo individuo, como acontece en la mayor parte de los pueblos primitivos.

Se presenta el chupador en el hogar del enfermo, a



72 R. Pardal: Medicina Aborigen

prestarle sus auxilios médicos. Su emblema oficial es el Guayuco, representado por
una corona de ufias de tigre o dientes de jabali o cerdo montes, y un pintoresco
plumaje en la cabeza.

En los tobillos, mufiecas, encima de las rodillas y en la parte media de los
brazos, lleva colgados objetos que suenan de manera extrafia y sonora al mas
pequefio de sus movimientos. En el rostro, pecho, espalda, brazos y piernas,
ostenta numerosas rayas rojas horizontales y verticales. Lleva terciada una bolsita
de piel de tigre u otro animal, donde deposita sus Guanares o talismanes
misteriosos.

En la diestra empuiia una maraca pequefa adornada con plumas rojas y
negras de tucano.

Tanto el chupador como el paciente deben estar rigurosamente en ayunas.
Después de examinar cuidadosamente al paciente, antes de extraer el Cajai, o
veneno 0 cuerpo extrafio, sale al patio de la maloca o cabafia con una maraca
emplumada en la mano, y con ella, traza con movimientos rapidos en el aire, figuras
geomeétricas, circulares, rectas, curvas, quebradas y elipticas, acompafando el acto
con un monologo gutural, ya agudo, ya vibrante, ora en voz de bajo profundo,
ceremonias que cesan cuando cree haber predispuesto en su favor a los espiritus.

Después de esto, penetra en la maloca o cabafia, donde se encuentra el
paciente, da varias vueltas en torno de él, monologando guturalmente, y al fin se le
acerca y hace con los labios, violentas succiones en la region del cuerpo del
enfermo, donde el dolor impera y le prodiga extraiios masajes con las manos.

Y de alli donde le hizo la succion, extrae el chupador, entre la admiracion
general, una piedra o un sapo o una culebra o un Tuquede (especie de lagartija), o
cualquier otro animal o cuerpo inanimado.

El médico ensefia triunfante el dafio extraido por las pro-



La magia médica 73

piedades misteriosas de sus Guanares encantados y sus relaciones con los
espiritus, que unida a los vegetales aplicados de antemano por el chupador en la
Yucuta soplada (exorcizada o purificada), determina la curacion”.

Casilla transportable de los indios Choco

Kurt Severin ha relatado un caracter singular de la forma ambulatoria de la
medicina magica entre los indios Choco, de Panama, cerca de la frontera con
Colombia.

Dicho viajero describe lo que él llama "el famoso hospital transportable”, que
los indios emplean desde hace siglos y que puede ser llevado a los lugares de
fiestas y bailes, o a las viviendas de cualquier indigena”.

"No es mayor que una casilla de perro, y esta cubierto de figuras y signos
relativos a las tradiciones, creencias y simbolismos de las tribus”.

En tales casillas se ahuyenta del paciente el espiritu de la enfermedad, de la
locura o de la muerte, mediante préacticas rituales del tipo magico.

Kurt Severia describe asi los hechos:

"Se coloca al enfermo sobre unas hojas de platano y se lo pone dentro de
una especie de carpa que ellos denominan "hospital transportable”. Un rustico
mufieco de madera y dos palos tallados que deben representar serpientes, son
puestos al lado de la casilla para proteger al paciente contra aquellos espiritus
malignos. El curandero, un indio joven e influyente, que posee las artes de la magia,
se sienta frente al hospital, empufiando una lanza. Las mujeres de la tribu, casi
desnudas, se ponen a bailar en torno del enfermo hasta que hayan sido
ahuyentados los malos espiritus de su cuerpo y pueda él, entonces, ser
transportado a su hamaca, donde permanecera hasta que se sienta bien o se
muera. Los instrumentos que ejecutan la masica, siempre monétona y



74 R. Pardal: Medicina Aborigen

triste, para que las mujeres bailen, son tamboriles, flautas primitivas y algunas veces
acordedn, producto de canje con los comerciantes panamefios que compran frutas
a los indios".

La magia entre los indios del Chaco Argentino

Es interesante el estudio con detalles de la magia entre los indios del Chaco,
Toba, Pilaga y Mataco, porque en sus fundamentos y en sus practicas se
encuentran la mayoria de los elementos de fondo y forma que caracterizan la fusion
de conceptos religiosos espiritualistas y magicos en los pueblos primitivos en
general, y en su aspecto ceremonial son los mas comunes a los pueblos de gran
parte de Ameérica, ya sea por su ritual, ya por los atributos emblematicos del médico
hechicero.

Ante todo debe hacerse constar que para ellos el mundo esta impregnado de
espiritualismo. Cada persona, cada objeto, cada elemento, tiene su doble espiritual,
dotado de una fuerza o de un quid, que pueden separarse de su cuerpo fisico.

El médico puede desdoblarse en espiritu, en tal forma que aun quedando en
un lugar, con su cuerpo fisico y practicando curaciones a un enfermo, su doble
espiritual se traslada a lejanas regiones o al mundo de los espiritus, para buscar
almas perdidas, o para consultar con los genios de las fuerzas naturales o
espirituales.

Las armas de que a veces se acompafia, también tienen su doble espiritual,
y es corriente oirles decir que la lanza con que efectdan algunas ceremonias, la
traen para que, al volar en espiritu, el espiritu o doble de la lanza los acompafie para
luchar con espiritus enemigos, pues pueden encontrarse en el mundo espiritual, con
los dobles de sus enemigos o hechiceros de otras tribus, que también los ataquen
armados con los espiritus de sus lanzas.

Como el indio dificilmente tiene imaginacion para lo in-



La magia médica 75

corporeo, concibe sus estados espirituales dando una forma concreta a su doble
espiritualidad y a sus movimientos y actitudes en tal estado.

Asi, durante sus viajes a lo ignoto, creen que sus espiritus se remontan
cabalgando sobre ciguefas, diversos pajaros, y hasta sobre patos. Palavecino
refiere, para traducir en forma grafica la conviccion del Toba, que le han dicho
sentenciosamente: "el pato también sirve, pero se cansa pronto".

El mundo de lo sobrenatural esta poblado no sélo por el espiritu de los vivos
y de los elementos y genios benéficos y malignos, sino por el espiritu de los muertos.

En sus grandes ceremonias de magia médica, curativa o profilactica, son
convocados, ademas de los hechiceros de la regién, los médicos muertos, cuyos
espiritus concurren a la ceremonia y a los que se les ofrece, como a los presentes,
el estupefaciente de que acostumbran a hacer uso antes de entrar en trance.

Por todo ello, un tipo comun de enfermedad, entre los indios del Chaco, es la
enfermedad por hechizo o embrujamiento, a base del aprisionamiento o secuestro
del espiritu por obra de un hechicero o de un genio maligno, o por extravio del alma
del sujeto.

"Los espiritus del mal se darian un festin con la sangre del espiritu del
enfermo, causando su consuncién”

John Arnott ha referido interesantes ejemplos diciendo que a menudo el
curandero tiene que remontarse hasta el cielo para alcanzar el espiritu aprisionado
de algun paciente. "Tu espiritu estaba en una jaula en el cielo, y yo te lo devuelvo"
dicen a sus clientes. Si el paciente sigue enfermo, después de eso es evidente que
el espiritu ha vuelto a escaparse, y el cazador de espiritus vagabundos le dice que
volvera a buscarlo durante la noche".

En otro pasaje agrega:

"A veces la tarea del curandero consiste en ir a buscar



76 R. Pardal: Medicina Aborigen

ese espiritu debajo de la tierra; para eso debe transformarse primero en un pajaro
muy ligero, porque tiene que cruzar una inmensa laguna en la que hay mucho barro
antes de poder llegar a la morada temporaria del espiritu embrujado. Si cae en el
barro al cruzar la laguna, el paciente morira irremisiblemente”.

Enrique Palavecino nos ha suministrado interesantes datos recogidos
durante su estada en el Chaco Argentino, ddndonos una descripcion de una gran
ceremonia de medicina magica entre los Mataco, que duré varias horas.

En dicha ceremonia intervinieron treinta médicos hechiceros y fueron
convocados los médicos fallecidos.

El dia anterior, Lavij, el padre del Jefe de la tribu, habia molido pacientemente
las semillas del cevil semitostado (Piptadenia macrocarpa), compradas a otros
indios establecidos méas al Oeste. Como el cevil escaseaba, estaba caro, y por una
pequefia cantidad habian tenido que dar un burro para poder comprarlo.

Entre los médicos habia dos mujeres, pues segun ellos, la mujer también
podia aprender y ejercer "para curar a las otras mujeres".

El dia de la ceremonia, en el campo elegido, se presento el Cacique trayendo
un cuero para sentarse y sus atributos, que consistian en dos flautas o silbatos de
hueso de cigliefa; un sonajero, una calabaza magica y manojos de plumas de
cigliefia; en una lata de conserva de tomate, traia el polvo de semillas de cevil.

Sentado sobre el cuero que estaba en el suelo, se coloc6 mirando hacia el
Oeste, y aspird por las fosas nasales el cevil, que tomé con la mano del modo como
se hace con el rapé. (Consignamos esta forma de tomar el cevil, porque en otras
regiones de América, la misma substancia se aspira por medio de tubos).

A continuacion, el cacique empufia el sonajero y comienza



La magia médica 77

a agitarlo. Toma un manojo de plumas de ciglefias y lo eleva verticalmente hacia el
cielo, para recibir en él al espiritu de los médicos muertos que iban llegando, e
invirtiendo el manojo de plumas, los depositaba en tierra, derramando una porcion
de cevil para ellos.

A medida que llegaban los espiritus de los médicos, parecian reconocerlos
segun se deduce por las exclamaciones que lanzaban. En cierto momento
Palavecino oy6 que decian:

—"Ahi viene Pacheco", a lo que pregunt6: —"¢COmo saben que es él?". El
lenguaraz le contest6 sentenciosamente: "Porque vienen primero los que estdn mas
cerca".

De vez en cuando el Cacique se levantaba agitando la calabaza magica y
parecia recoger algo del aire, que encerraba en ella. El lenguaraz le dijo a
Palavecino que eran flechas invisibles de la peste y de la tos (la tos: Altese, en la
lengua del grupo Bazan; Chaltaj en la lengua del grupo occidental).

El médico que encierra, mas espiritus en su calabaza, para ellos posee un
poder magico superior al de todos los demas.

Entretanto se fueron acercando los otros médicos, llevando sus armas, sus
calabazas, sonajeros y repitiendo la aspiracion del cevil. Después de un rato, el
cacique Coronel se pone de pie y todos lo imitan, agitando las calabazas y haciendo
sonar los silbatos.

Ha llegado el momento de la partida. Sus espiritus van a volar a regiones
misteriosas, cabalgando sobre avestruces, cigliefas y patos, llevando con ellos sus
armas, por si al volar se encuentran con los espiritus de otras tribus.

Los indios describen con detalles los combates que han tenido lugar en tales
circunstancias, y la astucia que han tenido que desplegar, para transformarse
idealmente en diversos animales, para huir asi de las persecuciones.



78 R. Pardal: Medicina Aborigen

Existe un notable contraste entre su estado espiritual imaginario y su aspecto
exterior, en tal momento, pues se hallan vestidos con ropas europeas y salvo una
situacion de agitacion y excitabilidad, nada hace suponer que en esos momentos el
indio, desdoblando su espiritu, efectie un viaje ideal, mientras realiza practicas de
curacion.

Durante el tiempo de ida y vuelta de los espiritus, se efectuaron curaciones,
de las que transcribiremos una, en la cual el quid causante de la enfermedad fue
alejado por cohecho, después que fracaso la aplicacién de la magia simple natural.

Cuando el enfermo estuvo sentado, un viejo médico se puso a danzar
saltando sobre una pierna, mientras tenia cruzada la otra. Hay que observar que
generalmente los jovenes saltan con las piernas cruzadas en X, apoyandose en sus
lanzas, lo que en este caso no podia hacer el médico, debido a su edad.

Después de esta danza, el médico se acercO sigilosamente al enfermo,
haciendo pases con las manos, y de pronto parecio que apresaba bruscamente un
animal imaginario que se defendia y se agitaba. La mimica era tan perfecta, que el
espectador, el distinguido etndgrafo prof. Enriqgue Palavecino, tuvo la impresion de
gue el hechicero habia apresado un ser vivo que se debatia. En realidad, no se
trataba de un ser material, y los indios explicaban que habia intentado aprisionar a
un espiritu.

Después de esto el hechicero ahueco la mano en forma de tubo y soplé por
ella recorriendo el cuerpo del enfermo en una especie de exorcismo. Como
pareciera fracasar, porque segun decian la peste no se habia ido, recurrieron al
cohecho, sobornando al espiritu causante de la enfermedad, con varios regalos,
consistentes en trapos colorados, dos valijas de carton, penachos de plumas
nuevas, etc., que colocaron en una manta que tapaba al enfermo; un rato después,
expresaban que el mal se habia cobrado, en imagen, los objetos.



La magia médica 79

La ceremonia termind después de haber efectuado varias curaciones, con el
regreso de los espiritus, que explicaron las profecias que habian podido recoger
durante su viaje.

Después de la ceremonia que hemos descripto, se realiz6 otra, que tenia por
objeto devolver el alma de algunos de ellos, perdida a consecuencia de haber sido
fotografiados durante una visita a Buenos Aires. Esta especie de purificacion se
efectud exorcizandolos por medio de soplos espiratorios en U emitidos en forma
saccadee.

Es sabido que el indio se resiste, a menudo, a que lo fotografien, porque
supone que la foto se lleva algo de su persona. Lo mismo ocurre con la pintura, por
lo que debemos rechazar la idea de una sugestion por el aparato fotografico.

Catlin, en su interesante obra sobre los indios norteamericanos, refiere que,
después de haber pintado el retrato de algunos indios (en aquella época no existia
la fotografia), éstos le tomaron tal temor que le rogaron que no los retratara mas, y
gue se alejara del lugar.

Catlin les dio una explicacién de su arte, diciéndoles que cualquier hombre
gue estudiara, podria mas o menos, hacer lo que él. Los indios aceptaron su
explicacion, pero continuaron con la idea de que Catlin habia hecho seres con vida,
porque los hombres se podian ver en dos lugares a la vez y admirados de tal
maravilloso poder, lo nombraron medicine-man, entregandole los atributos de tal
titulo, que en muchos aspectos son muy semejantes a los de los Toba: lanza,
sonajero, algo que por su contenido se parece a las calabazas de los
sudamericanos, pero que estan construidas con cuero curtido y collares de pezuias
de ciervo, muy semejantes, también, a los empleados en una extensa area de
Sudameérica.

Bolsas magicas de medicina, sin medicamento

En el capitulo anterior nos hemos detenido con algun detalle sobre el
contenido magico que debe llevar cada me-



80 R. Pardal: Medicina Aborigen

dicamento. El criterio que tuvieron los indios para concebir las practicas
precedentes, nos permitird comprender como algunos pueblos tuvieron bolsas para
medicamentos, cuya virtud y poder eran puramente espirituales y magicos, pues no
contienen medicamentos en su interior, y sin embargo se llevan como prevision
durante toda la vida del indio.

El ejemplo més interesante ha sido referido por Catlin en su obra sobre los
pieles rojas publicada en 1875. "La Bolsa de Medicina (Medicine Bag) - dice Catlin
- tiene un caracter magico. Es una bolsa de misterio, cuya importancia es necesario
comprender, porque puede decirse que constituye la clave de la vida y del caracter
indio".

Estas bolsas son construidas con pieles de animales, pajaros o reptiles, y
estan adornadas caprichosamente de diferentes modos. Generalmente las llevan
atadas a sus vestidos o en la mano. Casi siempre estan decoradas con la
exageracion con que ellos se pintan; por lo comun estan rellenas con yerbas; a
menudo no contienen drogas ni medicinas dentro de ellas. Por otra parte estan
religiosamente cerradas y selladas y rara vez se abren.

Encontré - dice Catlin - que los indios en estado primitivo llevan cada uno su
bolsa medicinal, en una u otra forma, a la cual rinden el mas grande homenaje y
miran como la salvaguardia de su seguridad durante toda la vida. "Se realizan
fiestas y se sacrifican caballos y perros a la Medicine Bag, y se sufren ayunos y
penitencias de varias clases para apaciguarla, si suponen que la han ofendido,
aunque sea de un modo casual, “La miran como al guardian de la existencia de toda
la tribu, ya sea en la batalla 0 en cualquier momento, pues consideran que sin la
bolsa, la mala suerte y las desdichas los acompafaran”.

El procedimiento que siguen para obtener una bolsa al llegar a los 14 6 15
afos de edad es explicado con detalles por el citado autor.



LAMINA 111 - Indio del Chaco Argentino con el térax cefiido por una faja que
impide la huida de los espiritus de la salud.



AR SRS i

-

e

LAMINA IV — Hechicero de la tribu Navajo (Arizona, Nuevo México) en el acto de construir
uno de los elaborados en forma de swastica (grupo plastico del Museo de Historia Natural
de Nueva York).



La magia médica 81

El encantamiento por simbolos cosmogonicos mediante
cuadros con tierras de colores

El mago recurre con mayor frecuencia, en sus practicas ceremoniales, al
terror por el ruido o al encantamiento por el sonido ritmico en forma de cantico o
himno. Pero en ciertos pueblos recurre al encantamiento o conjuro con simbolos
cosmogonicos, en que el color es asociado al ritmo del canto.

Un ejemplo de este tipo lo tendriamos en la medicina magica practicada por
los Navajo, utilizando dibujos con tierras de colores.

Los Navajo, acampados en el Sud Oeste de los EE. UU., efectuan el
encantamiento por el color, mediante dibujos simbdlicos, en que estan
representados los puntos cardinales con sus colores convencionales y diversos
elementos cosmogonicos, valiéndose de tierras policromas.

Tienen para este fin chozas especiales que son por lo comun de forma
circular y de un tipo analogo al de las que utilizan para vivienda. La puerta de ellas
mira siempre hacia el oriente y una manta con dibujos policromados cierra su
abertura. En el interior no hay mas iluminacién que la que penetra por un agujero
del techo. En el centro se enciende un fuego cuyo humo escapa por la abertura
citada.

Los enfermos y sus familiares se sientan circularmente en la periferia de la
habitacion sobre pieles de animales, y alli permanecen durante largas horas, desde
antes de la salida del sol. El médico hechicero, Shaméan, remueve el fuego del hogar
y limpia el suelo de la choza, sobre el cual efectuara un enorme dibujo con tierras
de colores, que aspersiona con granos de polen.

El ritual simbdlico es estricto y debe cumplirse con exactitud, siguiendo
normas tradicionales.

El fondo de la composicion pictorica es preparado por el Shaman con una
capa de arena fina perfectamente limpia



82 R. Pardal: Medicina Aborigen

Este circulo de arena, que servird de base a la pintura magica, tiene unos
ocho metros de didmetro y unos cinco a seis centimetros de espesor.

De acuerdo con el ritual, se comienza con la pintura por el centro para
dirigirse después a la periferia y seguir en circulo al movimiento solar, comenzando
con el Este, siguiendo al lado Sur y de alli al Oeste, para terminar por el Norte.

El curandero o Shaman, tiene de antemano preparadas tierras de cinco
colores distintos, concordantes con los cinco colores simbdlicos fundamentales de
los indios, y ademas una abundante proporcion de granos de polen.

Las distintas arenas policromas son de colores negro, azul, blanco, rojo y
amarillo. La arena negra se obtiene con carbon vegetal, el azul, segun se dice, se
obtiene triturando turquesas o piedras similares; el rojo y el amarillo lo suministran
las arenizcas que forman la tierra de la region; el polvo blanco, lo suministra el yeso.

La practica ha dado al médico sacerdote una habilidad extraordinaria para
deslizar sus tierras en la figura y moverse en torno del cuadro sin ensuciarlo ni
descomponerlo. Cuando cambia los colores se limpia de la tierra anterior para no
ensuciar los otros colores.

Si por complicacion del dibujo se equivoca o efectla algo indebido, cubre la
parte imperfecta, para borrarla, con una capa de la primitiva arena incolora,
empleada para el fondo.

Las distancias y la proporcion de los dibujos se miden sin ayuda de compases
ni de reglas, a pesar de lo cual resultan de una notable regularidad, no obstante el
gran tamafio de los cuadros. Solo puede utilizar como medida las palmas de su
mano.

Las pinturas de colores tienen para los Navajo el valor de medicinas de
caracter magico, y su virtud terapéutica se aumenta espolvoreandolas con el polen
de plantas, el cual representa en su simbolismo el germen de la vida.



La magia médica 83

Las figuras humanas se dibujan primero desnudas, y la representacion de
sus trajes se efectla después cubriéndolas con tierras de colores, como si se las
vistiese.

Los cuadros de tierras de colores se repiten invariablemente en sus detalles,
siempre iguales para cada cuadro, de los cuales cada Shaman posee un repertorio
tradicional.

El médico brujo comienza su complicada tarea con las primeras luces del
alba, pudiendo ser ayudado por algunos asistentes, pues el ritual exige que el
cuadro esté terminarlo al mediodia. Cada uno de estos cuadros del repertorio tiene
un canto litargico, simbdlico o de invocacion, que le corresponde, y muchos de ellos
han sido reproducidos por la sefiora Laura Adams Amer, Asi se conocen los cuadros
correspondientes al "Canto de los Cuatro Vientos", "Canto del Polen”, "Canto de los
Cactus", "Canto del Sol", etc.

Por ello, terminada la pintura, alrededor del mediodia, el médico hechicero
gue la dibujé entona el himno o canto que le corresponde, y lo aspersiona con los
granos de polen. El enfermo, entonces, coge un pufiado de harina de maiz y lo
arroja hacia los cuatro puntos cardinales, invocando a los dioses y alejando a los
espiritus malignos por medio de ruido de cascabeles y sonajas o quemando plantas
aromaticas. Finalmente el paciente se extiende por un rato sobre el cuadro. Es
comun que los familiares toquen supersticiosamente algunas partes del cuadro, con
fines de profilaxis magica.

Después de ello, el enfermo abandona la estancia y pasa a una choza
llamada de purificacion, donde debe bafarse hasta sudar profusamente, entonando
canticos rituales.

El Shaman, que ha quedado en la choza de medicina, deshace su obra
borrando cada figura en un orden inverso a aquél en que fue efectuada. Mrs, Laura
Adams Amer, que ha vivido varios afios entre los indios Navajo, ha publicado las
fotografias de numerosos cuadros de pinturas, explicando el significado simbdlico
de los mismos.



84 R. Pardal: Medicina Aborigen

Los Navajo dicen que la practica de las pinturas con tierra de color,
empleadas por ellos para la medicina magica, les fue ensefiada por las divinidades
subterréneas.

Segun su graciosa leyenda, la primera pareja de indios Navajo tuvo un hijo.
Cierto dia, este hijo desaparecio6 sin que se le pudiese hallar. Ni las imploraciones a
los elementos ni a las divinidades permitieron hallarlo. Al cabo de cierto tiempo, el
escarabajo dijo a la primera pareja Navajo que habia oido la voz del muchacho en
las profundidades de la tierra. El padre efectué excavaciones, llegando hasta la
humeda region de la serpiente, donde encontré a su hijo. El indio tuvo la sorpresa
de ver gue su hijo en el espacio de pocos dias habia crecido y se habia transformado
en un hombre. El padre quiso llevarselo, pero las serpientes que le habian dado el
nombre de polen, no quisieron dejarlo marchar. El padre se vio obligado a encender
fuego y hacer humo, ante lo cual las serpientes, sofocadas y amedrentadas,
consintieron en que se marchase.

Al ascender a la tierra el viento que con las nubes y el sol manifestaron su
alegria de ver al muchacho, comunicé a éste el uso de las tierras simbdlicas para
proteger a las figuras en ella representadas por medio de los genios y de las plantas
magicas. Por ellos fue que Polen hizo el primer cuadro de tierra de colores con
ayuda y por consejo del viento.

La magia natural en la determinacion de enfermedades por obra de
enemigos. Magia simpatica y magia analdgica

En otro lugar hemos dicho que, segun el concepto del indio, las
enfermedades podrian ser producidas por obra de enemigos.

Los poderes del médico hechicero no se limitan, pues, a curar enfermedades,
sino que puede provocar y ocasionar



La magia médica 85

secretamente la muerte. Sirve de tal modo para el odio y la venganza, como para la
dominacién y el amor. Sabe también descubrir por medios magicos al asesino del
hombre que muri6é de una enfermedad que aquél le enviara.

Los procedimientos magicos de que se vale el hechicero para provocar la
enfermedad de un enemigo o por encargo pertenecen a lo que se ha llamado magia
simpatica y magia por analogia.

La magia simpéatica se ejerce por medio de alguna cosa que ha pertenecido
al ser amenazado: sus cabellos, su sangre, cortes de ufas, su saliva, o sobre un
objeto que ha estado en contacto prolongado con su cuerpo, etc.

La magia analdgica se practica por intermedio de una representacion
convencional de la persona atacada, sea aproximadamente, una mufieca de cera;
sea arbitrariamente, con un corazén de carnero, etc.

El criterio que fundamenta los ritos de la magia simpatica seria, en sintesis,
el de que toda accion perjudicial, de orden fisico o no, ejercida sobre los cabellos,
las ufias u otra porcién del cuerpo o sobre los vestidos de una persona, se transmite
al cuerpo y al alma que lo anima.

Como ejemplo de magia simpética, entre los aborigenes sudamericanos,
podemos mencionar el referido por John Arnott en su articulo sobre la magia entre
los Toba-Pilaga del Chaco Argentino: “Uno de mis amigos indigenas - dice John
Arnott - de la mision de Sombrero Negro, llamado Tigre, me cont6é una vez como lo
habia embrujado su mujer. La habia dejado porque no queria ir con él a trabajar en
el Sur, y ella en venganza habia recurrido a los servicios de una hechicera - que era
prima de Tigre, aunque resulte extrafio de creer - y le habia llevado la tira interior de
un sombrero de su marido, asi como una camisa. Con estas cosas Yy los ritos que
ella sabe, consiguio que le salieran lastimaduras en la cintura y en la cabeza. "Fue
el



86 R. Pardal: Medicina Aborigen

sudor que habla en esas cosas lo que causo las lastimaduras”, comenté mi
informante”.

En otro pasaje de su articulo, Arnott dice: He conocido varios casos de indios
enfermos que, creyendo que habian sido embrujados de esa manera, se negaban
a reanimarse o ser levantados. Se quejaban, pasivamente echados, esperando
quizéa la muerte, cuando apenas tenian una enfermedad sin importancia. Creian que
un trozo de vestido, algun recorte de ufias, un cabello, algo de sangre de una herida,
0 quizé de excrementos - algo de lo que estaba intimamente relacionado con ellos,
- habia sido tomado y mezclado con los restos de un perro muerto. Segun ellos, a
medida que el perro se descompone, la victima del hechizo se debilita y consume.
Si se recobra el vestido, la sangre, o lo que sea, el paciente se mejora. El diagnostico
del curandero es inapelable.

El acto magico por analogia es practicado sobre una representacion
convencional de la persona atacada, una murfieca, etc.

Al lado de esta forma activa de magia por analogia, podria hablarse de una
forma pasiva de la misma por medio de la cual el espiritu de la enfermedad existente
en una persona se transmite a otra, por lo comun desconocida. Ocaranza,
estudiando la medicina azteca, transcribe el siguiente ejemplo de tales practicas:
"Un rito comuan consistia en hacer "un perrillo de maiz" en el que creian concentrar
la enfermedad; lo ponian sobre una penca de maguey y por la mafiana lo sacaban
a la calle 0 a una via publica, creyendo que el primer transelnte que pasara, se
llevaba pegado en las piernas el mal, quedando asi libre y curado el enfermo del
azote".

Profilaxis magica de las enfermedades

De acuerdo con la concepcién animista de que las enfermedades se
producirian por la introduccion de un quid maléfico de diverso origen tedrgico,
punitivo, hechizos o



La magia médica 87

conjuros por venganza, emanaciones, etc., la profilaxis se efectuaba alejando los
males o reteniendo o llamando un quid benéfico, por ceremonias magicas y actos
rituales para la profilaxis de orden publico, o por el porte de amuletos o actos
especiales en la profilaxis o prevenciéon de orden individual. ,

Merece un comentario particular lo que podria llamarse profilaxis activa,
consistente en el acto de impedir que el quid benéfico, introducido en un organismo,
pueda huir o alejarse de él.

Un ejemplo tipico de esta medicina, de orden magico, lo suministran ain en
la actualidad los Toba-Pilaga del Chaco Argentino.

John Arnott refiere que interrogando indios con aspecto de enfermos, acerca
de por qué llevaban un cinturon o una correa apretandoles el pecho, le dijeron: "Es
para impedir que el buen espiritu se le escape”. Porque "el curandero le ha colocado
en el cuerpo el espiritu bueno, después de haberle arrojado el malo”.

Los mismos Toba-Pilaga emplean con fines de profilaxis magica tatuajes
especiales en las regiones mas a menudo afectadas, y entre los mas caracteristicos
figura un namero 8.

La medicina magica de profilaxis colectiva puede tener por objeto el
alejamiento de epidemias existentes, o la profilaxis general por ceremonias de
purificacion - algo asi como una medida de orden publico y de higiene preventiva -
gue se realizaban a fecha fija. De esta Ultima constituia un ejemplo en el Cuzco
precolombiano, la famosa ceremonia de la Citua o de la purificacién de los cuerpos,
que se celebraba en septiembre al comenzar el equinoccio de primavera. Cobo la
describié con extension.

Después de un riguroso ayuno y de una funcion religiosa en el Coricancha,
los habitantes se reunian en la plaza prin-



88 R. Pardal: Medicina Aborigen

cipal. Después de lavarse en las fuentes, sacudian fuertemente las vestiduras,
mantas, y tapices, para expulsar los elementos maléficos. Posteriormente, con
grandes alaridos, ruidos de sonajas, etc., los sacerdotes, funcionarios y militares,
con las armas y lanzas en la mano, efectuaban un simulacro de persecucion y
ataque a los genios maléficos invisibles, corriendo hacia los cuatro puntos
cardinales. Por la noche efectuaban una ceremonia analoga, recorriendo en igual
actitud las calles con teas encendidas, corriendo a arrojarlas en los arroyos, para
gue la corriente se las llevase junto con el quid maléfico.

Entre los indios contemporaneos del Chaco Argentino, se efectian en la
actualidad ceremonias de profilaxis magica colectiva al aparecer o existir en las
cercanias una epidemia.

Elisabeth Dijour, durante su misiéon al Chaco Argentino en 1932-1933, Uno
ocasion de observar ceremonias de este tipo entre los Mataco, que refiere en su
articulo publicado en el Journal de la Société des Américanistes.

Una ceremonia relatada por Elisabeth Dijour tuvo lugar el 8 de abril de 1933,
con el fin de expulsar la fiebre aftosa que habia afectado al ganado, y que habia
enfermado a muchos individuos que habian comido de su carne.

BIBLIOGRAFIA II

ARNOTT, JOHN. — La magia y el curanderismo entre los Toba-Pilagé del Chaco. "R. G. A.
", Afo Il, N° 14, pp. 315-326; noviembre de 1934. .

DE ARRIAGA, P. J. — La extirpacion de la idolatria en el Per(; Lima 1621.

BANCROFT, H. H. — Native races of the Pacific States of North America, en 5 tomos;
Nueva York 1875-1876.

CATLIN, GEORGE. — 1876. VVéase Bibl. I.

CLAUDE, JOSEPH H. — Las ceremonias araucanas. "B. M. Ch.", t. X111, 1930.



La magia médica 89

ColAzz1, ANTONIO. — 1914, p. 348. Véase Bibl. I.
DELOBSON, DIN. — Les secrets des sorciers noirs; Paris 1934.

DIJOUR, ELISABETH. — Les cérémonies d'expulsion des maladies chez les Matako. "J. A. P.
"'N. S, t. XXV, 1933, p. 211-218.

GRAEBNER, FR. — 1925. Véase Bibl. .

GUEVARA, TOMAS. — Psicologia del pueblo araucano; Santiago de Chile 1908.
GUSINDE, MARTIN. — 1932. Véase Bibl. I.

HERRERA, GENARO. — Leyendas y tradiciones de Loreto; Iquitos 1918.

HUBERT et MAuUss. — Théorie générale de la magie. "Année Sociologique™; Paris 1902, t.
VII

LEVY BRUHL, L. — Les fonctions mentales dans les societés inferieures; Paris 1910.
del mismo.— 1931. Véase Bibl. I.

LuMHOLTZ, KARL. — Unknown México, en 2 t.; Nueva York 1902. Version castellana con
el titulo: El México desconocido, en 2 t.; México 1904.

MACKENZIE, DONALD J. — The migrations of symbols; Nueva York 1926,
MATOS ARVELO, MARTIN. — Vida indiana; Barcelona 1912.

MAXWELL, J. — La magie; Paris 1922.

MOONEY, JAMES. — 1902. Véase Bibl. I.

NORDENSKIOLD, ERLAND. — Recettes magiques et medicales du Pérou et de Bolivie. "J. A.
P.", n.s. t. IV, N° 11, 1907, p. 168.

OYARZUN, AURELIANO. — La sangre en las creencias y costumbres de los araucanos. "R.
E. A. Ch.", 1907, nimeros 2-3.

PALEVECINO, ENRIQUE. — Los indios Pilaga del rio Pilcomayo. "A. M. BA." t. XXXVII,
1933, pp. 517-582,

del mismo. — 1935. Vease Bibl. I.

Rui1z DE ALARCON, HERNANDO. — Tratado de las supersticiones y costumbres gentilicias
que oy viven entre los indios naturales desta nueva Espafia (1629). Reimpresion en
"A. M. M.", 1892.

SCHURTZ, H. — 1900. Véase Bibl. I.
SKEAT. — Malay magie; Londres 1900.

TUYA 'Y SOLAR, ANGEL DE. — La magia en la medicina peruana incaica, "Investigaciéon y
Progreso™, Madrid 1935, N° 9.

TYLOR, E. B. — 1903. Véase Bibl. I.

VALDIZAN, H. Y MALDONADO, A. — La medicina, popular peruana. Contribucion al
folklore médico del Perd, en 3 tomos; Lima 1922,







SEGUNDA PARTE

MEDICINA DE LOS GRANDES
PUEBLOS INDIGENAS






CAPITULO Il
MEDICINA DE LOS TUPI-GUARANI

La costumbre ha designado con el nombre genérico de Payé los médicos
Tupi-Guarani. El Payé tipico empleaba como practica fundamental la magia y la
sugestién. Se mantenia cierto misterio alrededor de su origen y eran impenetrables
acerca de los principios secretos de su profesion. Viajaban de tribu en tribu y
aparecian a veces en paises muy lejanos; por lo comun no tenian residencia fija.

El cronista P. Pedro Lozano, al hablar de estos médicos hechiceros, dice lo
siguiente: "Los que deseaban aprender estas diabdlicas artes, era forzoso
observasen regidisimos ayunos, y se mortificasen con crudas penitencias
corporales; y todo el tiempo que dedicaban a estos rigores habian de abstenerse de
todo género de bafios o lavatorios, aun de las manos; vivir desnudos y solos en
lugares frios, I6bregos y retirados de todo comercio; no gustar otro alimento, sino
cierto género de pimienta mordicante, y unos granos de maiz tostado; no peinarse,
sino traer desgrefiados los cabellos que causen miedo y horror; criar las ufias largas
y disformes, y finalmente, afectar las mayores asperezas para macerar y consumir
el cuerpo. . .", describiendo otras préacticas, igualmente dirigidas a obtener "la
facultad magica".

En la préactica efectuaron los diversos tipos de magia. Un procedimiento
comun era el de la extraccion del cuerpo extrafio natural o extranatural por hechizo
0 embrujamiento - que segun la creencia comun al aborigen americano, era el
causante de las enfermedades - por medio de la ceremo-



94 R. Pardal: Medicina Aborigen

nia de sobamiento y succion del quid maligno de que nos hemos ocupado en otro
lugar. También practicaban la magia evocatoria, y la sugestion colectiva.

Provocaban en los enemigos la enfermedad por embrujamiento de acuerdo
con los ritos de la magia simpatica. El Padre Lozano describe el embrujamiento por
medio de la magia simpética, en los siguientes términos: "Tomaban un sapo o
culebra u otra sabandija asquerosa, la cual el hechicero, ataba al pie de un arbol,
donde, con la falta de alimentos desfallecia, iba perdiendo las fuerzas y moria, y al
mismo paso y con las mismas pausas, iba sintiendo estos efectos y acabandose
con excesivos dolores, la persona hechizada".

Existian ademas varios tipos de practicos con nombres particulares. El
Tuvichaba, Illamado errGneamente Cacique, también era médico. El
Kurupaihvonanga es, fundamentalmente, un evocador de los espiritus. Médico
farmacélogo y herbolario era el Pohomonanga o Pohamonangara; los mas
afamados de los ultimos, colocados en la cima del conocimiento, se llamaban Poro-
Pohamonanga, merecedores, segun ellos, del titulo de Arandu (sabio).

Los Payé practicaban como auxiliar o coadyuvante de la practica médica o
magica, para entrar en trance, el uso de ilusibgenos o estupefacientes que
designaban con el nombre genérico de Kurupa. Con él provocaban estados
hipnaéticos o la aparicion de visiones.

Bertoni dice que conocen varios Kurupa, y en cada regién, desde el
Amazonas hasta el Paraguay, tenian los propios. Los Guarani del Paraguay
conocian, entre otros, la semilla semitorrada y pulverizada de las especies botanicas
Piptadenia a cuyos arboles se les designaba con el nombre de Kurupayara. En las
regiones centrales del Brasil, se le conoce con el nombre de Parica.



Medicina tupi-guarani 95

Las semillas semitorradas de las piptademias, aspiradas en forma de rapé
por las narices, fueron empleadas en una amplia zona. En la provincia argentina de
Cérdoba, las empleaban los Comechingones, guardandolas en caracoles (Borus),
semejantes a los caracoles en que las guardan los indios del centro del Brasil actual,
donde se la conoce con el nombre de Parik&. En las provincias antiguas del noroeste
argentino y en la regién de Atacama se usaba también, y empleaban para molerla
y extenderla antes de aspirarla, tabletas que durante un tiempo se creyeron tabletas
de ofrenda por su ornamentacion. Los Mataco de la Gobernacion argentina del
Chaco aun la emplean durante sus ceremonias de medicina magica.

Entre sus practicas de higiene médica o afines, debemos tratar de la
Urucuizacién y las Escarificaciones.

La Urucuizacioén

Diariamente, los Tupi-Guarani, después de un bafio, se hacian frotar el
cuerpo con un ungiento hecho con la materia colorante de las semillas de la Bixa
Orellana.

A menudo esta operacion la efectuaba la mujer.

El objeto principal de su empleo, era la defensa contra el sol y los mosquitos.
Rochefort, refiriéndose a lo que viera en las Antillas, dice que interrogados acerca
de tal practica, le dijeron: "que eso les hace mas sueltos de cuerpo y agiles,
asegurando ademas, que esa operacion les proporcionaba una defensa contra los
malos efectos de las lluvias, contra los ardores del sol y del frio de ciertas noches,
y por fin los preservaba de las picaduras de los mosquitos y marigues”.

"Resultaba - dice Bertoni - que todo el cuerpo y la cara presentaba un tinte
colorado especial palido, lustroso, dandoles un aspecto extrafio, pero no
desagradable a la



96 R. Pardal: Medicina Aborigen

vista ni al tacto, pues se borraba toda mancha o cicatriz, quedando el cutis satinado”.
El color rojo que comunicaba al cuerpo, hizo nacer el error que todavia persiste,
acerca de la existencia de una raza roja entre los aborigenes americanos. El color
rojo era en realidad, debido a esta substancia empleada para defenderse contra la
luz solar y evitar la picadura de los mosquitos.

Entre los Tupi-Guarani, se llamaba Urucu la substancia empleada, nombre
gue se usaba en casi todas las regiones, hasta el Norte argentino. En las Guayanas
y en Venezuela (donde también se practicaba la costumbre), se le llamaba Rucou,
en lengua Nahuatl se llamaba Achiotl, los Yucatecas y los indios de las Antillas la
llamaban Bixa o Bija, de donde tomoé origen la costumbre de llamar embijados, en
los textos de los Cronistas, a los indios pintados de rojo.

Ferndndez de Oviedo y Valdés, hablando de los embijados, dice que en la
Isla Espafiola, "hacian con las semillas unas pelotas los indios conque después se
pintan la cara, e lo mezclan ciertas gomas, e se hacen unas pinturas como
bermelldn fino, e de aquella color se pintan la cara y el cuerpo, de tan buena gracia
que parecen el mismo diablo. E las Indias hacen lo mismo quando quieren parescer
bien, e cuando van a pelear, por parescer feroces. . . € aun tiene un bien o sirve a
los indios en esto: que quando estan asi pintados, aunque los hieran, como es la
pintura colorada e de color de sangre, no desmayan tanto como los que no estan
pintados de aquellas color roxa o0 sanguinea”.

El P. Gumilla, en 1745, describe el amplio uso que de ello se hacia entre los
indios de la region del Orinoco, dedicandole varias paginas de su obra. Segun este
autor "Todas las Naciones de aquellos Paifes, a excepcion de muy pocas, fe untan
defde la coronilla de la cabeza, hafta las puntas de los pies, con aceyte, y achote: y
las madres, al tiempo de



Medicina tupi-guarani 97

untarse a si mifmas, untan a todos los chicos, hafta los que tienen a fus pechos, a
lo menos dos veces al dia, por la mafana y al anochecer: defpues untan a sus
maridos con gran prolixidad" afladiendo que "Cada vez que el marido viene de
pefcar, u de hacer alguna diligencia, le quita fu muger, o alguna hija, la untura
empolvada, y le unta de nuevo los pies; y lo mifmo hacen con los huefpedes que
llegan aunque fean muchos"

El Uruch o Bixa ___ : —
orellana, llamado también r 5 S ar e ) A R
Achiote en el Norte-y Asafrao A P T SN
en el Brasil, es un éarbol
neotrépico, que los guarani
cultivaron hasta el Norte
Paraguayo. La semilla del
Urucu fue estudiada en sus
componentes por Chevreul
en 1833.

Ella contiene dos
materias colorantes: una
amarilla, la orellina, y otra
rojo cinabrio, la bixina: la
primera se disuelve en el
agua; la segunda constituye
la porcion util para los fines
de proteccion que el indio
busca. Es insoluble en el
agua y por el contrario es
soluble en las grasas, ceras,
y diversas resinas.
Hernandez, en 1570, al
mencionar su empleo por los
indios de México con el nombre de Achiotl, dice que éstos la aplicaban en forma de
pomada, hecha con

FIG. 2 - El urucu (Bixa orellana); el grabado muestra las
semillas en el interior de la capsula.



98 R. Pardal: Medicina Aborigen

una resina aromatica, la cual, segun Dominguez, parece ser el Liquidambar
styraciflua,

La especie de pomada o substancia untuosa para friccionar el cuerpo, segun
las latitudes, era confeccionada por el indio, con grasas o aceites de origen animal,
como las grasas de yacaré, de capibara, de iguana (Murumuru astrocaryum),
aceites de pescados; de origen vegetal, como el aceite de palma. Estas se
mezclaban en caliente con las substancias colorantes de las semillas de la Bixa, y
al oleato resultante se le daba la consistencia necesaria, agregandole en frio, grasas
de mayor densidad o resinas como la de la Icica (Protium heptaphyllum). La
substancia asi obtenida, era llevada por el indio en sus viajes, ya en forma de bollos
0 de panes, ya contenida en una calabaza.

Para el lavado diario previo a la uncion con ella, empleaban a manera de
jabon, arcillas alcalinas, cuyo tipo lo constituye la llamada Collpa.

Con respecto al objeto de esta uncion, las palabras de Gumilla no dejan lugar
a dudas. Al final del Capitulo VII (pag. 146), dice "Y volviendo a la untura ordinaria
de todos los dias, digo, que refulta de aceyte, y de Anoto, que es el que llamamos
Achote, con efte, molido, y amaffado con aceyte de Cunama, u de Vefirri, u de huevo
de tortuga, fe dan luftre a todo el cuerpo, mafana y tarde; y no folo les firve de
veftido, fino de arnés seguro contra los mofquitos, que abundan en tanto nimero de
efpecies, como defpues diré". "No folo no les puden picar los mofquitos, fino que
muere a, fin poderfe defpegar de la tal untura. Fuera de efto, como el Achote es muy
frio de fuyo, aquella untura los alivia mucho contra los rayos del Sol y calor cafi
intolerable". “Para trabajar o bogar, piden licencia para untarfe, por las dos utilidades
gue llevo referidas”.

La urucuizacion resiste al sudor y al bafio, por ser insoluble en el agua, y
defiende contra los rigores del sol, im-



Medicina tupi-guarani 99

pidiendo la accion de los rayos calorificos y la accién quimica excesiva de los rayos
ultravioletas. El hecho ha sido verificado experimentalmente por Ozorio de Almeida
en el Brasil y por Roffo en la Argentina. La defensa contra la excesiva accion de los
ultravioleta, se comprob6 exponiendo indios urucuizados a la accién prolongada de
lamparas de cuarzo.

La defensa contra los rayos caléricos ha sido comprobada por medio del
siguiente experimento de Ozorio de Almeida: expuso al sol tres termémetros; uno
con el bulbo plateado como proteccion maxima, otro con el bulbo recubierto de una
capa de Urucd, y el tercero con el bulbo ennegrecido, obteniendo los siguientes
resultados: el termémetro con bulbo plateado marcaba 32°, el termdémetro
urucuizado 33° y el termdmetro ennegrecido 40°. Esta diferencia de siete grados es
demostrativa.

Pero es importante consignar que, si la urucuizacion atenta la llegada de los
rayos caloricos y quimicos, no impide la evaporacion y la irradiacion del calor del
cuerpo humano. Este hecho ha sido comprobado experimentalmente por Ozorio de
Almeida, de Rio Janeiro, observando la velocidad de enfriamiento mediante la
aplicacion de dos termometros Hill.

Bertoni consigna que, como la urucuizacion era dificilmente practicable en el
Sur debido a que el aire seco de algunas regiones, y el frio en otras, hacian dificil el
cultivo del arbol de la Bixa orellana, emplearon para defenderse de las picaduras de
los insectos las fricciones con productos de otras plantas de efectos aproximados.
En el Sur, empleaban diversos arboles que llamaban Paraih pertenecientes a los
géneros Simaruba, Simaba y Picrasma, muy afines, dotados de cortezas amargas
como la Quassia. "Lavandose y frotdndose - dice Bertoni - con una decoccién de la
corteza o la madera de estos arboles, los mosquitos no pican por algun tiempo".



100 R. Pardal: Medicina Aborigen

En el Sur del Paraguay y en el territorio argentino de Misiones, empleaban el
cocimiento de la corteza del arbol conocido por el vulgo con el nombre de "Palo
Amargo"”, y por los indigenas con el nombre de Paraih (Picrasma palo amargo).

Las escarificaciones

Las escarificaciones constituyeron una practica da uso general en los
dominios Guarani.

Fueron consignadas por casi todos los viajeros y exploradores- .Piso, en
1648, refiriéndose a los antiguos Potihguara y Tavayara, dice que "Combatian el
excesivo cansancio del cuerpo, con fuertes escarificaciones en los brazos y
pantorrillas mediante aguijones de palmera o dientes de pescados hasta hacer
correr bastante sangre". Léry, Thevet y Rochefort mencionaron en sus obras la
practica de las escarificaciones. En la época contemporanea, Bertoni consigna la
existencia de tal practica entre los Guaihrare del Para y entre los Mbiha.

Las practicas de la escarificacién, pueden dividirse en seis grandes tipos
fundamentales: guerrera, expiatoria, bautismal, curativa, higiénica contra el
cansancio, y menstrual. Las tres primeras son de interés puramente etnolégico y no
nos corresponde tratarlas, limitandonos a comentar la bautismal. Las tres ultimas
son de caracter meédico.

La llamada “escarificacion bautismal” consiste en la aplicacion a una pequefia
escarificacion del nifio, de la sangre recogida mediante una gran escarificacion
practicada al padre, para comunicarle al recién nacido una parte de su espiritu.

La escarificacion curativa se efectuaba por medio de incisiones sobre el sitio
enfermo. Las escarificaciones higiénicas, practicadas después de marchas
fatigosas o tareas que determinaban cansancio, se llevaban a cabo en la re-



Medicina tupi-guarani 101

gion dorsal, desde los hombros hasta las nalgas, y en la cara posterior de las
pantorrillas. Eran mas o menos profundas y extensas, conociéndose dos tipos
principales: el Tugwihkih y el Tugwihka. En la primera la sangre manchaba la region
escarificada; en el tugwihka la sangre debia correr en abundancia. Esta ultima
llegaba a exigir un periodo de una o dos semanas para Su curacion, con
permanencia del paciente boca abajo.

Un caracter especial tenia la escarificacion extensa practicada a la mujer en
ocasion de su primera menstruacion. Segun diversos autores, esta practica tendria
su origen en el preconcepto de estos pueblos, sobre la necesidad de disminuir o
suprimir la menstruacion. Léry consigna que las madres o parientas aplicaban esta
escarificacion a la aparicion de la primera menstruacion, en las regiones laterales
del cuerpo, desde las axilas hasta las rodillas.

Las escarificaciones se realizaban con aguijones de palmeras, puntas de
pedernal, hojas cortantes como las de Tacuarembd, espinas de pescado o dientes
de Akuti.

Thevet dice que la escarificacién en ciertos lugares era tan rigurosa, que la
sangre debia fluir durante tres dias.

Algunas particularidades de la practica empirica guarani

Damos a continuacion, en la forma fragmentaria permitida por las
descripciones esparcidas en la literatura, algunas particularidades interesantes o
curiosas de la practica empirica de los indios Guarani.

Tenian la costumbre particular de hacer exponer al sol los medicamentos,
todos los dias antes de aplicarlos.

HIDROTERAPIA. — Segun diversos autores, entre l0s que se encuentran Piso
y Margrav, se efectuaba bajo la forma de bafios calientes con hierbas olorosas
seguidas de fricciones con plantas aromaticas.



102 R. Pardal: Medicina Aborigen

Mello Moraes menciona la friccion con el Tarerokih, planta aromatica "con la
cual los indios, cuando estan enfermos se perfuman, porque creen que ella posee
propiedades antiputridas”.

Bertoni manifiesta que los Guarani contemporaneos efectdan la misma
practica con las flores de Guavira (Campomanesia), y con los cocimientos de hojas
de Taperihua (Cassia) de la corteza de Kavureih (Myrocarpus), Ihsihpo-kati-Payé
(Aristolochia).

CURACION IGNEA. — Es curioso el hecho de que mas que la cauterizacion
ignea propiamente dicha, empleaban la exposicion prolongada al calor del fuego
por aproximacion intermitente y repetida de la parte enferma.

A este respecto es interesante - entre otras referencias - la transcripcion de
los siguientes parrafos de la obra O Selvagem del General Couto de Magalhaes,
gue dice: "Empleaban el fuego como agente terapautico en casos de mordeduras
de animales ponzofiosos, como viboras y rayas. No cauterizan las heridas como
hacemos nosotros, sino que arriman al fuego el miembro herido y resisten hasta
gue ya no pueden soportar el calor. Lo alejan entonces, para volverlo arrimar otra
vez, repitiendo la operacion hasta que a la sensacion de calor sucede una especie
de adormecimiento local con insensibilidad. Yo mismo fui curado por ellos, de esta
manera".

ALCALINOS — Para tratar los ardores de estomago y la hipercloridria,
emplearon los carbonates alcalinos en polvos que llamaban Piha-Ai. Para ello,
ingerian el polvo blanco muy fino que se obtiene quemando y moliendo lo que
llaman Itaramba, o sea las valvas de las ostras fluviales (Ita) y a veces otras
especies de la costa del mar.

VENTOSAS. —Empleaban en su practica corriente, con mucha frecuencia las
ventosas. Guillermo Piso afirmaba, que "casi nunca emprendian un viaje sin llevar
ventosas". Uti-



Medicina tupi-guarani 103

lizaban como aparato una calabaza cortada convenientemente (Lagenaria vulgaris)
y extraian el aire por aspiracion por la parte superior agujereada.

Curacion de las heridas

Los Tupi-Guarani, como la mayor parte de los indigenas americanos,
tuvieron la tendencia general a curar y tratar las heridas por medio de la aplicacion
de plantas medicinales o de sus
gomo-resinas que contienen
aceites esenciales. Nordenskiold al
ocuparse de los Guarani,
actualmente  pertenecientes a
Bolivia, (Chiriguano), dice: "aplican
las reglas de la asepsia.

Muchas veces he visto curar
llagas y heridas segun los
principios mas modernos y
servirse, por ejemplo, de agua
hervida".

Cubrian las grandes heridas
con vendajes de tejido de algodon.
Pero las heridas por puncion o
corte, asi como las heridas
extendidas en superficie, eran
simplemente cubiertas con
medicamentos de origen vegetal,
sin vendarlas.

FiG. 3 — Copaifera officinalis (Copaiba)



104 R. Pardal: Medicina Aborigen

La medicacion tipo estaba constituida, como en la mayoria de las regiones
tropicales de América, por las Oleo-resinas y los balsamos o sus similares. La
Copaiba o Kupahi, éleo-resina que se obtiene por incision del tronco de arboles del
género Copaifera (Leguminosas), fue la mas utilizada entre los Tupi-Guarani. El
licor viscoso amarillo moreno, de olor fuerte y sabor acre obtenido era empleado por
ellos en el tratamiento de las heridas y en diversas enfermedades. El P. Acufia que
remontd el Amazonas desde Para hasta Quito en 1638, menciona su uso, junto con
el de las andiroba, en el tratamiento de heridas y Ulceras.

Piso y Margrav - los famosos médicos del Conde de Nassau, gobernador de
las Colonias Holandesas del Brasil, que tantos datos de interés consignaron en sus
obras - hablan de la Copaiba o Kupaih y describen el procedimiento empleado por
el indio para extraer la 6leo-resina. Efectuaban para ello una especie de tunel o
galeria en el tronco del arbol y en pocas horas extraian varios litros. La cantidad
producida es tan grande, que si se obstruye el orificio la distension puede hacer
rajar el arbol.

En su composicion entra una resina, un ochenta por ciento de aceite esencial
y un veinte por ciento de acido copahibico. Con el nombre de aceite de Kupaih, lo
empleaban en frio para las heridas de la cabeza, y tibio o caliente para el resto del
cuerpo. Para las heridas de las piernas acostumbraban a mezclarlo con la resina
del incienso, (Myrocarpus frondosus) o en forma alternada con ésta.

Las heridas de la region ocular eran tratadas con el jugo obtenido por
decoccion del Kupaihra (variedad de Copaifera, de analogas propiedades),
mezclada con clara de huevo de diversas aves (Bertoni).

De los Kupaih usados desde el Norte al Sur, emplearon en cada region la
planta que alli se criaba, pues tenian propiedades similares. Asi, en la region
amazonica, era



Medicina tupi-guarani 105

mas usado el Copaifera multijuga, y en la region del Sur la Copaifera Lansdorfii. Los
Guarani del Sud, emplearon con fines analogos, la esencia o resina del incienso
(Myrocarpus frondosus), recogida directamente, u obtenida por cocimiento, infusion
0 maceracion. Ademas emplearon especies afines, como las llamadas Kavureih y
Kavureihva (por su madera de color tostado), el Anguaih (madera preferida para
hacer morteros), lhvira-Kati-Payé (olorosa) y Kaamara-Guazu, o sea "la gran planta
medicinal’.

Ademés de las oOleo-resinas, los cronistas, viajeros y exploradores, han
consignado cierto numero de plantas que revista Bertoni, entre las que
mencionaremos algunas del grupo Aristolochia como la Ar. brasiliensis y la Ar.
triangularis, la Mikania amara y la Mikania cordifolia Willd. En diversas regiones se
empleaba también, la Baccharis vulneraria Baker, llamada Mbichini-Kaa, y por otros
"Yerba Santa", cuyas hojas verdes se aplicaban sobre las heridas. El botanico
brasilefio Hoenne dice que en Minas tuvo ocasion de verla emplear con "magnificos
resultados”.

El tabaco fue empleado para curar las heridas, especialmente por los Guarani
del Sud. En el Norte del Brasil empleaban los Andira o Andiroba.

Para las heridas gangrenosas era de uso general el tabaco y la Aristolochia
brasiliensis y A. triangularis ya mencionadas. Entre los indios del Noroeste, Mello
Moraes ha visto usar por los contemporaneos, el Kaa-Tai (Polygonum acre).

Para las ulceraciones rebeldes, emplearon el Guapoi (Ficus) medicacion que
empleaban también para la anquilostomiasis, y el Penaihva (Hippomane).

Se ha hablado mucho acerca del tratamiento Guarani de las "ulceraciones
cancerosas”. En realidad el asunto necesita una mayor revision, pues es posible
gue existan con-



106 R. Pardal: Medicina Aborigen

fusiones en el diagnéstico y se trate de otras afecciones englobadas por
observadores no especialistas. La fama ha agrandado el asunto. Por cuenta de
terceros, comentamos el caso, transcribiendo de entre los relatos el que hace Mello
Moraes, quien al hablar del Penaiva, dice: "Los indios curan las ulceraciones
cancerosas por medio de la savia lechosa de este arbol, para lo cual lavan
previamente la Ulcera con agua fria. Después de secarla la rodean con una pasta
hecha de Uruku con barro, para que no se derrame la leche de Penaihva que se
vierte entonces sobre la Ulcera. Los tejidos mortificados de ésta, pronto se
ennegrecen, se separan éstos de la parte sana, y la herida limpia ya, se la cura por
fin con el aceite de Kupaih y plantas de accion emoliente”.

Viajeros y exploradores, botanicos y médicos, consignan que se ingeniaban
para que no hubiesen cicatrices. No se sabe bien como practicaban, pero se conoce
con precision que empleaban especialmente para que las escarificaciones no
dejasen cicatrices, las resinas, 6leo-esenciales de Icica, Myrocarpus, Myroxylon,
Protium y otras parecidas, ademas del incienso y del Kupaih, segun la existencia de
plantas en cada region.

Con el mismo fin, varios autores se ocupan de citar al Kurupikaih del Nordeste
correspondiente al género Sapium, cuyo jugo lechoso empleaban. En los tiempos
modernos, Mello Moraes dice que "Los indias se sirven de la leche de este arbol
para curar las heridas frescas y viejas y dicen que las heridas a las que se aplique
esta leche, no dejan ninguna sefial de cicatriz". La especie mas meridional, Sapium
aucuparium, se aplica aun en la curacién y cicatrizacion de las ulceraciones
leishmanidsicas y de otros origenes en el Paraguay y regiones limitrofes de la
Argentina (Peckolt, Bertoni).



Medicina tupi-guarani 107

Tratamiento de las picaduras por animales
ponzofiosos

Para las picaduras por peces como las rayas de rio o de mar, empleaban la
raiz asada del mangle en aplicacion local, segun consigna Piso en su libro Ill. El
mangle es una Rhizophora.

El asunto de mayor interés en esta clase de accidentes, estaba constituido
por las picaduras de serpientes. Las combatian con medios preventivos y
tratamientos curativos, internos o de accion externa.

Refiriéndose a los medios internos, Freire Allemao, botanico y médico
brasilefio, dice que "eran tratados por los indigenas ya con fuertes evacuantes que
parecian forzar la eliminacion de la materia toxica, ya con poderosos neuroténicos,
mediante los cuales se reconstituian inmediatamente las fuerzas del organismo,
destruyéndose el elemento mas grave del complexo sintomatico de aquellas
toxicosis, la ataxia, etc.". Entre ellos se encuentran, vomitivos como la Ipecacuana,
sudorificos como el Jaborandi. Piso menciona las ventosas escarificadas,
practicadas por succion.

Entre los neutralizantes del veneno, G. Piso menciona una planta que él llama
"junco lasape" o Yahapé, que es una ciperacea llamada por los Guarani del
Paraguay Kaapi kati Payé (Kilinga odorata). EI mismo autor menciona las
aplicaciones de hojas de tabaco verde calentadas hasta la trasudacion, y la
Dorstenia contrajerba llamada por los indios Caapia. El jugo de la dorstenia muy
alabado por Piso, se empleaba en aplicacion externa, y al interior se administraba
una maceracion de la raiz contundida.

También se empleaba un curioso procedimiento, consistente en la aplicacion
de saliva humana de una persona en ayunas, con la cual se mantenia mojada
continuamente la



108 R. Pardal: Medicina Aborigen

herida. Bertoni refiere el hecho. Guillermo Piso, en su antigua obra, menciona
también el tratamiento en los siguientes términos "Cui remedio simul addunt, in omni
fere morsu, salivan hominis jejuni, qua perpetuo partem affectan demulcent".

El mismo Piso menciona un procedimiento que tal vez tenga un fundamento
magico, consiste en hacer ingerir o aplicar localmente trozos de la misma vibora
gue habia picado al paciente. Localmente, se aplicaba en tales casos la cabeza de
la vibora, y el resto se hacia ingerir.

Un método interesante era el de la inmunizacion por inoculacion preventiva,
consistente en hacerse morder por otra serpiente de menor ponzofa. Los Guarani
del Paraguay se hacian morder para tal fin por la culebra conocida con el nombre
de Nakanina, como preventivo contra las mordeduras por reptiles de mayor poder
toxico.

Tratamiento de las hemorragias

Segun Bertoni, para tratar las hemorragias externas o de causa interna como
las uterinas, empleaban hongos de varias especies. Para las aplicaciones externas
asaban previamente el hongo, torrandolo hasta la semicarbonizacion.

Para las hemorragias internas Bertoni menciona la ingestién de cocimientos
de los hongos llamados Uruperd-phita (Polyporus coccineus Speg.), Ihvih votih o
sea "flor de la tierra" (Geaster saccatus Fr.) y de Urupé nunga-takuapi rogwe.

Entre las plantas mas elevadas, emplearon en las hemoptisis y en las
hemorragias uterinas, el Ihvirahé&, o aviyu o Burahen (Chrysophyllum glycyphlocum).
Esta ultima era empleada ademas como febrifugo.

Medicamentos guarani para las afecciones intestinales

Las afecciones propias de la zona térrida y templada de Sudamérica
constituyen un problema que el indio ameri-



Medicina tupi-guarani 109

cano resolvib a su
manera, llegando, por la
observacion empirica, a la

adquisicion de
medicamentos, algunos
de los cuales,

constituyeron  con el
tiempo una adquisicion de
la medicina moderna.

En primer lugar nos
ocuparemos del
Chenopodio acerca del
cual ha efectuado una
interesante y  erudita
publicacién el Prof. J. A.
Dominguez. Esta planta
era de un uso general en
América, desde Méjico
hasta el Rio de la Plata.
Su empleo alcanzo FiG. 4 - Chenqpodium ambrosioides

.. (Paico macho).
principalmente desarrollo
entre los Guarani, que la
designaban con el nombre
de Caa-Ne. En la
Argentina aun se la conoce con el nombre de Paico. Empleaban las semillas de la
forma




110 R. Pardal: Medicina Aborigen

tipica (Chenopodium ambrosioides, o las de la variedad Ch. Anthelminthicum Gray).

Juan A. Dominguez menciona el hecho de que en un manuscrito anénimo
existente en la Biblioteca del convento de Catamarca, escrito en 1722 al 25 y que
lleva por titulo Libro de Medicina-Cirugia y Botanica, se indican como antielminticos,
al Paico (Chenopodium) y el Amambay Guazu (Aspidium). Al respecto se dice, en
el citado manuscrito, que "para matar los gusanos de los nifios, se le pondra en la
mazamorra por la mafiana unos polvos de semilla de Paico, y mezclarlos cuando
esté apartada del fuego la mazamorra, para que no se amargue”. Los misioneros
jesuitas aprendieron su uso de los Guarani. Desde entonces comenzo a llamarsele
también Yerba de Santa Maria o Té de los Jesuitas, figurando en la Materia Médica
Misionera del P. Pedro Montenegro como antielmintico y emenagogo. En ella,
después de hablar de su accion y modo de empleo como emenagogo, consigna el
P. Montenegro: "segun estoy informado de otras personas fidedignas, bebidas
cuatro onzas de su cocimiento, en que se haya puesto dos dragmas de su semilla,
o tres de sus hojas con una de miel, mata las lombrices y gusanos".

En las hojas del Chenopodium ambrosioides, segun consta en Materia
Médica Argentina de Juan A. Dominguez, se ha encontrado "aceite esencial, resina
acida y quenopoiditina (principio oleoso de reaccion alcalina de olor desagradable
soluble en el agua, alcohol y éter); en las hojas se ha comprobado también la
presencia de un glucotanoide”. La variedad fisiologica del mismo, el Chenopodium
ambrosioides L. var. anthelminthicum es mas rica en propiedades parasiticidas. En
esta variedad se ha separado por destilacion fraccionada, tres porciones
fundamentales. La porcidbn que hierve entre 80° y 84° contiene el principal
constituyente de la esencia, de olor repulsivo bastante semejante al escatol.



Medicina tupi-guarani 111

Este cuerpo - dice Juan A. Dominguez - ha sido designado con el nombre de
ascaridol y a él debe principalmente sus virtudes.

La medicina Guarani empleaba también otros antielminticos, entre los cuales
mencionaremos, por haber pasado a la medicina popular del Brasil, en primer lugar,
el latex de diversas especies de Moraceae, Dominguez menciona entre ellos el
Ficus anthelminthica Mart. (Coajinguva en tupi) y Ficus doliaria Mart. conocida en
lenguaje popular con los nombres de Gamelleira y Lombrigueira branca, en el norte
de la Argentina con el nombre de Higuerdn, Higuerdn bravo y en Guarani con los
nombres de Guapoi e Iba-Pohy.

El latex del Ficus anthelminthica fue usado por el aborigen Tupi-Guarani para
combatir la anquilostomiasis, la ascaridiosis y otras parasitosis. Sus propiedades
fueron comprobadas por Martius (1843) y por los brasilefios Coutinho, Silva Castro,
Tixeira de Melle y otros. El Ficus doliaria, aunque de poder menor que el anterior,
también se ha usado ampliamente.

El latex de estas plantas procede de una secrecion blanquecina obtenida
naturalmente o provocada por incisiones hechas en el tronco o las ramas. Es un
jugo denso, que en contacto con el aire se hace viscoso y se torna amarillento. Su
sabor es acre y su reaccion acida. Se ingiere en la dosis de 20 a 30 gramos,
mezclado con miel o leche, en ayunas, durante seis o diez dias. Los nifios lo toman
en la dosis de una cucharadita de té. Segun los trabajos de Juan A. Dominguez
efectuados en el Instituto de Botanica y Farmacologia de Buenos Aires, el latex del
Ficus anthelminthica, contiene ademas de un 10 a 13 % de caucho, resinas, cera,
acidos organicos, un fermento proteolitico semejante a la papaina puesto en
evidencia por Peckot, un labfermento (ficus-quimasa) y una peroxidasa.



112 R. Pardal: Medicina Aborigen

Se sabe por tradicion que la Cephaélis ipecachuanha fue empleada por el
aborigen sudamericano, de los actuales territorios del Paraguay, Brasil, hasta
Centro América. Piso y Margrav,
en sus obras de 1648, consignhan
el empleo de la Ipecacuana de
| los Tupi-Guarani en las diarreas
' sanguinolentas. Un dato antiguo
. respecto a este remedio
recordado por Flukiger vy
Hambury, consiste en una
. mencion de tres remedios contra
los flujos sanguinolentos, uno de
los cuales se llama Igpecaya,
< consignada en una Historia del
Brasil escrita por un monje
~ portugués que parece residio en
' este pais de 1570 a 1600.

R —

.
- {
CEy ey
- |
) ]
¢ \ = -1
v’

*

D e e St

S \ 4 Entre las drogas de origen
AN ' ST - vegetal descubiertas por los

- Tupi-Guarani, debemos

- mencionar también el Jaborandi
y el Guarana.

FIG. 5 — Ipecacuana (Piso, 1648)

El Jaborandi (Pilocarpus
pennatifolius), de las Rutaceas, importante sudorifico que debe sus propiedades a
su alcaloide la Pilocarpina, era utilizado por los Tupi-Guarani que conocian los
peligros de sus dosis elevadas. Su conocimiento tardd mucho tiempo en difundirse
por Europa, donde fue llevada por el Dr. Coutinho en el afio 1874, siendo
experimentada en la clinica de Gubler.



Medicina tupi-guarani 113

El Guarana (Paullin cupana; Sapindaceas), constituye una medicacién que
ha de alcanzar mayor difusion. Los Tupi-Guarani la empleaban como estimulante y
también para combatir las cefaleas, las neuralgias y las fiebres, o como coadyuvante
en las disenterias. Los portugueses observaron desde los primeros tiempos que los
indios la utilizaban en forma de una pasta preparada con las semillas de la planta,
sin que llamara la atencion de los médicos hasta tiempos relativamente recientes.
En el Brasil se emplea aun en forma de pasta obtenida de la semilla de la Paullin
cupana. En el comercio de drogueria, se presenta generalmente en forma de
bastones cilindricos o algo aplanados de unos 15 centimetros de largo y un peso de
150 a 200 gramos.

Fiebres. Afecciones uretrales

El Apoyihtagwara, llamada "quina do Mato" (Esenbeckia febrifuga,
Rutaceas), era utilizada en las fiebres, y aun se la emplea como sucedaneo de la
quina y de la cascara de angostura. Su corteza constituye la llamada "angostura del
Brasil".

Contra las fiebres de naturaleza palludica, empleaban especialmente el
Taperihua. Los Taperihué estan constituidos por diversas especies sub-herbaceas
del género Cassia entre las que se encuentran la C. Bicapsularis, la C. Pilifera Vog.,
la C. Macrocarpa Mich., la C. Corymbosa Lam. y otras.

Los Tupi-Guarani emplearon las hojas y la corteza de la raiz, y
secundariamente las semillas. En virtud de la fama que tenia, se la conoce ademas
con los nombres de Tarerekih o Tererekih, o sea planta para tereré (infusion que se
ingiere fria), y de Payé-miri-ova 0 sea yerba del practicante, pues en Guarani el
Payé-miri era el médico novicio o médico aprendiz. (Bertoni).

En las afecciones uretrales utilizaban diversos medicamentos vegetales
mencionados en su obra por Guillermo



114 R. Pardal: Medicina Aborigen

Piso. Este autor cita en primer lugar el Wuayipoyukaih, diciendo que ingerian dos
veces al dia una maceracion hecha con agua puesta al sol en la que echaban la
raiz picada del vegetal. En portugués se lo conoce con el nombre de "pao podre".
También menciona Piso, como empleados para el mismo fin, los Paké-kati o "cafias
bravas" (costus), en decoccion que se tomaba larga manu en lugar de agua, y el
cocimiento de Ambaih.

En los estados hidrépicos, a manera de diurético, consigna Piso que daban
preferencia a las raices del Kaapeva (Cissampelos pareira y Cissampelos
glaberrima St. Hil.). Piso afiade que las hojas tenian las mismas propiedades que
las raices y ambas se empleaban ademas en las afecciones de los rifiones y de la
vejiga.

El mismo autor describe como diurético empleado en los estados hidrépicos,
el Caapomodnga o Kaa-pomé o Kaa-fandihgua (Plumbago scandens).

Generalidades de la obstetricia y la ginecologia guarani

Entre los Guarani el parto tuvo, como debe ser, todas las caracteristicas de
un simple acto natural. Las particularidades de costumbre varian ligeramente segun
el territorio y el tipo de vivienda. En las regiones del Norte, en donde se vivia en
casas comunes (Ogausu o Maloca), la mujer por lo comun se retiraba a la selva, a
un lugar generalmente cercano a algun curso de agua. En dicho lugar preparaba
algo a manera de barra horizontal con troncos de arboles. La madre se sienta en el
suelo con los brazos levantados asida a la barra; con este procedimiento las
contracciones son por lo comudn, breves, pocas y naturales. La misma madre corta
el corddn, lava al nifio y regresa con €l a la casa.

Cuando ocurre en las casas individuales para familias separadas, o Tapihi,
la mujer tiene al niflo en casa en



Medicina tupi-guarani 115

la misma posicién, siendo asistida a veces por otra mujer o por el mismo marido. En
ciertas regiones una costumbre, tradicional o mistica, exige que sea al marido el
gue seccione con sus dientes el cordén umbilical. En muchas ocasiones, éste se
corta con una tira de bambu (en el Paraguay el Takuarembo: Chusque ramosissima)
y con la hoja cortante de ciertas pajas o graminaceas (Atere-Kihse).

Acerca de la cuestion menstrual, parece que los guarani la tuvieron en horror
y asco, tratando de ocultarla, atenuarla o suprimirla.

Aunque la joven menstruada no era declarada tabd como en Polinesia, ni
temporariamente separada de la comunidad, se retiraba por su propia voluntad a
ocultarse y vivir a dieta, y en ciertos casos se le aplicaban las escarificaciones de
gue hablamos en otro lugar. Su concepto acerca de la menstruacion esta implicito
en la palabra conque la designaban Tugwih-Pochih, o "sangre brava".

Es sabido que algunos pueblos de cultura inferior atribuyen la primera
menstruacion, a un fendmeno sobrenatural, obra de un espiritu maligno o a un
maleficio. Entre los guarani se consideraba un fendmeno natural. Sélo algunas
reducidas parcialidades, como los Guarani del grupo Mbiha, (segun varios
testimonios) creen que la menstruacion aparece por una causa extrafa, tal como la
mordedura de alguna alimafia o por el poder fascinante de una serpiente. Los
Chiriguano de Bolivia se sorprenden cuando una muchacha tiene su primera
menstruacion y las parientas viejas recorren las vecindades en busca del reptil
sospechoso que pudo determinar el fenémeno.

Puericulturay cuidado de los prematuros

No fajaban a los nifilos pequefios ni los estorbaban en sus movimientos.
Usaban la lactancia materna muy prolongada, acompafada posteriormente con
miel, frutas y poste-



116 R. Pardal: Medicina Aborigen

riormente farinaceas. La alimentacion con leche materna se prolongaba a los dos o
tres primeros afos. Era muy frecuente dejarlos mamar hasta los siete u ocho afios.
Magalhaes de Ganddvo, consigna que "los dejaban mamar hasta los siete u ocho
afnos; esto si no vuelven a quedar embarazadas, lo que las pone en necesidad de
desmamar".

En la época del destete se agregaba a la leche materna, miel en diluciones
gradualmente concentradas, y frutas. Estas, en los primeros tiempos, se daban
previa masticacion e insalivacion por la madre. Esta ptialinizaciéon por el fermento
salivar fue empleada especialmente con la mandioca y la batata.

La banana no se utlizaba en la era precolombiana como alimento
complementario del destete. El hecho se debe a que la banana americana era
desagradable y poco apetecible. Desde que se introdujo la banana africana llamada
Santo Tomé, de tronco negro, se hizo de ella un uso analogo.

Usaron para la alimentacion de los prematuros, y a veces en los destetados
precozmente, agua con miel de abeja, asi como también, lo que se llama "grasa de
Tambu", substancia liquida que se extrae de la larva de un coledptero, el
Rhinchophorus palmarum. Tibiay filtrada, tiene el aspecto de un fino aceite. La dosis
de grasa de TambU, se emulsionaba en agua tibia y su concentracion se aumentaba
gradualmente con los progresos de la edad.

A los prematuros, o0 sietemesinos, etc., acostumbraban colocarlos
(tocandolos lo menos posible) dentro de una olla de barro, sobre una capa de
plumas de pato o similares, cubriéndolos con idéntico material, poniendo la olla a
prudente distancia de un fuego constantemente encendido para mantener el calor.

Del séptimo al octavo mes, solo le daban agua con miel. Al prematuro de
ocho meses le daban, ademas, diluciones de grasa de Tambu, y s6lo el noveno mes
se les daba leche.



Medicina tupi-guarani 117

BIBLIOGRAFIA Il

De AcURA, CRISTOBAL. — Nuevo descubrimiento del gran rio de las Amazonas; Madrid
1641.

ARATA, P. N. — Los herbarios de las Misiones del Paraguay. "La Biblioteca™, N° 22, pp.
419-448; Nos. 23-24, pp. 185-192; Bs. As. 1898.

AUTRAN, EUGENIO. — Noté sur le Caa-ehe (Eupatorium rebaudianum). "I. B. F.", N° 4,
1904.

DE AZARA, FELIX. — Descripcion e historia del Paraguay y del Rio de la Plata, t. IV; Madrid
1847.

BERTONI, MOISES SANTIAGO. — Civilizacion guarani. Medicina e higiene. Puerto Bertoni
(Paraguay) 1927.

BOERI, JUAN A. — Tratado de farmacognosia vegetal y animal; Buenos Aires 1902.
BoGGIANI, GuiDo. — Compendio de Etnografia paraguaya; Asuncién 1900.

De CASTELNAU, F. — Expedition dans les parties centrales de I'Amérique du Sud; Paris
1831.

DOBRIZHOFFER, M. — 1785. VVéase Bibl. I.

DOMINGUEZ, J. A. — EI caa-peba (Cissampelos pareira L). Publicado en el libro de oro
ofrecido al Dr. Domingo Cabreo; Buenos Aires 1927.

del mismo. — Materia médica argentina; Buenos Aires 1928.
FREIRE, ALLEMAO. — Trabalhos da Comissao scientifica de exploragao; Lisboa 1882.

DE GUMILLA, P. JOSEPH. — EI Orinoco ilustrado; Madrid 1745. Existe una edicion francesa
con el titulo: Histoire naturelle, civile el géographique de I'Orénoque Avignon y
Marsella 1758.

HASSLER, EMILIO. — Contribuciones a la flora del Chaco argentino- paraguayo. Florula
Pilcomayensis. "I. B. F.", N° 21, 1909.

DE LERY, JEAN. — Histoire d'un voyage fait & la terre du Brésil, autrement dite Amerique;
La Rochella MDLXXVIII.

DE LIZARRAGA, FRAY REGINALDO. — Descripcion breve de todas las tierras del Peru,
Tucuman, Rio de la Plata y Chile (1605). Reimpresion en "Bibl. Arg.", dirigida por
Ricardo Rojas, tomos XIII y X1V, segun edicion espafiola de 1909; Buenos Aires
1916

LozANO, PEDRO S. J. — Descripcion chorografica del terreno, rios, arboles y animales de
las dilatadissimas Provincias del Gran Chaco Gualamba, y de los ritos y costumbres
de las innumerables naciones barbaras que le habitan; Cérdoba 1733.

DE MAGALAES, GANDAVO PERO. — Historia da Prov. de Sancta Cruz; Lisboa 1576.



118 R. Pardal: Medicina Aborigen

MAGALHAES, CouTo. — O selvagem; Rio de Janeiro 1913.

MARGRAV, G. — Historia, Rerum Natur. Brasiliae; Rotterdam 1648.

von MARTIUS, C. L. P. — Systema materiae medicae vegetabilis brasiliensis; Leipzig 1843.
del mismo y Spix, J. B. — Reise nach Brasiliens in der Jahres 1817 - 1820; Lepzig 1845.

METRAUX, A. — Migrations historiques des tupi-guarani. "J. A. P.", t. XIX, 1927, pp. 1-
45.

del mismo. — La civilisation materielle des tribus tupi-guarani; Paris 1928.

MONTENEGRO, PEDRO. — Materia médica misionera. Publicado por Trelles en la "Rev.
patridtica del pasado argentino™. Original con ldminas y dibujos en la Bibl. Nac. de
Buenos Aires.

NORDENSKIOLD, ERBAND. — La vie des indiens dans le Chaco; Paris 1912.
PECKOLT, TEODORO. — Historia das plantas medicinaes e uteis do Brazil Rio de Janeiro

1888-1889.

PIsO Y MARGRAV. — Historia naturalis Brasiliae; Lugduni Batavorum et Amstelodami,
1648.

RENGGER, J. R. — Reise nach Paraguay in den Jahren 1818 bis 1826; Aarau 1835.

DE ROCHEFORT, C. et DE POINCY, L. — Histoire naturelle et morale des Mes Antilles

d'Amérique; Rotterdam 1658.
RODRIGUEZ, PEDRO. — Plantas medicinales del Paraguay; Asuncion 1915.

SANCHEZ LABRADOR, JOSE. — El Paraguay catolico, en 3 tomos. Ed. De la Univ. de La
Plata; Buenos Aires 1910-1917.

THEVET, ANDRE. — Les singularités de la France antarctique; Paris 1878.




CAPITULO IV

MEDICINA DE LOS ARAUCANOS

Fiel en un todo al tipo de la medicina primitiva, la del pueblo Araucano tuvo
tres bases: 12 la magia, 22 el empirismo transmitido por la tradicion oral y 32 las
practicas de cirugia menor.

Los cronistas e historiografos llegados a Chile con los Conquistadores,
describieron sobre todo lo que de mas llamativo tenia la préactica del arte de curar,
y entre ello, el elemento de mayor colorido: el médico hechicero a quien llamaban
Machi y su método de tratar a los enfermos.

Los Machi representaban una especie de casta, y constituian una
personalidad sobresaliente entre los Araucanos.

Como estos ultimos no formaban un verdadero estado, sino un conjunto de
tribus, en cada una de ellas el Machi constituia una entidad poderosa, como
consejero del caudillo, o de los miembros de la tribu, fundando su poder en sus
conocimientos de la medicina y en sus relaciones con los espiritus. Reunia en su
persona los atributos de médico y sacerdote, sirviendo, en tal caracter, para las
enfermedades del cuerpo y del alma, fendmeno, por otra parte, general entre los
pueblos primitivos.

En este concepto el Machi era el oraculo, el consejero de la paz o de la
guerra, el que impetraba las lluvias en tiempos de sequia y el mediador entre los
hombres y los espiritus. Usaba vestiduras especiales, hacia vida solitaria y por
temporadas se retiraba a vivir en cavernas, dedicandose a practicas ascéticas.



120 R. Pardal: Medicina Aborigen

Hoy como antafio, la profesion de Machi esta reservada a un pequefio
namero de escogidos, predestinados o predispuestos por su constitucion
psicolégica, a ser llamados por el dios de los Mapuche, Nguenechen o
Nguenemapu. "Soélo sirven - dice Claude - para esta profesién las personas
enfermizas, que tienen dolores gastricos, opresion del corazon, y que se sienten
frecuentemente con la cabeza mareada y la vista nublada”.

Un hecho particular de la vida de estos personajes, es que en tiempos
antiguos, eran sexualmente pederastas, segun el testimonio de muchos cronistas,
y usaban vestiduras y adornos femeninos.

Acerca del porte y conducta de los Machi del tiempo de la conquista, nada
mejor que transcribir los siguientes parrafos de Nufiez de Pineda, escritos en la
época. "Parecia, (el hechicero Machi, que asi llaman a estos curanderos), un Lucifer
en sus facciones, talle y traje, porque andaba sin calzones, que éste era de los
llamados Hueyes. Traia en lugar de calzones, un puno, que es una mantichuela que
traen de la cintura para abajo, al modo de indias y camisetas largas encima. Traia
el cabello largo, siendo asi que todos los demas andan trenzados; las ufias tenian
tan deformes que parecian cucharas. Feisimo de rostro y en un ojo una nube que
lo comprendia todo; muy pequefio de cuerpo y algo espaldudo y rengo de una
pierna, que soélo mirarle causaba horror y espanto, conque daba a entender sus viles
ejercicios". Mas adelante el mismo autor nos traza otro retrato de los Machi
afeminados. "Fuera de que no vestian traje de varén - dice - sino otro muy semejante
al de mujer, usaban el cabello largo. Se ponen también gargantillas, anillos y otras
alhajas mujeriles, siendo muy respetados y estimados de hombres y mujeres. Y a
éstos les llaman Hueyes, que en vulgar, son nefandos que entre ellos se tienen por
viles, por acomodarse al oficio de mujeres"”.



Medicina araucana 121

Los Machi ignoraban las causas reales de la enfermedad o su mecanismo
fisiopatogénico. En lo que atafie a la medicina interna, a pesar de que asegura
Molina "que tenian buenas nociones del pulso y de las demas sefiales diagndsticas”,
solamente se conducian por los signos exteriores aparentes. Segun su concepto
metafisico de la medicina, la muerte natural no se concebia, y atribuian las
alteraciones de la salud a la existencia de algun espiritu maligno, o a
envenenamientos o brujerias.

No obstante tales conceptos, por el ejercicio de la medicina y la observacién
de las propiedades curativas de los elementos naturales, plantas, fuentes termales,
y la experiencia en la curacion de heridas, llegaron a constituir un cuerpo de
conocimientos empiricos, de aplicacion practica, que los hicieron utiles.

Los dedicados a la profesion de Machi, hacian un largo aprendizaje al lado
de maestros, retirados de la vida social, pasando por una minuciosa iniciacion, en
gue aprendian el arte de la sugestion colectiva. Los hechiceros que vivian en las
cuevas de las montafias, eran los preferidos para la ensefianza.

Terminado el periodo de iniciacion secreta, de aprendizaje de los ritos y de
los conocimientos transmitidos en forma oral, el aprendiz era proclamado Machi
mediante una interesante ceremonia publica. En esta ceremonia, celebrada ante la
tribu, el iniciado ingeria brebajes que le suministraba el preceptor, verificAndose un
rito simbdlico, consistente en la simulacién sugestiva de cambiar la lengua y los
0jos, del maestro al nedfito.

Rosales relata el hecho en los siguientes términos: "Y para esto tienen sus
maestros y su modo de Colegios, donde los hechiceros los tiene recogidos” y sin
ver el sol, en sus cuevas y lugares ocultos donde hablan con el diablo y les ensefan
a hacer cosas aparentes," que admiran a todos, porque



122 R. Pardal: Medicina Aborigen

en el arte magico ponen todo su cuidado, y su grandeza y estimacion esta en hacer
las cosas que admiren a los demas, y con esto se muestra el que es mas sabio y
ha salido mas aprovechado de los estudios. El hechicero que les ensefia, los gradia
a lo ultimo, y en publico les da a beber sus brebajes con que entra el demonio en
ellos, y luego les da de sus propios 0jos, sacandose aparentemente los .0jos y
cortandose la lengua, y sacandoles a ellos los ojos y cortandoles las lenguas, hacen
gue todos juzguen que ha trocado con ellos o0jos y lenguas, para que con sus 0jos
vean al demonio y con su lengua le hablen, y metiéndoles una estaca aguda por el
vientre se la saca por el espinazo, sin que acuse dolor ni quede sefial". "Y asi, con
estas y otras apariencias quedan graduados de hechiceros y ordenados sacerdotes
del demonio. Y luego hacen pruebas y curan los enfermos, que siempre dicen que
lo estan de bocado (envenenados), de estas apariencias del demonio e ilusiones de
la vista, estan todos admirados y el médico queda en grande opinion de sabio, y
gana con el oficio, porque de todas partes lo llaman y le pagan con liberalidad".

Cuando fracasaba como médico o como exorcisador, o cuando no podia
explicar un hecho, acusaba a un tercero. Asi dice Rosales: ". . .si uno muere de una
enfermedad natural, cuando van a preguntar al hechicero de qué murié o quién lo
matd, echa la culpa a alguno para que lo maten violentamente y se venguen, de que
suelen resultar grandes desoérdenes”.

Desde los tiempos de la Conquista, persiste entre los supervivientes de los
Araucanos la medicina magica. Pero ha ocurrido un fendmeno particular: los
hombres han sido sustituidos por mujeres, de tal modo que en la actualidad
predomina en absoluto la Machi-mujer.

Guevara decia en 1908 que "el Machi-hombre, parece fuera de moda", pues
sélo los ha visto en los alrededores de Co-



Medicina araucana 123

Aaripe y de Borea y, al Este de
Temuco, en pueblos donde
practican también
concomitantemente Machi
mujeres. El Machi, segun dicho
autor, continba siendo un
invertido sexual, que usa alhajas
y adornos femeninos.

Respecto a los Machi
mujeres de principio de este siglo,
Guevara nos refiere: "La Machi es
la persona que hoy dia figura en
primer término en el personal de
operadores magicos. Revestida
de la dignidad de curandera y
encantadora, goza entre los de su
raza de una consideracion
cercana al terror supersticioso. Es
un miembro del grupo, que posee
el privilegio de comunicarse con
los espiritus, curar las
enfermedades por sortilegio y
prevenir los desastres de la
comunidad. Tiene todos los
caracteres del mago. Aunque de
ordinario ca-

FIG. 6 - Dos ejemplares de rehue, trono-altar de la
médica hechicera araucana (machi). Colecciones
del Museo Arg. de C. Nat., Buenos Aires.



124 R. Pardal: Medicina Aborigen

sada, su existencia parece envuelta en cierto misterio y vive mas retraida que el
comun de la gente. Frente a su habitacion se halla plantada la tosca figura de
madera que suele usarse en algunas ceremonias y simboliza sus operaciones
magicas, el Rehue".

"Una bandera blanca en la puerta de su hogar indica al viajero que alli reside
quien tiene en su poder la salud de los hombres y el secreto de los genios
irresistibles. La posesion de amuletos y talismanes, que preservan de influencias
maleficiarias y cambian la naturaleza de las cosas, le da mayor ascendiente entre
los que benefician de sus conocimientos. Cuida en el bosque de un canelo
predilecto, cuyas ramas y hojas emplea en la curacion de los enfermos y a veces
en las ceremonias a las que concurre. Si alguien descubre y corta esta planta, la
Machi languidece y hasta muere. Como en muchos pueblos inferiores, extrae, por
absorcion, el cuerpo venenoso o el animal que corroe las entrafias de la victima. En
las fiestas religiosas y en las operaciones curativas, sirve de intermediaria entre los
hombres y los espiritus bienhechores. En estos actos cae en un éxtasis espontaneo,
durante el cual los espiritus toman posesion de su cuerpo y le revelan los
pormenoros de la enfermedad, o le anuncian la proxima lluvia. Obra de buena fe por
sugestion, e imitando lo que se ha hecho tantas centurias antes de ella; sus
alucinaciones son las mismas de la sociedad beneficiaria de su magia. Sus
manipulaciones ejercen en el publico una accion considerable”.

"Muchos de los que han estado bajo la influencia de sus encantos, créense
sanos, libres de los hechizos mortales. El alma individual de la Machi, transparenta
el alma colectiva de la raza".

Joseph Claude, en el presente siglo, ha tenido ocasion de observar y estudiar
las ceremonias médicas del Rehuetun y del Machitun y ha obtenido fotografias y
films cinemato-



Medicina araucana 125

graficos de sus escenas. Segun este autor,- "con el transcurso de los siglos, las
ceremonias han variado, hasta presentar hoy diferencias notables, apreciables en
las formas".

Estando en la localidad de Huentelolem, Claude tuvo ocasion de asistir a lo
gue se comentaba como el llamado de Dios a una joven, para ejercer de Machi.
"Esta joven se hallaba mariscando en la playa, cuando por primera vez sinti6 el
llamado de Nguenemapu, quien le dijo: "Hazte machi". ... "Te quiero Machi". Percibi6
esto como un llamado interior acompafnado de dolores extrafies que le hicieron
perder el sentido. Vuelta a su casa cont6 que habia tenido Peuma o vision, y que
debia ser Machi".

Los padres conversaron acerca del hecho con los vecinos, les pidieron su
parecer, y todos admitieron que en realidad, la joven habia tenido verdadero Peuma,
y que en consecuencia debia ser Machi. "Nguenechen la llamaba".

Después de la llamada de Nguenechen, se busca una profesional para
maestra. Esta les ensefia los cantos y bailes rituales, el arte litirgico de tocar el
Cultran (tambor litargico), de curar y de Machicutar, y de hechar al Huecufe y al
Pillan, asi como a preparar venenos, descubrir y hacer maleficios, la ceremonia del
Nguillatin, y el modo de entrar en relaciones con el dominador de los hombres.

La iniciacion dura meses o afios, esperando la aparicién de circunstancias
favorables.

La aprendiza acompafia al machi en las ceremonias. La fiesta de iniciacion
publica se llama Rehuetén, o de la plantacion del Rehue.

La aspirante a Machi se prepara con una reclusion y ayuno durante cuatro
dias, permaneciendo encerrada en una roca con una machi veterana, que le da las
ultimas instrucciones acerca del ritual de la ceremonia, mientras dos Curiches estan
de guardia en la puerta.

La vispera de la fiesta los parientes, llegados, cortan un



126 R. Pardal: Medicina Aborigen

arbol y labran en el tronco, por medio de hendiduras angulares superpuestas, algo
asi como los tramos de una escalera. A menudo se labra también una figura
antropomorfa, en la extremidad superior del tronco, coronada por una pequefa
plataforma sobre la cual puede ponerse de pie una persona. Las hendiduras que
constituyen los tramos de la escalera, estan situadas sobre la cara ventral de la
estatua. Esa escala, sobre una figura antropomorfa, se conoce con el nombre de
Rehue, y constituye el emblema profesional del médico o la médica araucana.

En el Museo Argentino de Ciencias Naturales, de Buenos Aires, existen
varios Rehue muy interesantes.

El Rehue se planta en tierra desde la tarde anterior a la ceremonia, con
asistencia de los invitados. Se inclina ligeramente hacia atras para facilitar la
ascension a la parte superior, y se le rodea con ramos de canelo de tres a cuatro
metros de altura. Durante la ereccion del Rehue se ejecutan bailes al toque de la
Trutruca, de las Pilficas, y del Cultrum de los Machi presentes.

La ceremonia de iniciacion comienza al son lugubre de la Trutruca, cuando
se presenta la iniciada con su Cultrum nuevo y sus cascabeles, mientras media
docena de machi tocan el tambor. Entonces se iza su pabelldn blanco en lo alto de
los canelos que rodean al Rehue. Se efectian a continuacién, durante una hora,
danzas rituales que se detienen a una sefial de la Machi maestra, para fumar
ritualmente.

Luego las Machi mujeres tocan el tambor, mientras los machi hombres, presa
de gran agitacién, efectlan saltos violentos, golpeando furiosamente el tambor,
emitiendo un hipo caracteristico descripto por todos los relatores de actos de esta
indole.

Una machi comienza entonces a temblar como posesionada, pareciendo
aletear con los brazos para entrar en éx-



Medicina araucana 127

tasis, imitdndola a poco la aprendiza. Se inicia entonces el acto solemne. La Machi
gue preside la ceremonia, armada con un cuchillo de cuarzo lechoso o de hierro,
con la vista vendada lo mismo que la novicia, toma por tanteo, una después de otra,
las manos de ésta, y le practica en ambos lados, una incision de los dedos mayor y
anular, efectialo mismo en las suyas y yuxtaponiendo las superficies cortadas
mezclan sus sangres. Esto tiene por objeto comunicarle el poder y la destreza
profesional, acto que tiene lugar en medio de la griteria de los asistentes. A
continuacion, por tanteo le localiza la boca, le saca la lengua y le hace un corte
longitudinal hacia la punta, por el que corre abundante sangre. Ella se hace lo mismo
y yuxtaponen las lenguas, pretendiendo con ello infundirle su espiritu dominador
sobre el Huecufe y el Pillan, y el poder de interceder entre los Mapuche y
Nguenemapu.

El remedio ritual para curar la herida de la iniciada, consiste en la aplicaciéon
del jugo del fruto del canelo, el cual produce un ardor quemante insoportable, al
punto de que la lengua queda hinchada por varios dias.

Se cubre entonces a la novicia con una piel de oveja recién desollada y se le
pone encima una guirnalda de flores de Copihue ensartadas en hilos y alternadas
con otras flores.

Con ello, su Cultrum y sus campanillas, sube entonces las gradas del Rehue
entonando canticos, hasta la plataforma superior, donde la alcanzan,
acompafandola mientras se balancean, otras dos machi. Se le quitan entonces, los
adornos, enredandolos en las ramas de los canelos donde se abandonan para
siempre, de modo que a veces, hasta varios afios después se ven los restos,
flamear al viento.

La ceremonia termina con el descenso del Rehue.

El Rehue plantado frente a una casa, asi como la bandera blanca que flamea
en las ramas de un canelo, sefialaba la residencia de todo Machi de la Araucania.



128 R. Pardal: Medicina Aborigen

El Rehue debe renovarse con el tiempo si un accidente o incendio lo
destruye. Los atributos portatiles de la Machi o del Machi, estan constituidos en la
actualidad por el Cultrum (tambor o pandero en forma de un plato hondo) por la
Huasa y los cascabeles.

Como recurso supremo, llevaban a cabo con fines diagnésticos y curativos,
una ceremonia de medicina magica, citada por numerosos Cronistas que la
denominan La Gran Ceremonia del Machitun.

El nombre de Machitin constituye, en cierto modo, un término genérico pues
comprende varias ceremonias, las cuales aunque vinculadas por un nexo comun
presentan diferencias de formas, en parte por desviacion del tipo primitivo a través
del tiempo, y en otros casos, por tratarse de ceremonias que, nacidas en distintos
lugares, fueron en un principio diferentes en el fondo y el significado, y
posteriormente adquirieron poco a poco, por contacto, semejanzas en la forma
ritual.

El andlisis permite descubrir el tipo de magia que las fundamenta, a pesar de
las divergencias en las descripciones de los autores que las refieren.

En los relatos del tiempo de la Conquista, y en las parcialidades mas alejadas
de la civilizacion, el Machitin encierra un tipo de magia de caracter shamanico y de
sabor asiatico, con sugestion del auditorio, que presencia transmutacién de
visceras, movimientos propios del tambor del mago, etcétera.

En los tiempos actuales, la ceremonia tiene en algunos lugares el caracter de
magia por evocacion, incorporandose el espiritu evocado al cuerpo de la machi
mientras se encuentra en estado de éxtasis.

Un interesante ejemplo de ello ha sido referido en el libro de Guevara y
transcripto como tipo de magia por evocacion en el capitulo de la magia médica en
general (ver Cap. II).



Medicina araucana 129

Respecto al machitan del tipo shamanico, transcribimos el relato que nos lego
Nufiez de Pineda y Bascufian, en su Cautiverio Feliz. "Entramos ya de noche al
sacrificio del carnero que ofrecian al demonio... Tenian en medio muchas luces, y
en un rincon del rancho, el enfermo, entre clara y obscura aquella parte, rodeada de
muchas indias con sus tamborilejos pequeiios, cantando una lastimosa y triste
tonada con las voces muy delicadas; los indios no cantaban porque sus voces
gruesas debian ser contrarias al encanto.

Estaba cerca de la cabecera del enfermo un carnero liado de pies y manos y
entre unas ramas frondosas de laureles tenian puesto un ramo de canelo grande a
modo de mesa, una pipa de tabaco encendida, de la cual a ratos sacaba él, humo
de ella, y esparcia por entre las ramas y por donde el doliente y la musica asistian.
A todo esto las indias cantaban lastimosamente y yo con el muchacho, mi
camarada, en un rincon algo obscuro, de donde con toda atencion estuve a todas
las ceremonias del hechicero. Los indios y el cacique, estaban en medio de la casa,
sentados en rueda, cabizbajos y pensativos y tristes sin hablar ninguno una palabra.

"Al cabo de haber incensado las ramas tres veces, y el carnero otras tantas,
gue le tenia arrimado al banco que debia de servir como altar de sus sacrificios, se
encamind por donde estaba el enfermo, y le hizo descubrir el pecho y el estémago,
habiendo callado las cantoras, y con la mano llegé a tentarle y zahumarle con el
humo de la pipa, que traia en la boca de ordinario, con esto le tap6é con una
mantichuela el estbmago y se volvi6 a donde estaba el carnero, y mand6 que
volviesen a cantar otra diferente tonada, mas triste y mas confusa, y llegando al
carnero, saco un cuchillo y le abri6 por el medio, y sac6 el corazon vivo y palpitante,
lo clavd en medio del canelo en una ramita, que para el propésito habia aguzado, y
luego cogi6 la pipa 'y empezé a za-



130 R. Pardal: Medicina Aborigen

humar el corazén que adn vivo se mostraba, y a ratos le chupaba con la boca la
sangre que despedia.

"Después de esto zahumo toda la casa con el tabaco que de la boca echaba
el humo, llegése luego al doliente y con el propio cuchillo que habia abierto el
carnero le abri6 el pecho, que aparentemente se aparecian los higados y tripas y
los chupaba con la boca. Y todos juzgaban que con aquella accion estaba afuera el
mal y le arrancaba del estdbmago, y todas las indias cantaban tristemente, y las hijas
y mujeres del paciente llorando a la redonda y suspirando. Volvié a hacer que
cerraran las heridas, que a mi ver parecieron apariencias del demonio, y cubriéle el
pecho nuevamente y de alli volvié adonde el corazon del carnero estaba atravesado,
el parado, dando algunos paseos y las mujeres asentadas como antes. Habiendo
dado tres o cuatro vueltas de esa suerte, vimos de repente levantarse de entre las
ramas una neblina obscura a modo de humareda, que las cubrioé de suerte que nos
la quitd de la vista por un rato, y al instante cayo el encantador en el suelo como
muerto, dando saltos el cuerpo para arriba, como si fuera una pelota, y el tamboril
a su lado, de la misma suerte saltando a imitacion del duefio, que me causo6 gran
horror y encogimiento obligandome a encomendar a Dios, que hasta entonces habia
estado en notable cuidado a todas sus acciones, y luego que vi aquel terrible
espectaculo, tendido en aquel suelo y el tamboril saltando todo juntamente con el
duefio, se me angustio el alma y se me herizaron los cabellos y tuve por muy cierto
gue el demonio se habia apoderado de su cuerpo. Callaron las cantoras y cesaron
los tamboriles, y sosegdse el endemoniado, pero de manera el rostro, que parecia
el mismo Lucifer, con los ojos en blanco y vueltos al colodrillo, con una figura
horrenda y espantosa. Estando de esta suerte le preguntaron si sanaria el enfermo,
a que respondio que si, aunque seria tarde porque la .enfermedad y el bocado se
habia apoderado de



Medicina araucana 131

aguel cuerpo de manera que faltaba muy poco para que la ponzoia llegara al
corazon y le quitase la vida. Le volvieron a preguntar, que en qué ocasion se le
dieron, quién y como, y dijo que en una borrachera, un enemigo suyo con quien
habia tenido una diferencia, y no quiso nombrar las personas aunque se lo
preguntaron, y esto fue con una voz tan delicada, que parecia salir de alguna flauta.
Con esto volvieron a cantar las mujeres su tonada triste, y dentro de un buen rato
fue volviendo en si el hechicero, y se levant6 cogiendo el tamboril de su lado, y lo
volvio a colgar en donde estaba antes, y fue a la mesa en donde estaba la pipa de
tabaco encendida, y cogié humo con la boca e incens6 y ahumao la rama (por mejor
decir) y el palo en donde el corazén habia estado clavado, que no supimos lo que
se hizo, porque no se lo vimos sacar, ni parecié mas, que infaliblemente lo debi6 de
esconder el curandero o llevarselo el demonio como ellos dan a entender que se lo
come. Después de esto, se acosto entre las ramas del canelo a dormir y descansar
y de aquella suerte lo dejaron y nosotros nos fuimos a nuestra habitacion con el
cacique”.

A mayor abundamiento damos a continuacién una copia de la ceremonia, tal
como la consigna Molina en su libro. "El método curativo de ellos se denomina
Machitan y consiste en las siguientes vanas operaciones que se practican siempre
de noche. Se ilumina con muchas luces el aposento del enfermo, y en un rincon se
coloca, entre ramas de laurel, una gruesa rama de Canelo de la cual pende el
tambor magico; alli junto estd un carnero preparado para el sacrificio. EI Machi
manda a las mujeres que se encuentran presentes, entonar una lugubre cancién al
son de ciertos pequefios tambores que ellas tocan al mismo tiempo. El, entre tanto,
inciensa con humo de tabaco, tres veces, el Canelo, el carnero, las cantarinas y el
enfermo. Hecho esto mata al carnero, le saca el corazon y chupandole la



132 R. Pardal: Medicina Aborigen

sangre le ensarta en el ramo de Canelo. Se acerca después al enfermo, y con ciertos
prestigios finge que le abre el vientre para observar donde esta encerrado el veneno
suministrado por los pretendidos malhechores. Tomando después el tambor
magico, canta, paseandose junto con las mujeres e improvisadamente como un
aturdido, se cae por tierra haciendo espantosos gestos y horribles contorsiones del
cuerpo, ya abriendo los ojos, ya cerrandolos y haciendo visages a manera de
energumenao.

"Durante esta cémica convulsion, los parientes del enfermo le interrogan
sobre el éxito del accidente, a cuyas preguntas, el fanatico impostor, responde como
mas le tiene en cuenta, o nombrando por autores del mal, aquellos de quienes
quiere vengarse, 0 dando una respuesta equivoca en cuanto al suceso de sus
magicas operaciones".

Las necesidades de la préactica, exigieron algo asi como una especializacion
de funciones por sujetos que en ocasiones eran Machi y en otras no.

Diversos autores mencionan entre los tipos mas caracteristicos de practicos,
a los llamados Ampive, Vileu, Gutave, Cupove.

El Abate Molina lo describe en su obra, en la siguiente forma: los Araucanos
tienen tres suertes de médicos: los Ampive, los Vileu y los Machi.

"Los Ampive, que "equivalen a los empiricos”, son los mejores de todos.
Estos se sirven en sus curas solo de simples. Son buenos herbolarios y tienen
buenas nociones del pulso y de las demas sefiales diagndsticas".

"Los Vileu, "corresponden a los metddicos". Su principal sistema consiste en
asegurar que todos los males contagiosos provienen de los insectos, opinion que,
ya es seguida por muchos médicos de Europa, por cuyo motivo, a las epidemias
dan en general el nombre de Cutampiru, es decir enfermedades vermulares o de
gusanos".



Medicina araucana 133

"Ademas hay otras dos suertes de profesores adictos a la medicina. Los
primeros, que merecen en cierto modo el nombre de cirujanos, saben muy bien
volver a poner en su lugar los huesos desconcertados, acomodar las fracturas, curar
las heridas, las Ulceras, etc. Se nombran Gutave; son verdaderos estimables y
hacen a menudo curas admirables. No sucede asi con los segundos Cupove (del
verbo cupon: anatomizar), los cuales infatuados de machismo, abren los cadaveres
para demostrar las entrafias que dicen estar contagiadas del veneno magico. No
obstante esto, merced a tal ejercicio, poseen nociones no despreciables sobre la
estructura del cuerpo humano, cuyas partes saben explicar con nombres
particulares".

La practica quirargica. El catatum

Las necesidades inherentes a su género de vida y costumbres combativas,
les obligaron a tener conocimientos de patologia externa. Trataban las heridas, los
abscesos, las fracturas 6seas, las luxaciones, las heridas por flechas envenenadas,
etc., etc.

Usaban, para la curacion de las heridas, lavados con infusiones y cocimientos
de hierbas y jugos de plantas.

Operaban los abscesos y flemones con instrumentos de piedra. Ferrer
describe asi esta operacion: "Los abscesos los abrian con una piedra afilada,
chupando la pus con la boca lavando la cavidad con agua fria para rellenarla
después con hierbas machacadas".

El mismo autor agrega, que "aliiaban las luxaciones y fracturas colocando
inmovilizado el miembro dafiado y rodeandolo de una pasta de hierbas sujetas con
las hojas grandes y pajas de algun tejido. Las cicatrizaciones de las heridas eran
relativamente rapidas, siendo raras las gangrenas".

Efectuaban a menudo la sangria que practicaban con una punta de piedra
delgada, puesta en el extremo de una va-



134 R. Pardal: Medicina Aborigen

rilla, haciendo actuar dicho aparato por medio de un papirotazo brusco. Detenian la
emision sanguinea, aplicando sobre el corte hierbas astringentes.

Nagera describe asi la sangria realizada por los Machi araucanos:

"Sangranse con una delgada punta de pedernal insertada en la extremidad
de una varilla, de suerte que sale la punta de un lado, y al contrario extremo de la
varilla, toman con la mano del desnudo brazo de que se han de sangrar, de manera
y medida que vengan a juntarse la punta del pedernal sobre la vena que se ha de
romper, y asegurada de tal manera, dan con la otra mano un papirotazo sobre el
pedernal con que abren la vena y destila el hilo de sangre sin dificultad, ni mas
cuentas de onzas de esperar cada uno a cuantos le parece que basta para la
indisposicion que siente, habiendo advertido ante todas cosas, atarse con cintas el
brazo por la parte que nosotros acostumbramos, y sangrandose sin cuenta, sin
conocimiento de venas, en el mismo lugar que los nuestros".

Respecto a la habilidad de los Gutave se mencionan hechos que nosotros
consignamos por cuenta de terceros.

Se habla de una extrafia operacion, consistente en la apertura del abdomen
hacia el cuadrante superior derecho, con arrancamiento de un trozo de higado y de
la vesicula biliar, que el enfermo debia comerse.

Acerca de esta operacion llamada Catatin que los Gutave Pehuenche
practicaban, Gusinde, en su Medicina e higiene de los Araucanos, inserta una nota
de Luis de la Cruz, existente en el archivo de la Biblioteca Nacional de Chile, que
transcribe también el profesor argentino Juan A. Dominguez, la cual dice asi: "Si el
dolor es intenso se hacen abrir por el vacio, sacan un pedazo de higado que lo come
el enfermo, después cosen la herida con hilados de lana tefiidos con Relbun™ (una
especie de Calium que contiene alizarina)



Medicina araucana 135

y agrega: "Muchos de los que sufren esta barbara operacién se sanan”.
En un trabajo de 1930, Joseph H. Claude, habla también del asunto.

La anestesia era practicada por ingestion de cocimientos de flores de Miaya
o Chamico (Datura ferox) que tenia como principio activo la escopolamina,
acompafada de proporciones minimas de hiosciamina y atropina, o de semillas de
las mismas cuya sustancia principal constitutiva es la hiosciamina, segun el profesor
Dominguez, con pequefias cantidades de escopolamina y atropina.

Rosales consigna que la accion narcotica de tal droga, era tan ostensible que
"los delincuentes, si beben las semillas cocidas en vino, no sienten dolor alguno por
mas que le apreten los cordeles".

La materia médica de origen animal. La magia simpatica. La aplicacion del
espiritu de participacion

Lo mismo que otros pueblos aborigenes, los Araucanos emplearon en sus
curas las practicas de la magia simpética, y utilizaron sustancias de origen animal
imbuidos por el llamado espiritu de participacion.

Asi, los Araucanos y Tehuelches aplicaban en el herpes zoster, sobre la parte
enferma, uno o mas sapos vivos. Esta costumbre estd aun difundida, como
persistencia, entre el elemento popular.

Contra el dolor de cabeza preconizaban llevar atada, bajo la bincha con que
se cefiian la frente, el pelecho o muda anual de las viboras.

Contra el dolor de muelas o su prevencion, usaban a manera de
mondadientes, el hueso peneano del zorro. En la region del valle del Rio Negro
pueden verse indios adaptados a la vida civilizada, que cuando les duele la cabeza,
cifien junto con su bincha, (qQue usan en esas ocasiones) un



136 R. Pardal: Medicina Aborigen

hueso de zorro. Interrogados al respecto, manifiestan que lo usan porque al zorro
nunca le duele la cabeza.

Los Pampas y Araucanos usaban, para el tratamiento de diversas afecciones
gastrointestinales, la bilis de guanaco, que administraban por la boca, o en enemas
utilizando como aparato para inyectarla en el recto, una vejiga de guanaco, con una
especie de canula de cafa.

La placenta humana fue utilizada en diversas afecciones de la piel.

Trataban los estados lipotimicos a consecuencias de heridas, traumatismos,
etc., suministrando al enfermo un trozo de piel del dorso del sapo, en infusion
teiforme. La medicina moderna ha permitido saber que la piel del sapo (Juan A.
Dominguez) contiene principios que por su naturaleza y accion se aproximan a la
adrenalina.

En los desvanecimientos usaban un cocimiento de gusano blanco, larva de
un carabido, adicionado con yerbas aromaticas que, segun Juan A. Dominguez,
parece ser el vulgarmente llamado "torito" (Diloboderus abderus).

En las paralisis, estados melancélicos" y otras afecciones cerebrales, hacian
comer a los enfermos el cerebro de la gaviota (Larus maculipennis).

Utilizaban visceras del condor (Vultur gryphus L), como producto terapéutico.
Empleaban el corazén desecado del céndor en las palpitaciones cardiacas, estados
de angustia y dolor precordial; el higado crudo en los estados de debilidad; los
pulmones, en la consuncion.

Para fortalecer a los nifios, les suministraban la sangre fresca de dicho
animal.

En las dispepsias, afecciones gastrointestinales y trastornos de la
alimentacion infantil, empleaban el estdbmago o buche del avestruz (Rhea
americana, Rhea Darwinii). Conservaban para ello el estbmago desecado,
previamente limpio de su contenido.



Medicina araucana 137

Para los dolores musculares, articulares, etc., utilizaban en fricciones, grasa
de avestruz, la grasa de puma (Felis concolor), la de jaguar o yaguareté (Felis
jaguar) y la de onza (Felis onza).

El uso de la grasa del "quirquincho de bola" o "mataco” (Tolypetes connurus),
se extendia a la Pampa, Buenos Aires y Cérdoba.

El balsamo de huevos de avestruz, tenido en gran estima como friccion,
consistia en la masa grasosa semifluida, obtenida por coccién lenta, removiendo
continuamente hasta la consistencia deseada, de las yemas de los huevos de dicho
animal.

Plantas medicinales

Los Araucanos tomaron sus medicaciones de la abundante flora que la
naturaleza les suministro.

En ocasiones, las utilizaron de acuerdo con experiencias casuales; ingestion
de una planta toxica por un animal u hombre y la observacién de sus efectos; en
otras, por suposiciones a priori, fundadas sobre sus vagos conocimientos de
medicina empirica, o de acuerdo con los que se ha llamado espiritu de participacion.

Los cronistas Rosales, Molina y otros, legos en medicina, naturalmente no
pudieron substraerse a esa tendencia instintiva de todos los hombres a creer en los
poderes milagrosos de las yerbas desconocidas, que subsiste en el hombre
moderno, cuando atribuye a los indios un prodigioso conocimiento de yerbas de
accion misteriosa.

Asi, dice Molina: "Los vegetales, con especialidad los herbaceos, forman el
capital de la farmacia de aquellos chilenos que todavia subsisten a los errores del
paganismo; y sus medicos, llamados Machi y Ampive, son herbolarios peritos que
poseen por tradicion, el secreto de un nimero grande de simples, adaptables a todo
género de enfermedades, con



138 R. Pardal: Medicina Aborigen

las cuales hacen diariamente unas curaciones maravillosas; y aunque ya por
adversién a la nacién conquistadora, o ya por ambicion de hacerse menesterosos,
procuren ocultar lo que saben en esta materia, sin embargo, movidos de la amistad,
han manifestado hasta ahora las virtudes medicinales de muchos arboles y mas de
doscientas yerbas salutiferas, de que usan con mucho acierto los chilenos
cristianos, sirviéndoles al mismo tiempo, para establecer un ramo de importante
comercio con los reinos limitrofes y con la Europa”.

Gusinde hace constar que los Machi contemporaneos recetan las mismas
plantas en la época moderna, con los mismos usos terapéuticos, y que en algunas
reducciones araucanas modernas, cultivan las yerbas medicinales, en un jardin
cercano a la ruca.

Materia médica de origen vegetal

Es extraordinaria la cantidad de plantas que la tradicion y las crénicas han
registrado. Consultando la bibliografia al final de este capitulo, puede tenerse una
idea del asunto.

Insertamos a continuacion una descripcién de las mas conocidas por su
difusién y por su importancia.

Estas plantas medicinales no se emplearon siempre porque sus virtudes se
hubieran confirmado mediante la experiencia, sino por preconceptos magicos.

Con este ultimo concepto, por ejemplo, se us6 una planta como el canelo,
cuyo estudio y conocimiento en Europa se realizé por Winter, el médico del pirata
inglés Drake. El canelo, la planta sagrada de los araucanos, que la designan con el
nombre de Voighe o Boigne, conocida cientificamente con el nombre de "Corteza
de Winter" (Drimys Winteri, Forster), una magnolia de la serie de las lliceas, fue
usada ampliamente por el indio, en ingestion y sobre todo al exterior.



Medicina araucana 139

Al interior, en cocimiento y maceracion, fue aplicada para afecciones del
estomago. El cocimiento fue usado al exterior, para tratar la sarna, empeines y otras
afecciones de la piel. El cocimiento de las hojas y de la corteza fue usado en barios,
en la paralisis, estados reumaticos y otras afecciones.

Entre las plantas que integran lo que podriamos llamar la materia médica de
origen vegetal, hay pocas que hayan sido experimentadas por la farmacologia
moderna, necesitando en su mayoria un estudio de sus propiedades, que tal vez
nos depare sorpresas.

Entre las conocidas por la experimentacion, nos detendremos en dos
medicamentos cuyo empleo, quiza alcance, en la medicina oficial, la difusion que
tiene en la medicina popular: el Pichi y la Hualtata, estudiados por el ilustre profesor
argentino Juan A. Dominguez.

El Pichi fue usado ampliamente por los Araucanos en las afecciones renales
y vesicales y en las enfermedades del higado. Fue utilizado ademas en la medicina
veterinaria, y cuando estuvieron en posesion de las cabras traidas por los
conquistadores espafioles, la enfermedad ocasionada por el distoma hepaticum,
llamada por ellos, enfermedad de los pirgiines, la curaron con las hojas de Pichi.

Ruiz y Pavon en su Flora Peruviana et Chilensis, la denominaron Fabiana,
imbricata. El nombre arauco-pampa Pichi le fue aplicado para recordar las hojas
escamiformes imbricadas de esta planta, que se criaba en los Andes patagonicos,
a ambos lados de la Cordillera.

Aunque no existe un estudio farmacodinamico completo de esta droga, en
Europa se la ha experimentado clinicamente por Breyner, Regay y Friedlander, en
las cistitis y afecciones del aparato urinario. Las investigaciones farmacolégicas de
Niviére y Liotard atribuyeron la actividad de la droga a un glucésido fluorescente
semejante a la esculina.



140 R. Pardal: Medicina Aborigen

El Profesor Juan A. Dominguez ha practicado el andlisis de las hojas del
Pichi, encontrando en su composicién un glutanoide (fabiana-glucotanoide), que por
disociacion, da entre otros principios, &acido crisatropico (betametil-4-5-
dioxicumarina), colina, acido fabianatanico y un azlcar reductor; ademas cera,
grasa, resina compleja (ac. resinosos, reseno), aceite esencial de olor aromatico y
colina libre. No contiene alcaloides.

La Huallata también fue empleada por los Araucanos y por los Pampas de la
Republica Argentina como cardiotonico, trascendiendo su uso a la medicina
popular. La Hualtata fue clasificada por Remy con el nombre de Senecio hualtata.
Es una compuesta herbacea que crece en los terrenos humedos, preferentemente
en las orillas de los arroyos y de las acequias.

Segun Juan A. Dominguez, la Hualtata debe su accién a un alcaloide, cuya
vinculacion con la senecionina, (obtenida de esp. de Senecio de Africa y de Méjico),
no ha sido aun precisada y a una saponina.

A continuacion damos una lista de las plantas que la crénicay la historiografia
consignan, agrupandolas segun las propiedades que se les atribuyeron y el empleo
gue tuvieron.

El repertorio farmacoldgico araucano es mucho mayor. Gusinde y Gay pasan
en revista una serie exhaustiva, que llenaria gran nimero de paginas.

Plantas empleadas para la curacion de heridas, ulceraciones, etc.

El Afipe (Alsophila pruniata Kze., Filices [Gay. VI, 525]), conocida por el vulgo
con el nombre de Palmita, era empleado, ademas, para detener las hemorragias de
las heridas y la curacion de ulceras. (Guajardo, Gotschlich, Félix Murillo 224,
Gusinde).

El Chillim (Nertera depressa Baries, Rubiaceae [Gay.



Medicina araucana 141

[ll, 201]), conocida por el vulgo con el nombre de "Comida de culebras”, se
empleaba en la curacion de Ulceras y llagas.

El Daldal (Flaveria bidentis Pers. Compositae [Gay. IV, 278]), conocida con
los nombres vulgares de Dauda, Contrayerba, Matagusanos, se utilizaba en las
picaduras o heridas de animales ponzofosos. La consignan Guajardo, Guevara,
Lenz, Philippi, Murillo y Rosales, quién dice: (pag. 342) "Es muy buena machacada
y con sal para cuando pican a uno alacranes, arafias u otros animales o sabandijas
ponzofiosas, puesta sobre la picadura”.

Dawe-pillafi (Rumex crispus L., Polygonaceae [Gay. V, 277]); se conoce con
los nombres vulgares de Romacilla, Romaza, etc. Su cocimiento se empleaba para
lavar las heridas y llagas.

El Kollof (Durvillea utilis Bory, Algae [Gay. VIII, 24]), ademéas de emplearse
para la curacion de las heridas, se aplicaba en diversas afecciones cutaneas. Se la
conoce con el nombre vulgar de "Cochayuyo”, palabra de origen kichua, que permite
inferir que les fue trasmitida.

Llakid (Calandrinia axilliflora Barn., Portulacaceae [Gay. Il, 113]), conocida
con el nombre vulgar de Renilla. Sus hojas se aplicaban sobre las heridas y
ulceraciones. Se empleaba ademas, el cocimiento de las hojas, como purgante.

El Madeu (Weinmannia trichosperma Cav., Cunoniaceae [Gay. I, 43]).

El Notru (Embothrium coccineum Forst., Proteaceae [Gay. V, 306]). Su
nombre vulgar es el de Ciruelillo, se empleaba especialmente como cicatrizante.

Nadifi (Baccharis glutinosa Pers, Compositae [Gay. IV, 81]). Su nombre
vulgar es Chilca. Empleabase las materias resinosas obtenidas de las flores,
aplicandolas sobre las llagas, ulceraciones y heridas anfractuosas. Probablemente
su uso fue trasmitido por los Kichuas.



142 R. Pardal: Medicina Aborigen

El Palniii (Buddleja globosa Lam., Scrophulariaceae [Gay. V, 120]), se
conoce con el nombre vulgar de Paiiil. Rosales que la llama Palguin, dice de ella:
"Con ésta se curan los naturales, cualquier género de llagas, aunque sean muy
callosas. Con el zumo las lavan y con las hojas puestas encima mundifica y encarna
la llaga". Se emplean sus hojas en cocimiento y en infusion para el lavado de las
heridas, y reducidas a polvo, para la cicatrizacién de las Ulceras y heridas antiguas
o de mala naturaleza (Murillo, Gusinde). Ademas de su nombre vulgar de Pafiil, el
Palnifi de los araucanos, es conocido con el nombre de Méatico chileno por su
semejanza con el Mético peruano, (perteneciente a la familia de las Piperaceas) con
el cual no deben confundirse. Sus hojas se daban en infusion en los abscesos
hepaticos, en las diarreas y en las hemoptisis. Se aplicaban en enemas, en las
rectitis ulcerosas y en las disenterias cronicas. (Murillo, 126).

La Resina del Pewen (Araucaria imbricata R. et Pav., Pinaceae [Gay. V,
415]), conocido con los nombres vulgares de Pehuen, Araucaria Chilena, era
empleada para curar las Ulceras.

La Quirinka (Acacia cavenia B., Leguminosae [Gay. Il, 255]), se emplea para
tratar las Ulceras y llagas, aplicando la corteza de la raiz machacada y deshecha
con agua caliente.

La Orquidea, conocida con el nombre de Uwafilus (Asarca leucantha Poepp.,
Orchidaceae [Gay. I, 55]).

El Kulen (Psoralea glandulosa L., Leguminosae [Gay. Il, 86]), vulgarmente
llamado Culen, tuvo numerosas aplicaciones; asi, Rosales dice que: "Es
provechosisimo para muchos remedios"”, pero constituia el principal remedio para
las heridas de guerra. Rosales, pag. 235, dice: "cuando los indios se ven heridos en
la guerra, sacan el zumo de esta yerba y laban la herida y ponen las hojas
machacadas tibias



Medicina araucana 143

encima, renovandolas cada veinticuatro horas. Ella mundifica la carne". Su uso se
hizo tan general en diversas aplicaciones, que durante la época del coloniaje en las
costas del Pacifico se tomaba a manera de té.

Purgantes vegetales

El Pirkun-l-awen (Anisomeria drastica Mog. et A. coriacea Don.,
Phytolaccaceae [Gay. V, 256, ff]), era una yerba de efecto purgante muy intenso.
Rosales (241) dice de ella: "Es muy usada para purgas la yerba llamada Pircun-
laguen, y por ser tan fuerte se toma muy poco del agua en que se cuece".

El Wellno (Libertia elegans Poepp., Iridaceae [Gay. VI, 32]), vulgarmente
llamada Callecalle, ademas de purgante, era emenagogo Yy tonico y se utilizaba
especialmente como contraveneno. Rosales dice de él (240): "Esta su virtud
preservativa en la raiz. Bebe el enfermo el zumo y lanza todo el veneno por ser tan
eficaz antidoto contra cualquier veneno, y del mismo zumo usan para que encoren
las heridas apostemadas. Sirve para la ponzofia y aligera cualquier embarazo del
estomago".

El Ufoperquén (Wahlenbergia linarioides A. DC., Campanulaceae [Gay. IV,
340]), ha sido comparada en sus efectos al sen, por Frezier.

El Pellupellu (Ovidia pillo-pillo (Gay.), Thymelaeaceae [Gay. V, 315]),
vulgarmente llamado pillopillo, era empleado como purgante y vomitivo. Segun
Ferrer, se aplicaba también localmente, en los dolores de muelas y de oidos.

El Mano (Bromus mango Gay., Gramineae [Gay. VI, 438]), vulgarmente
llamado mango, era empleado en cocimientos como laxante o purgante suave.

Lasfen-l-awen (Euphorbia portulacoides L., Euphorbiaceae [Gay. V, 335]),
conocido con el nombre vulgar de Pichoa, y también de Lechetrezna, se utilizaba
como "yerba



144 R. Pardal: Medicina Aborigen

eficasisima para purgas" (Rosales). Najera decia: "Purganse los indios con la raiz
de la yerba lechetrezna".

El Kdru-wayun (Colletia Doniana Clos., et C. crenata Clos., Rhamnaceae
[Gay. I, 36]), conocida con los nombres vulgares de Chacay y de Crucero, era
empleado mediante la infusion de sus hojas pequefias.

El Karu-l-awen (Gratiola peruviana L., Scrophulariaceae [Gay. V, 137]),
llamada vulgarmente en Chile hierba purgante, yerba del pobre.

El ltal-l-awen (Sarmienta repens R. et Pav., Gesneriaceae [Gay. IV, 350]).

El Huilli (Leucocoryne ixioides et aliae spec., Liliaceae [Gay. VI, 120]).
Rosales dice (237): "Las partes del lirio amarillo, son purgas segurisimas".

El Huingan (Schinus dependens Engl., Anacardiaceae [Gay. II, 420]).
Rubefacientes

Como rubefaciente y revulsivo, empleaban las hojas de la yerba llamada
centella por los conquistadores. Murillo dice: "La emplean cuando quieren
determinar sobre la piel, una revulsion mas o menos activa y rapida. Sus efectos se
parecen a los de la mostaza y su accién se mide de acuerdo con la duracion de su
aplicacion”.

Vegetales empleados en las fiebres y estados tifoideos

La mayoria de las veces, estas plantas no eran empleadas por sus
propiedades antitérmicas, sino por su accion general.

Entre las plantas usadas para tratar las enfermedades o estados febriles,
podemos citar las siguientes:

El Chakaiwa conocido con el nombre vulgar de Michay (Berberis Darwinii
Hook, Berberidaceae [Gay. VIH, 77]). Sus frutos se empleaban en cocimiento, por
su sabor acido y refrescante, debido a las pequefias cantidades de



Medicina araucana 145

acido malico que contienen; la raiz y la corteza tienen un sabor amargo y en tal
concepto se las tenia como aperitivas y estimulantes. (Murillo).

El Koyam-l-awen (Pilea elegans Lindl., Urticaceae [Gay. V, 376]), se usaba
como antifebrifugo en la enfermedad llamada Chavalongo o Chafalongo semejante
por sus caracteres a la fiebre tifoidea.

El Natren (Solanun Gayanum Phil. et S. crispum R. et Pav., Solanaceae [Gay.
V, 64]). Empleada en los estados tifoideos, era conocida comunmente como "Yerba
del Chavalongo®”.

El Piuke-l-awen (Linum selaginoides Lam., Linaceae [Gay. |, 464]).

Para los estados reumaticos, dolores articulares y musculares

El Alwe-kuri (Loasa acanthifolia Lam., Loasaceae), vulgarmente llamada
ortiga brava, ortiga macho, se empleaba en fricciones para los estados reumaticos.

La salvia silvestre, conocida con el nombre de Alwe-1l-awen (Sphacele
campanulata Benth., Labiatae), segun dice Rosales "es buena para bafios, para los
que padecen de gota".

El Mayu (Sophora tetraptera Ait., Leguminosae), mencionada por Gay (IV,
493), Lenz, Philippi y Rosales, quién decia de ella que, "hervida en agua, dandose
dos o tres mafianas, se quitan totalmente los dolores del cuerpo y de los glesos".

El Ninquil, conocido con el nombre, vulgar de maravilla del campo (Helianthus
thurifer Mol., Compositae). Rosales dice acerca de ella: "De sus hojas se saca una
miel en agua, que quita los dolores, en piernas y brazos, y para la ciatica mexor, y
para la gota por causa del frio".

El Nipe, conocido con el nombre vulgar de fiipa y de corontillo. (Escallonia
illinita Presl., Saxifragaceae). Se empleaba el cocimiento de sus hojas. La
mencionan Félix, Cavada, Lenz, Gay, Rosales, Philippi, Guajardo.



146 R. Pardal: Medicina Aborigen

El Quilmo (Sisyrinchium spec, Iridaceae [Gay. VI, 19]). Rosales dice que
sirve, "para quitar la siatica", pero al mismo tiempo, "es la mas célebre que hay en
Chile para deshacer las piedras".

Abortivos y emenagogos
El Quellghen (Fragaria chiléensis Duch., Rosaceae [Gay. Il, 305]).
El Llochou-l-awen (Oenothera stricta Stend., Oenotheraceae [Gay. IlI, 333]).

El Huilmo (Sisyrinchium junceum Meyer, Iridaceae). Gusinde dice que las
machi de Panguipulli, la emplean aun como abortivo en infusion.

El Chakiwe (Crinodendron Hookerianum Gay, Elaeocarpaceae). Se la
conoce con los nombres vulgares de Chaquihue y Chequehue. Ademas de abortivo,
fue empleado como purgante y emético.

El rizoma de Anukulkul (Blechnum hastatum KIf., Filiceae), conocido con el
nombre vulgar de helecho.

Para las hemorroides

La Llilla conocida con los nombres vulgares de Cancan y palma chilena
(Jubaea spectabilis Kth., Palmae), Rosales, que la vio emplear, dice de ella: "De los
Secos Cocos Se esprime ezeite mantecoso, que es muy medicinal para mitigar el
dolor de las almorranas”.

El Line, conocido vulgarmente con el nombre de Lingue, (Persea lingue
Nees., Lauraceae).

Para las afecciones de la garganta

La Kalchakura, conocida con el nombre vulgar de liquen calchacura, (Pamelia
caperata Ach. et aliae spec., Lichenes), citada por Murillo, Gay, Guajardo, Medina,
Lenz, Philippi y Rosales, quien dice que "sana las llagas en la garganta



Medicina araucana 147

El Cunthal, conocido vulgarmente con el nombre de quintral (Phrygillanthus
tetrandrus Eichl., Loranthaceae). Rosales consigna que "el Quntal es una yerba muy
celebrada. Sirve la hoja del quntal... para curar las llagas de la garganta, por
embexecidas que sean. Cuecenla y hazen gargarismos con el agua, y a pocos dias
mundifica las llagas".

El Lun, conocida con los nombres vulgares de lun y siete camisas, (Escallonia
pulverulenta Pers et E. macrantha Hook, Saxifragaceae - Gay lll, 51). La mencionan
Murillo, Philippi, Gotschlich y Rosales, quien dice "La yerba Lun todos la conocen
por sus virtudes. Quando ay llagas en la voca o en la campanilla, las sana”.

Sialagogos

Los Araucanos y los indios de la Patagonia usaron el Nin-Nin por sus
propiedades sialagdgicas. En sus travesias los Araucanos excitaban la secrecion
salivar, engafiando la sed, por medio de la masticacién de un pequefio pedazo de
Nin-Nin, que producia una salivacion abundante con duracion de mas de una hora.
El Profesor Juan A. Dominguez, en cuyo Instituto de Farmacologia de la Facultad
de Buenos Aires se estudié la planta, ha hecho conocer sus propiedades.

BIBLIOGRAFIA IV
CLAUDE, JOSEPH. — 1930. Véase Bibl. I.
ColAZzI, ANTONIO. — 1914, p. 348, Veéase Bibl. .
DARAPSKY, L. — Los aguas minerales de Chile; Valparaiso 1890.

DOMINGUEZ, J. A. — La Opo y Organoterapia en la America pre y post colombiana de
nuestros dias. "I. B. F." N° 40; Buenos Aires 1930.

del mismo. — El Pichi y la Huallata. "I. B. F.", N° 50; 1932.

FALKNER, THOMAS. — Descripcion de la Patagonia. "Bibl. Centenaria de la Univ. Nac. de
La Plata"; Buenos Aires 1911.



148 R. Pardal: Medicina Aborigen

FUILLEE, Louls. -— Journal des observations phisiques, mathématiques et botaniques, en 3
tomos; Paris 1725.

del mismo. — Histoire des plantes medicinales du Pérou et Chili; Paris 1725.
GAY, CLAUDIO. — Historia fisica y politica de Chile: Botanica, en 8 tomos; Paris 1845.

GOMEZ DE VIDAURRE. — Historia geogréfica, natural y civil del reino de Chile, t. I.
"Coleccion de historiadores de Chile, t, XIV; Santiago 1889.

GUAJARDO. — Botanica médica nacional, o sea: Plantas medicinales de Santiago; 1890.
del mismo. — Estudio de la parte médica y terapéutica de la Botanica; Santiago 1892,
GUEVARA, TOMAS. — 1908. Véase Bibl. II.

del mismo. — Ultimas familias y costumbres araucanas; Santiago 1913.

del mismo. — Historias de Chile. Chile prehispanico; Santiago 1929.

GUSINDE, MARTIN. —- Medicina e higiene de los Araucanos, "R. E. A. Ch.", 1-2-3, 1917.
del mismo. — 1932. Véase Bibl. I.

LATCHAM, RICARDO. — Ethnology of the Araucanos. "Journal of the anthropological Inst. of
Great Britain and Ireland”, t. XXXIX, p. 334; Londres 1909.

LENZ, ROoDOLFO. — Estudios araucanos; Santiago de Chile 1895-7.

MAzzINI, GLUSEPPE. — La medicina nel Cile prima della conquista spagnola. "R. S. M."¢
afio XXVII, enero-frebrero 1936, fase. I-II.

MEDINA, JOSE TORIBIO. — Los aborigenes de Chile; Santiago 1882.

MOLINA, J. I. — Compendio de la historia geogréfica, natural y civil del reyno de Chile;
Madrid 1788.

MURILLO, ADOLFO. — Plantes medicinales du Chili; Paris 1889.
MUSTER, G. CH. — Vida entre los Patagones; Buenos Aires 1911.

NAJERA, ALONSO GONZALEZ DE. — Desengario y reparo de la guerra de Chile. "Coleccion
de historiadores de Chile", t. XVI; Santiago 1889.

NUNEZ DE PINEDA Y BASCUNAN. — Mi cautiverio feliz.
OYARZUN, AURELIANO. — 1917. VVéase Bibl. 11.

PHILLIPPI, R. A. — Comentario sobre las plantas chilenas descriptas por el abate Molina.
"An. U. Ch.", t. XXII, p. 701; Santiago de Chile 1863.

REGNIER, PABLO. — Note sur la racine de Nim-Nin. "l. B. F.", N°22.

ROBLES RODRIGUEZ. — Costumbres y creencias araucanas. "Revista de folklore chileno, 22
entrega; Santiago 1911.

RosALES. — Historia Jeneral de el Reyno de Chile, t. I.; Valparaiso 1894.
Ruiz Y PAVON. — Flora peruviana et Chilensis; Madrid 1798-1802.



CAPITULO V
MEDICINA DE LOS INDIOS DEL ANTIGUO

PERU

Los cronistas e historiégrafos de la Conquista expresaron a menudo su
admiracion por los conocimientos practicos de medicina de los indios, que en
muchos casos conceptuaron mas eficaces que los europeos de su época.

Asi, Garcilaso de la Vega, en sus Comentarios, dice que "los indios eran en
el tiempo de los Incas grandes herboristas, de muchas yerbas conocian las virtudes
y transmitian su saber, por tradicion, a sus hijos". Afiadia que "los espafioles hacian
curar a sus heridos, con preferencia, por los indios".

El Padre Joseph de Acosta, en su Historia Natural, manifiesta que, aun
muchos afos después de la Conquista, los indios se tenian por tales conocimientos,
superiores a los médicos de profesion.

Unanue recuerda que con motivo de la fundacion de dos cétedras de
medicina en la Universidad de San Marcos de Lima, en tiempos de la Colonia, el Dr.
Alfonso Huerta; durante la discusién, dijo que no eran necesarias "porque en este
reino hay muchas yerbas medicinales para muchas enfermedades y heridas, que
conocen los indios mejor que los médicos, y que aquéllos se curan sin necesidad
de la intervencion del médico".

El Dr. Huerta agregaba en su discurso: "Demuestra la experiencia, que
muchas personas abandonadas por el médico, van al Cercado o al Surco, y alli los
curan los indios o indias dandoles una salud que no les dieran los médicos".



150 R. Pardal: Medicina Aborigen

Todavia en el siglo pasado, escribia Raimondi que "los indios del Perd son
los primeros naturalistas del mundo, empleando las plantas en economia
doméstica, en la tintoreria, en las construcciones y sobre todo en las diferentes
enfermedades”.

Las virtudes de plantas y farmacos de otro origen, aplicadas practicamente y
mencionadas con admiracion por los espafioles llegados a América, despertaron
una curiosidad explicable por el estudio de un estado de la medicina aborigen, que
parecia excepcional.

A sobrevalorar dicho interés contribuy6 el conocimiento de practicas, como
la trepanacion craneana y las dotes de observacion demostradas por los alfareros,
gue reprodujeron en la ceramica de ciertas regiones, diversos estados patologicos.

Pero en un andlisis a fondo, se observa que la medicina de los indios del
antiguo Peru no se aparta de las caracteristicas fundamentales de los tratamientos
a base de magia, empirismo no sistematico y practicas quirtrgicas comunes a la
medicina primitiva.

La medicina interna fue aqui, como corresponde a su ciclo cultural, medicina
magica o taumaturgica, acompafada por el empleo de medicamentos y practicas
gue le permitian un empirismo de valor discordante.

Para los indios del Peru la enfermedad era determinada por una fuerza oculta
gue habia introducido en el organismo un quid maléfico. Por ello su sistema de curar
tenia dos objetos principales:

1° alejar la causa del mal recurriendo a procedimientos magicos,

2° combatir el sintoma o sintomas principales por medio de medicamentos
gue implicaban una observacion empirica, a menudo sorprendente.

Los habitantes del Pert precolombiano, como los otros



Medicina peruana 151

pueblos primitivos o semi-civilizados, vivian con el temor de las influencias magicas
sobrenaturales. Consideraban a la enfermedad como un fendmeno de causa
extrafla a su cuerpo, debida con la mayor frecuencia a un castigo infringido por la
divinidad irritada, a un difunto olvidado o al maléfico sortilegio de algan enemigo.

Joseph de Acosta hace constar que "los indios creian que las enfermedades
les venian a consecuencia de sus pecados". Los sacerdotes médicos, llamados
Ichuri, poniéndose en contacto con la divinidad, después de sacrificios y ceremonias
rituales, diagnosticaban la causa del mal.

Dichos Ichuri eran adivinos. Los curanderos, brujos, y los envenenadores
eran llamados Comasca o Sancoyoc. Los médicos de la nobleza incaica, segun
Rivero y von Tschudi, eran los Amautas.

El enfermo confiaba las culpas cometidas al Ichuri (confesor y médico), el
gue indicaba las ofrendas y ceremonias que debian efectuarse. En algunos casos,
estas ofrendas significaron sacrificios humanos, como parece ser gque ocurrio
durante la enfermedad del Inca Huayna Capac.

El Ichuri o el Comasca, buscaba la causa del mal y extraia del cuerpo, por
medio de ceremonias magicas, el animal u objeto en el cual se materializaba.

Ambos efectuaban, ademas de actos rituales acompafiados de gritos,
alaridos y exorcismo para espantar el mal, frotaciones y sobamientos de la parte
enferma o de todo el cuerpo, con hierbas u otras substancias de origen mineral o
animal, y succionaban la parte enferma.

El Padre Cobo refiere que dichos personajes curaban sobando y chupando
la parte enferma, haciendo creer que cortaban o extraian el aire, la sangre, gusanos
y piedras, y que en el momento de la succion, escondian habitualmente en la boca
estos objetos, que después mostraban al enfermo y a los parientes.



152 R. Pardal: Medicina Aborigen

Hablando de los Comasca y Sancoyoc, se encuentran los siguientes datos
en el Itinerario para parrocos de Indios de Alonso de la Pefia Montenegro (1668):
"De efta gente perjudicial ay muchos en todo efte Nuevo Mundo, que comunmente
fon indios viejos, a quienes los indios llaman Comafcas o Sancoyoc y de eftos ay
unos que fon verdaderamente hechizeros, que por pacto expreffo que
inmediatamente hazen con el demonio o mediante otros" miniftros, tienen pacto
implicito con él y obran cofas extraordinarias; otros ay embufteros, que fin faber
cofa, prometen maravillas, dando a entender que conocen en los enfermos, que fus
achaques fon porque eftan hechizados de fus enemigos, y que ellos faben la
contrayerba...".

Polo de Ondegardo habla de los médicos chupadores diciendo: "Los
hechiceros chupan aquella parte que duele del enfermo, y dizen que sacan sangre
0 gusanos, o pedrezuelas y muestranla diziendo que por alli salié la enfermedad: Y
es que traen la dicha sangre o gusanos, etc., en ciertos algodones, o0 en otra cosa
y la ponen en la boca al tiempo de chupar, y después la muestran al enfermo o a
sus deudos, y dizen que ya ha salido el mal y que sanara el enfermo, y hazen otros
mil embustes para esto".

El acto de frotar o sobar, era llamado Huallapa.

La composiciéon de las mezclas empleadas para la Huallapa, era muy
compleja y lo que en su forma de comienzo fue un conjunto inverosimil, llegé a
constituir en ciertos casos, por intuicion, una verdadera medicacion sintomatica.

A menudo entraba en la composicién de las substancias de friccion la orina
fresca o fermentada y excrementos de origen humano o animal. Pero el éxito de la
cura era atribuido al sortilegio mégico.

La magia tuvo una gran aplicacion entre los aborigenes peruanos, y su
impregnacion de las costumbres en general



Medicina peruana 153

y de la medicina en particular, fue tan grande, que su empleo ha continuado en el
elemento popular hasta nuestros dias.

Valdizan y Maldonado pudieron llenar mas de un tomo voluminoso con la
mencién de los sortilegios, hechizos y amuletos destinados a la curacion y la
profilaxis por magia simpética y analdgica. Los amuletos de piedra berenguela, los
curiosos pequeios fetiches con numerosas prendas, llamados Ekeko para la
profilaxis individual y los Harmimunachi para el amor, constituyen interesantes
ejemplos.

La profilaxis colectiva era también de caracter magico, verificandose
peribdicamente con tal fin, ceremonias especiales para ahuyentar los genios
malignos productores de enfermedad; puede mencionarse como tipo, la fiesta de la
Citua, que describimos mas adelante.

El prondstico de las enfermedades se efectuaba con la mayor frecuencia por
medio de practicas magicas oraculares o de adivinacion aruspicial.

Diversos cronistas mencionan tal practica como realizada mediante el
empleo de granos de maiz de diversos colores, que decidian el porvenir del enfermo
segun la forma y disposicion que tomaban al ser arrojados.

Con las hojas de coca se efectuaban las mismas operaciones, y el pronostico
se decidia de acuerdo con la disposicidbn que adoptaban al caer. Esta practica
subsiste aun, entre el elemento popular de algunas regiones del altiplano peru-
boliviano.

Un procedimiento de magia muy difundido con fines de prondstico,
diagnéstico y terapéutica, ha sido referido por varios cronistas con el nombre de
Limpia del Cui. Consistia en frotar un cobayo o conejillo de indias, generalmente de
color negro, sobre la superficie del cuerpo del enfermo, con tal arte, que por presion
disimulada de la mano del oficiante, el conejito moria al llegar a un determinado
organo, llevandose, asi, la enfermedad del paciente. Se abria el



154 R. Pardal: Medicina Aborigen

animal, y se deducia por el 6rgano que presentaba manchas equiméticas o
alteraciones viscerales, el érgano similar del enfermo donde residia la enfermedad.
El prondstico se establecia por la posicion o actitud del corazén u otras visceras, 0
por su aspecto y color.

Este procedimiento se usa todavia en algunas regiones, como en el
Departamento de Lambayeque, y se la designa con el nombre de Huyhuachu.

et G SN TRl s AP B A R 0T 'l J. G. Samanez, en
' ;5% : ' Huancayo, tuvo ocasién de
observar, en calidad de
paciente, esta ceremonia
practicada por una
curandera para tratar una
afeccion reumatica. El
relato de este Huyhuachu o
Limpia del Cui ha sido
acompafnado por el autor,’
con una lamina a la
R AR s e acuarela, que reproducen
AR e S P e I SN, en su obra Valdizan y
Maldonado.

FiG. 7 — Ceremonia aruspicial con que termina la practica
llamada Limpia del cui.

La practica méagica,
en ocasiones tenia por objeto traspasar a otro la enfermedad. Asi, Bertonio consigna
la costumbre llamada Isi Tapinita, que consistia "en dexar en el camino la ropa de
algun enfermo, para que fe lleue la enfermedad el que fe la llevare".

Polo de Ondegardo consigna que "En los llanos usan los Indios estando
enfermos poner en los caminos sus vestidos para que lleuen los caminantes su
enfermedad, o los



Medicina peruana 155

ayres purifiquen sus ropas. También ay esta costumbre en algunas partes de los
Serranos". Cobo y Calancha describen hechos anélogos.

Todavia entre el elemento popular indigena de algunas regiones, persiste
esta costumbre. Valdizan y Maldonado mencionan que "en el departamento de
Puno, para desterrar una enfermedad, se fricciona el cuerpo del enfermo con pan,
gueso, bizcochos, chancaca, etc., y de todos estos comestibles se hace un paquete
gue se arroja a un camino. Se cree que el transelnte que coma tales cosas sera
victima de la enfermedad, la cual dejara libre al primitivo enfermo”.

La profilaxis colectiva de las enfermedades epidémicas, o la preservacion de
grandes grupos humanos contra los genios maléficos, se efectuaba por medio de
ceremonias magicas colectivas.

La fiesta de la Citua, que se celebraba en el Cuzco al comienzo de la
primavera, constituye su mejor ejemplo y ha sido referida en forma coincidente por
Molina, Cobo y Garcilaso.

Molina refiere en los siguientes términos la ceremonia de la Citua: "Todos los
afnos, en el mes de agosto o cayaraymi se celebraba la fiesta o ceremonia llamada
Citua con el objeto de preservarse de las enfermedades y epidemias. La razén
porque hacian esta fiesta en este mes, es porque entonces comencauan las aguas
y con las primeras aguas suele auer muchas enfermedades para rrogar al hacedor
gue en aquel afio asi en el Cuzco como en todo lo conquistado del ynca, tuviese por
bien no la ubiese".

"El dia de la conjuncién de la luna, al mediodia, iva el Inca acompafiado de
sus nobles al templo y después de orar y conferenciar con los sacerdotes, y
habiendo primero hechado del Cuzco a dos leguas del a todos los forasteros que
no heran naturales y a todos los que tenian las orejas quebradas y a todos los
corcouados que tenian alguna lesion y



156 R. Pardal: Medicina Aborigen

degecto en sus personas diciendo que no se hallasen en aquellas fiestas porque
por sus culpas estaban asi hechos y que hombres desdichados no era justo se
hallasen alli porque no estorbasen con su desdicha alguna buena dicha, salian
todos a la plaza donde estaba reunido el pueblo y donde se hallaban también
soldados armados con lanzas y otras armas y formados de manera de presentar el
frente a los cuatro puntos cardinales. Al aparecer la comitiva, se alzaba gran vocerio
para ahuyentar las enfermedades, luego, en el centro de la plaza se derramaba
como sacrificio buena cantidad de chicha y en seguida los soldados partian en las
cuatro direcciones opuestas, corriendo, agitando sus armas y dando voces como Si
realmente persiguieran algun enemigo, sin detenerse hasta encontrar a cierta
distancia de la ciudad un arroyo o rio donde se bafaban y lavaban sus armas para
gue el agua arrastrase hasta el mar las enfermedades y desaparecieran de la tierra.
A su paso, los moradores de la ciudad salian a sus puertas y sacudian sus ropas
para que se fuesen los males y frotaban el cuerpo y refregaban las puertas de sus
casas con zancu para que por ellas no entrase la enfermedad. En la noche de ese
mismo dia, para expulsar las enfermedades nocturnas paseaban la ciudad con
grandes hachones de paja encendidos, con los cuales se daban golpes unos a otros
y que luego arrojaban a los rios. Si alguno encontraba al dia siguiente uno de esos
hachones detenido en el curso del agua, tomaba esto por mal presagio y creia que
le sobrevendria alguna desgracia”.

La teoria de los pueblos primitivos acerca de las enfermedades por
emanacion, de la que se ha ocupado Karutz, tuvo sus caracteristicas mas
representativas en el Per( aborigen.

De acuerdo con dicha teoria, el aire de las montafas, cerros, etc., etc., traeria
las emanaciones de las divinidades o fuerzas ocultas que encierran en su seno,
pero debe enten-



Medicina peruana 157

derse que no se trata del aire en el sentido atmosférico de la acepcion moderna,
sino en el sentido mégico.

El aire constituia para ellos el factor determinante de muchas enfermedades
cutdneas, nerviosas, pulmonares, intestinales, etc. En su designacion entra a
menudo la palabra aire (Huaira): asi por ejemplo: Husna Huaira, eczema; Jurra
Huaira, urticaria; Sullu Huaira, enfermedad de la piel; Cceho Huaira, tétano y
también lumbago; Aya Huaira, epilepsia. En cuanto a su significado literal véase
nuestro capitulo 1.

En lo que los Kichua llamaban el Kaikar, encontramos una representacion
tipica de la teoria de la emanacion. El Kaikar era un estado particular caracterizado
por depresion, decaimiento y dolor de cabeza, que podia llevar al desvanecimiento.
El cuadro es vago y difuso, y su denominacion es igualmente extensa por lo que
abarca. Asi, el Kaikar era el mal de montafia, el mal causado por las exhalaciones
de las tumbas, y se debia al espiritu de los difuntos o de la divinidad de la montafia.

El Kaikar se prevenia masticando coca. Asi, no podian entrar en las tumbas
sin masticar hojas de esta planta y colocar hojas frescas en las bocas de las
momias, pues de otra manera serian victimas del Kaikar.

Cada colina tenia y tiene sus Achachillas o divinidades custodias, y cada
caminante debia chacchar (masticar) coca, y ofrecerla, para continuar el viaje con
facilidad.

Los indios evitaban el Kaikar en el trabajo de las minas, masticando también
coca, que ofrecian arrojandola contra las rocas, para tener propicios a los espiritus.

Cierto numero de enfermedades u estados particulares originados por la
teoria de la emanacion magica, persisten aun en las creencias populares del pueblo
indigena actual, impregnando gran numero de conceptos nosogréficos de caracter
magico, estudiados en varios capitulos designados con



158 R. Pardal: Medicina Aborigen

el titulo de "Mitos Médicos" por Valdizan y Maldonado. Uno de los mas interesantes
es el del "Susto", ocasionado por la pérdida del "alma", del "anima" o del "angel",
etc., que se traducen por diversos trastornos fisicos y manifestaciones de
decadencia psiquica, cuyo tratamiento requiere diversas practicas magicas y la mas
bizarra terapéutica.

Consideraban la enfermedad con un concepto topografico mas que de
sistema. En los pueblos primitivos, como ha hecho constar Hoefler, las
enfermedades se caracterizan por las manifestaciones dolorosas a que dan lugar,
0 por sus sintomas salientes. El dolor o la fiebre por ejemplo, no serian un sintoma,
sino toda la enfermedad.

Entre los Incas, ese caracter citado por Hoefler, se cumple, conociéndose
nombres kichua para designar estados pero no afecciones.

Las mejor conocidas o denominadas en forma concreta son las
enfermedades que tenian una manifestacion externa tipica y caracteristica, asi la
verruga: Kceppo.

Mencionaremos algunas designaciones de estados patoldgicos:

Zamai-Piti (respiracion quebrada), la pneumonia.
Chaqui Oncoy (enfermedad que consume), consuncion.
Rupa Chucchu (calor y escalofrio), fiebres paludicas.

Uma Nanai, cefalalgia, congestion cerebral.
Sonco Nanai: dolores y disturbios intestinales.

Puccyusscas: hidropesia, de Puccyo: surgente, fuente. EI mal seria
determinado por el espiritu de la fuente y también del Arco Iris.

Refiriéndonos a sus métodos de examen, diremos a titulo de curiosidad, que
Garcilaso, en la segunda parte de sus Comentarios Reales manifiesta que "tomaban
el pulso en lo alto de la nariz en la junta de las cejas". Estando Atahualpa enfermo
en prision, vinieron a verlo "herbolarios incas que se informaron de su fiebre de la
manera antedicha".



Medicina peruana 159

Practicas quirargicas

Con respecto a las afecciones de naturaleza quirdrgica, reducian las
luxaciones, arreglaban las fracturas, abrian los abscesos y suturaban sus heridas.

El instrumento quirdrgico para incision estaba constituido por el cuchillo de
silice o de obsidiana, y ademas por un instrumento caracteristico del altiplano: el
Tumi, cuchillo en forma de T invertida, del cual se han encontrado ejemplares hasta
en las provincias del Norte Argentino.

A menudo ayudaban sus curaciones con emplastos y masticatorios de
yerbas, a las cuales con cierto apresuramiento algunos observadores atribuyeron
virtudes curativas.

Segun referencias diversas, en el antiguo Pera envolvian los huesos
fracturados con algas marinas, y en otras ocasiones con las hojas frescas del
Huaripuri (Valeriana coarctata).

En el cuidado de las heridas y ulceraciones emplearon gran cantidad de
plantas, especialmente gomorresinas a base de aceites esenciales, que extraian
del grupo de los llamados Balsamos, de los que nos ocupamos en otro lugar.

La tendencia comun a aplicar sobre las heridas u o6rganos inflamados
substancias animales, les llevé a practicas que hoy rechazamos, como la de aplicar
la carne fresca de vicufa sobre los 0jos, en la oftalmia de las nieves.

Algunos documentos de naturaleza arqueolégica, como las momias, craneos
con la adjuncién de aparatos y ejemplares de ceramica o de orfebreria, nos ilustran
acerca de varios hechos interesantes.

Ciertos vasos que representan sujetos con amputaciones, nos permiten
inferir que no la practicaban sobre las articulaciones, sino en la porcion diafisaria del
hueso.

En el Museo de Antropologia de Balboa Park, en San Diego (EE. UU.) se
encuentra un interesante ejemplar cra-



160 R. Pardal: Medicina Aborigen

neoldgico que nos hace conocer ciertos detalles sobre la forma de proteger las
heridas con apdésitos y actuar sobre las hemorragias.

El doctor Leonardo Freeman lo describe asi: "Este ejemplar tiene colocado
un aparato perfectamente conservado que parece haberse usado para controlar
hemorragias de la piel del crdneo. Consiste en una larga cuerda que envuelve varias
veces la base del craneo, desde una oreja a la otra. Esta dispuesta de tal manera
gue tirando de un ansa en la region occipital, puede lograrse la presion deseada. La
parte de la cuerda que pasa sobre el vértice del craneo esta envuelta en algodon
cubierto de gasa, que representa un vendaje quirurgico, y se encuentra manchado
por algo que parece sangre vieja. Un rasgo sumamente interesante de este vendaje
es el material de que esta compuesto, cuyo tejido puede compararse facilmente con
los que se encuentran en nuestros hospitales en la actualidad. El algodén es suave
y blanco; la gasa es aun mas fina que la de hoy en dia".

En la extremidad de algunos miembros amputados representados en vasos
peruanos, diversos autores han descripto la representacion de lineas de sutura. Del
examen de varios ejemplares de ceramica del antiguo Perd, se deduce que
empleaban aparatos de prétesis en los mutilados o amputados.

El Dr. Lizardo R. LOpez, en una comunicacion al Congreso de Americanistas
de Londres (1912), consigna que ha observado uno de estos aparatos de protesis,
consistente en un pilbn de madera en una momia que presentaba una
desarticulacion del pie. Los huesos de la pierna estaban aplicados en el pilon de
madera y el desgaste de éste, hacia la parte inferior que apoyaba sobre el suelo,
probaba que habia sido empleado para caminar.

El Dr. Freeman menciona un vaso peruano existente en el Museo Americano
de Historia Natural, el cual representa



Medicina peruana 161

un hombre con amputacion de una pierna, que sostiene en la mano una especie de
casquete usado para proteger el extremo del muion.

En ciertos estados vinculados con las practicas quirurgicas, los indios
hicieron uso de procedimientos llamativos.

El P. Cobo describe una sutura de las heridas, practicada "con una especie
de hormiga". Con ella se juntaba "el cuero de los dos lados de la herida aplicando
estas hormigas, las cuales muerden y aprietan los lados o labios de la herida, y
luego les cortan las cabezas, que quedan asidas a la herida, y tan apretado al
bocado o tenacillas como cuando estaban vivas". (T. Il, pag. 261).

No sabemos a qué clase de hormigas se refiere, pero medios analogos han
sido practicados por pueblos primitivos en diversas partes del mundo.

Refiriéndose a las hormigas del P. Cobo, Bazzochi dice que podrian llamarse
"los agrafes incaicos".

El P. Cobo menciona un curioso procedimiento para tratar el bocio, diciendo
gue curaban "las paperas que llaman cotos, haciendo morder al paciente en la
papera con cierta especie de culebras pequefias a las que tenian un tiempo sin
comer"”.

Otro método curioso fue el de introducir tallos de plantas vesicantes en las
vias urinarias para tratar enfermedades, como la Ancharupa empleada en ciertas
afecciones uretrales. EI P. Cobo escribe refiriéndose al empleo de las ramitas lisas,
derechas y elasticas de la Ancharupa que "aprovéchanse los indios de estas varillas
metiéndolas por la via de la orina cuando se sienten con alguna carnocidad, porque
sin mucho dolor las extirpan y gastan".

Con respecto a su clasificacion botanica, Dominguez piensa que se trata de
una especie proxima a la Cassia aphylla, o de una Bulnesia.



162 R. Pardal: Medicina Aborigen

Terapéutica médica

Se encuentra en los relatos de los primeros historiégrafos espafioles, la
mencion de las propiedades extraordinarias de ciertos medicamentos usados por
los indios.

La cantidad de elementos empleados se desprende de la lectura de los
relatos de Cobo, Acosta, Monardes, y las obras de Unanue, Lavoreria, Valdizan,
Juan A. Dominguez y otros.

Al respecto es interesante conocer lo que venden actualmente los herbolarios
indigenas en los mercados populares, porque ello representa del modo mas
concreto lo que sobrevive en la tradicion, de las doctrinas, conceptos y practicas
empiricas de los aborigenes del antiguo Peru.

En la ciudad de Arequipa se da el nombre de Arroceros a los sujetos que
venden productos de medicina popular indigena en el Mercado Central. Alli se
ofrece: Amuletos de piedra Merenguela (sulfato de calcio), el Huarmi Munachi, fetos
de llama, sebo de llama, Copal, cebadilla, matico, la tara, el quimsacucho, contras
(amuletos) de diversos tipos, el Pinco-Pinco (Ephedra americana), el Faco, el
Chaco, la Llipta, pepitas de meldn, la turpa, la Allpa-ticca, el Inti-suncca, el
Chiuchipifia, el llantén macho, la ortiga macho, el Airampo, el Yanali; la ratania.
También se venden cueros de zorrino e higados del mismo animal y los famosos
untos o grasas de llama, de vicuia, de 0so, de tigre, de ledn, y segun lo que ellos
dicen, hasta unto de hombre.

En la ciudad del Cuzco, se conocen con el nombre de Hampi Katu a los
puestos de remedios que ocupan cierta parte del Mercado Central.

Alli se venden fetos de llama y de vicufia, amuletos de piedra berenguela,
astas de venado, camarones secos, piedras del aguila, piedra iman, Piedra Pisar
(Bezoar),



Medicina peruana 163

Chunta, viboras desecadas y el famoso Hatun-hampipaccotccon (polvo de los
grandes remedios o de gran poder o categoria), especie de Triaca a la manera
antigua, obtenida por la mezcla de polvos de los mas acreditados medicamentos
magicos y empiricos de los tres reinos de la naturaleza.

También se expenden numerosas hierbas y substancias minerales que
usaron los antiguos indigenas.

Otra instituciéon legendaria del mismo caracter, que adn persiste, es la de los
Collahuayas o Callahuayas, cuyo nombre originario fue el de Kolla-Huayu,
vendedores ambulantes de yerbas, remedios y amuletos, que en el Peru actual se
conocen con el nombre de médicos bolivianos. Cuando viajan por el interior, ejercen
de curanderos y hechiceros.

Rigoberto M. Paredes ha publicado en La Paz un magnifico estudio sobre los
Callahuayas, refiriendo su porte, aspecto, costumbres y el tipo de materia médica
gue llevan.

"Los Callahuayas - dice Paredes - formaban una casta aparte en la
antigliedad, y se los consideraba depositarios de la ciencia médica de los Kollana,
sus sabios antepasados. Sus costumbres eran y siguen siendo, especiales y
diferentes de las que tienen los indios que habitan en la misma region.

En la actualidad habitan mas especialmente en Bolivia, en ciertas
circunscripciones de los cantones de Charazani y Curva, del Departamento de La
Paz. Recorren lejanos parajes en viajes que duran afios. Son vanidosos en el porte
y en el vestir y tienen costumbres especiales para contraer matrimonio y un modo
despdtico y brutal de tratar a sus mujeres”. En su bolsa de medicamentos, se
conserva toda la tradicion de la magia por amuletos y de la materia médica indigena.

Estos Hampi Katu y Kolla-Huayu constituyen una persistencia viva del
pasado. En aquellos tiempos, en



164 R. Pardal: Medicina Aborigen

las practicas de medicina intervenian ademas de los Comasca (médicos sobadores-
chupadores), los Hampi-Camayoc (guardadores de remedios) o los Collahuaya
(portadores de medicina).

Hablando de los Kolla-Huayu, Markham dice: "Después de haber recogido el
nombre de las yerbas y raices medicinales que se han transmitido de los antiguos
historiografos del Perua Incaico y especialmente por Cobo, he recibido informaciones
sobre dichas medicinas por medio de personas con las cuales he estado en contacto
en diversos viajes y que conocen las hierbas que usan actualmente los indios. He
examinado la bolsa de los Collahuayas en Lampa y en otras provincias. Es curioso
que la mayor parte de los remedios citados por los antiguos cronistas, se encuentran
en la bolsa de los actuales médicos ambulantes”.

Raimondi hace constar que "los Indios del Pert tenian méas que otros pueblos
una inclinacién particular para el estudio de las plantas, como lo prueban los
nombres etimoldgicos y objetivos que aplicaban.

“La nomenclatura india tiene cierta analogia con nuestra nomenclatura
cientifica. Los nombres quichuas de las plantas estdn en su mayor parte
compuestos por dos radicales tomados de la misma lengua, y que expresan siempre
alguna cualidad del objeto que quiere indicar, asi como nuestros nombres cientificos
estan formados por radicales tomadas del latin o del griego".

Para dar un ejemplo - dice Raimondi - puede citarse el de la Baccharis
genestelloides de los botanicos, que se conoce por la forma particular de sus ramos,
los cuales tienen tres espigas. Los indios llaman a esta planta Quinsu Cucho. La
traduccion literal seria "Tres Espigas”, de Quinsu (tres) y Cucho (espiga).

El Padre Calancha decia que "el estudio de las plantas era favorecido por la
ley que mandaba expresamente no



Medicina peruana 165

hubiese holgazan alguno, y que los que entre el pueblo fuesen inhabiles para la
agricultura y la guerra, se dedicasen a herbolarios para asistir a los enfermos de
éste, por cuyo motivo habia infinitos ocupados en herborizar".

La materia médica animal

La materia médica de origen animal usada por los antiguos peruanos es tan
rica en cantidad como pobre en valor. En este terreno, como en el de la llamada
"botica repugnante”, procedian imbuidos del espiritu de participacion, o por razones
magicas. La tradicion ha conservado su uso entre el elemento popular de
numerosas regiones del Peru y Bolivia. Su larga lista puede consultarse en la obra
de Valdizan y Maldonado.

Nos limitamos a mencionar algunas aplicaciones, que confirmando nuestra
impresion, no carecen de interés: La carne fresca de vicufia era aplicada sobre las
partes inflamadas. Hablando de ella, Cobo dice: "Es su carne de complexion fria, la
cual, aplicada sobre los ojos y demas miembros del cuerpo inflamados, los
deshincha y desinflama”.

Acosta, tratando de su empleo en la oftalmia de las nieves, consigna lo
siguiente: "Caminando por la tierra del Perq, llegué a un tambo o venta una tarde
con tan terrible dolor de 0jos, que me parecia fe me querian faltar: El qual accidente
fuele acaecer de paffar por mucha nieue y mirarla. Eftando echado con tanto dolor
gue cafi perdia la paciencia, llegé vna India y me dixo: "Ponte Padre efto en los ojos
y estaras bueno. Era un poco de carne de vicufia, rezien muerta y corriendo fangre.
En poniéndome aquella medicina fe aplaco el dolor y dentro de muy breue tiempo
fe me quito del todo, que no lo senti mas".

El corazoén fresco de paloma se empleaba para detener las hemorragias. La
sangre del condor se utilizaba para las enfermedades nerviosas.



166 R. Pardal: Medicina Aborigen

La sangre de vicuia se utilizaba, segun los cronistas, contra el Kaikar, estado
producido por las exhalaciones, ostensibles o magicas de las Huacas, tumbas, etc.

La sangre de Vizcacha (Lagostomus trichodactylus, Lagidium sup.), era
empleada en las enfermedades del corazon.

La sangre de zorrino (Mephitis furcafa), era utilizada en afecciones
respiratorias agudas congestivas.

En los dolores reumatoides y en los dolores abdominales se aplicaban las
visceras calientes del Urpay (paloma) y del Cuy (Cavia cobaya).

En la hepatomegalia, dureza del higado, asi como para destruir
tumoraciones, se usaba la grasa de diversos animales, entre las cuales la del Suche
(Pygidium rivulatum).

La grasa del avestruz (Rhea americana), tuvo diversas aplicaciones. Cobo
dice que "su unto era provechoso para desentumir y alargar cualquier miembro
encogido por alguna enfermedad y para los brazos inflamados y doloridos por causa
de sangria; quita las opilaciones o durezas del estbmago, higado y bazo, resuelve
y ablanda los escirros y cualquier dureza”. (T. Il, pag. 239).

La grasa del condor es mencionada también por Cobo: "su unto aprovecha
contra los nervios encogidos, pasmados o perlaticos; resuelve los tumores duros,
ablanda las endurecidas secas de la garganta, y desentume los pies de los gotosos".

Dice del quirquincho que su unto aprovecha para los nervios encogidos y
para resolver los tumores duros. Los polvos de los huesecillos de la cola, bebidos
con agua tibia valen para despedir la piedra de la vejiga y rifiones y para detencion
de orina".

"Con los polvos de sus conchas suelen sahumar Gtilmente a las criaturas”.
(T. Il, pag. 310).

En la litiasis renal, empleaban los polvos del buche de la iguana. El Padre
Cobo lo menciona (T. Il, pag. 155),



Medicina peruana 167

diciendo que "dados a beber, quiebran la piedra de los rifiones".

El enterolito del Sacha Vaca (Tapirus terrestris) y los de la vicufia (analogos
a la Piedra de Bezoar de los europeos), se usaban como contraveneno.

Calancha dice que del tapir "se retiraba apreciable piedra Bezar, la que
empleaban como contraveneno y en ciertas enfermedades del corazén”. (T. |, pag.
54).

La ufia de la mano izquierda de este animal era empleada. Cobo decia que
"es buena para el mal del corazon™. (T. Il, pag. 326).

Los productos de la llama, tuvieron numerosas aplicaciones médicas. Cobo,
al hablar de ella, dice que "aprovecha su lana quemada contra las llagas humedas,
y mezclado con algodon también quemado, estanca los flujos de sangre que
suceden por sacadura de muela y de las narices; y el agua que sale del rifidn medio
asado, instilado en el oido, le quita el dolor". (T. Il, pag. 319).

La placenta cruda o cocida de la llama, se empleaba para ayudar o favorecer
el parto.

El mismo autor dice que empleaban los colmillos del lobo marino reducidos
a polvo en el tratamiento de las almorranas (T. Il, pag. 150).

Como galactéforo, fueron empleados: el caldo de camarones (todavia se lo
toma en Arequipa, segun Valdizan y Maldonado) y el caldo de un ave llamada Pito
en la actualidad (Accacllu en Kichua; Yaracaca en Aymard). Cobo menciona esta
substancia como de gran prestigio (T. Il, pag. 215).

Las larvas de Ascuntuy, llamadas por los antiguos peruanos Ascancoy, eran
comidas por las mujeres como galactoforo. Cobo también menciona el hecho (T. I,
pag. 271).

Las plumas de varios animales eran empleadas como hemostaticos.



168 R. Pardal: Medicina Aborigen

Hablando de los Guacamayos, Cobo dice que "las plumas... tostadas en una
cazuelay hechas polvos, estancan el flujo de sangre de las narices". (T.ll, pag. 231).

Los Kquenti (colibri o picaflores) pulverizados eran empleados en ciertas
afecciones. Cobo habla del quenti, diciendo que "bebidos los polvos destos
pajarillos, curan la gota coral”. (T. ll, pag. 218).

Se empleaban también insectos del tipo de la Cantarida, como el
Chuquichuqui (Pseudomeloe), venenoso cuando se lo administraba en cierta
cantidad por la boca, como caustico de aplicacion local, en los papilomas y en la
Verruga Peruana.

Remedios de origen vegetal

Entre la serie numerosa de los diuréticos que empleaban o de las substancias
gue estimaban como tales, se encuentran las hojas de Ephedra americana, las
barbas de maiz y las bebidas obtenidas del fruto del Molle.

El estigma del maiz (barba de choclo) fue empleado en cocimiento, como
diurético y como tratamiento en las afecciones del aparato urinario. Garcilaso
consigna que los esparioles lo aprendieron de aquéllos, "por aviso que les dieron y
porque filosofaron lo que ellos mismos vieron, pues hallaron que el maiz, ademas
de ser mantenimiento de tanta substancia, es de mucho provecho para el mal de
riflones, dolor de ijada, pasion de piedra, retencion de orina, dolor de vejiga y del
cano".

Acerca de estos diuréticos, debemos declarar que sus virtudes reales son de
un valor impreciso o discutible.

Asi, la Ephedra americana, cuyo uso actualmente continta entre el elemento
popular indigena del altiplano Pera-Boliviano, no tiene las propiedades diuréticas
gue se le atribuia. Los experimentos modernos, efectuados, entre otros autores, por
Escomel, le niegan todo valor diurético.



Medicina peruana 169

Del Molle o Mulli de los espafoles (Schinus virgatus) emplearon con fines
distintos sus diversas partes constitutivas. Cieza de Ledn consigna que "las ramas
tiernas se empleaban para limpiarse los dientes y apretar las encias". El cocimiento
de las hojas se usaba en el tratamiento de muchas enfermedades de la piel y de
Ulceras antiguas.

El latex recién extraido, se aplicaba en la extirpacion de las nubes de los ojos.
El latex desecado, que constituye la llamada resina del molle, se empleaba en
emplastos como resolutivo y para favorecer la cicatrizacion de las herldas y ademas
para obstruir las caries
dentarias; la resina desleida
con agua, se tomaba como
purgante. Segun las
opiniones de Cobo, Riveroy
Tschudi, se empleaba en
los embalsamamientos,
pero no hay ninguna prueba
al respecto. La resina
puesta a manera de
supositorio, se usaba para
combatir los vermes
intestinales. La corteza del
tronco se empleaba en
cocimiento "para deshinchar
las piernas” (Cieza de
Ledn).

FIG. 8 — Pinco - pinco (Ephedra americana)

El Molle, conocido en algunas regiones de la Argentina con el nombre de
Aguaribay, contiene como principios, segun el analisis practicado en el Instituto de
Farmacologia de la Facultad de Medicina de Buenos Aires, que dirige el Prof. J. A.
Dominguez, aceite esencial: en las hojas, 0,24 a



170 R. Pardal: Medicina Aborigen

0,33 %; en los frutos, 3,35 a 5,2 %. En la corteza del tallo, latex gomorresina
(concreto por desecacion espontanea): 49 % de goma, 60 % de resina, rastros de
aceite esencial y un principio amargo. En el latex se encuentra una oxidasa

FIG. 9 - Molle, o Aguaribay (Schinus
molle).

(Squinoxidasa). De acuerdo con los analisis practicados por el mismo Instituto,
sobre la variedad Sellowiana Engl., en la corteza se encuentra un 10 % de tanino.

Entre los febrifugos de procedencia indigena esta en primera fila la quina.
Pero desde el punto de vista de la his-



Medicina peruana 171

toria americana de este producto, el asunto exige estudio por separado, pues se
discute por algunos si la quina fue empleada por el aborigen peruano.

Desde luego, un indio transmitié su conocimiento a los espafioles; pero no se
sabe si todos la conocian, y si es asi, se ignora por qué no la empleaban. Los
cronistas no la mencionan, y los Kolla Huayas no la llevan en sus bolsas de
medicamentos. (Véase capitulo XVI).

Como tratamiento del paludismo y las fiebres, emplearon el Myroxylon
peruiferum, llamado Quina-Quina. El prestigio de esta planta fue tan grande, que
por analogia se le dio a la quina el nombre que lleva.

Hipdlito Ruiz, en su "Quinologia o Tratado del arbol de la quina" (apéndice),
recuerda que la Quina-Quina (Myroxylon peruiferum), gozé de gran prestigio "en las
curaciones de las fiebres intermitentes”.

La Condamine también escribid, como Ruiz, que a las "cascarillas de Loxa"
(Cinchona sp.) se les dio este nombre "por la semejanza de virtudes" con la Quina-
Quina (Myroxylon).

Don Pedro Nolasco Crespo, en su "Carta apologética de la quina o
cascarilla", se expresa asi: "Vulgarizado el remedio, quedd con el nombre propio de
Quina, en que parece no se significé otra cosa que un remedio del Peru, por abusién
del nombre con que recibieron otros remedios, aunque para distintos fines, como la
Quina-Quina, ciertas pepitas a manera de las de zapallo o calabaza".

Las nociones que tenemos sobre el empleo del Myroxylon como
antifebrifugo, asi como lo que sabemos del tratamiento del paludismo en general
por los indios del Peru antiguo, son en realidad imprecisas y vagas. S6lo conocemos
lo que la tradicion oral ha transmitido o lo que algun apunte, al pasar, permite
entrever.

Los cronistas y los antiguos documentos, al referirse a la



172 R. Pardal: Medicina Aborigen

Quina-Quina (Myroxylon) no mencionan sus propiedades febrifugas. Cobo, que
trata del arbol por referencias, se ocupa de otras propiedades, como la de la
curacion de las heridas por el aceite de sus pepitas, de las que da un modo de
preparacion, pero no de su valor en la fiebre.

Monardes, lo mismo
que el soldado espafiol
Pedro de Osma y de Xaray
Zejo, que se la enviara,
habiéndole de un "fructo de
grandes virtudes", no
menciona las propiedades
de la planta que Ia
suministra.

Contra la fiebre,
estados reumaticos o}
dolores  producidos por
enfriamientos,  emplearon
también, entre otros, los
siguientes medicamentos: la
Chilca (Baccharis
lanceolata), acerca de la
cual decia Cobo: "Bafiando
con un cocimiento de Chilca
a los enfermos de cuartana,
los cura y hace dormir a los
enfermos de insomnios"...
"Usan de ella los indios
aplicandola caliente contra
: todo dolor de frio"... "Las

FIG. 10 — La chilca (Bacharis lanceolata). hojas majadas y aplicadas
en las heridas frescas, las
desecan y juntan; las hojas

soasadas se aplican localmente contra los dolores reumatoides”.




Medicina peruana 173

El Paico, usado por los guarani como antidisentérico, era empleado por los
indios del Peru corno diaforético, y seguiin mencion de Garcilaso, como antifebrifugo.

Contra la malaria empleaban también la semilla de la Nectandra puchury, que
llamaban Puccheris. Estas semillas usadas contra las fiebres tercianas, las
buscaban de preferencia entre las contenidas en el buche de ciertos pajaros
nocturnos de gran tamario, llamados Huaqueros (Steatornis caripensis), citados por
Humboldt.

En las huacas se encuentran a veces semillas de Nectandra.
Entre las plantas empleadas contra las fiebres recordaremos:

El Cuchu-Cuchu (Baccharis genistelloides Pers.). Se empleaba en
cocimiento para combatir el paludismo; ademas, se usaba en frotaciones contra los
dolores reumaticos.

La "Escobilla del Perd" (Scoparia dulcis, L.). El cocimiento de su raiz se
empleaba contra la fiebre, como también el jugo de sus hojas.

El Ulux (Columellia obovata R. y Pav.). Se aplicaba para el tratamiento de la
fiebre intermitente.

Entre las plantas destinadas al tratamiento de las heridas, mencionaremos:

El Huatacay (Tagetes minuta L.), que se empleaba en infusion para el lavado
de las heridas infectadas.

La Chinapaya o "Mata Gusano" (Flaveria bidentis (L.) Ok.), que se usaba en
cocimiento, para el lavado de las heridas. Ademas, se administraba al interior,
también en cocimiento, para tratar la tos.

La Chinchilcuma o Chinchircuma o Chincumpa (Mutisia viciaefolia Cav.) se
empleaba en cocimiento para el lavado de las heridas.

En las contusiones y equimosis se usaba la Yahuar-Chuchuncca (Oenothera
multicaulis R. et Pav.), por apli-



174 R. Pardal: Medicina Aborigen

caciones locales de las hojas machacadas o en forma de cataplasma. Con el mismo
fin se empleaba la "Chupa sangre” (Xylopleurum roseum Raim).

La Pacha-Taya o Tola (Lepidophyllum quadrangulare Meyen, Benth et Hook),
se empleaba para tratar heridas anfractuosas. Cobo la menciona en su libro en los
siguientes términos: "Sus hojas o cogollos verdes majados y aplicados sobre las
heridas sangrientas, las juntan y desecan. Su polvo con sal y clara de huevo junta

los huesos quebrados".

FiG. 11 — Raices de ratania

También se la
empleaba en cocimiento en
los estados disenteriformes.

El Quisuar (Buddleja
globosa Lam.; Buddleja
incana R. y Pav.) se usaba en
cocimiento de las hojas para
el lavado de las Ulceras. El
cocimiento en infusion de sus

4 hojas y flores se empleaba en

el tratamiento de la verruga
peruana.

De la Chamana

el (Dodonaea viscosa, L), se
. aplicaban las hojas

masticadas en las heridas
sangrantes en las regiones
del norte.

La "Granadilla" (Passiflora ligularis, Juss.), fue empleada para tratar
ulceraciones persistentes, y al interior para tratar afecciones intestinales.



Medicina peruana 175

Cobo la menciona diciendo que: "Las hojas desta planta majadas aprovechan
contra la mala calidad de las llagas viejas, y bebido su cocimiento en ayunas por
cuatro o cinco dias, y cada vez cantidad de media escudilla, detiene las camaras
precedidas de intemperie célida. LIAmase esta planta y fruta en las dos lenguas
generales del Peru, Tin-tin en la Kichua y en la Aymara Apincoya.

La "Cebadilla” (Schoenocaulon officinale, A. Gray.), fue mencionada por
Monardes como empleada por los indigenas en calidad de caustico y corrosivo. Se
utilizaba también para matar los parasitos del cuero cabelludo.

El "Papelillo", nombre con que se conocia por los espafioles la Bouganvillea
spectabilis, Willd. era empleado para curar los lamparones. Los indios la conocian
con el nombre de Hasta-Lasta.

La Carica papaya L. también se empleaba en el antiguo Peru para tratar
algunas dermatosis rebeldes. Cobo se ocup6 de ella diciendo que: "la tercera casta
de Papayas se da en la tierra templada de la sierra del Peru... Con la leche que sale
de la Papaya verde se curan los empeines y sarna, porque quema como soliman".

Como purgante de gran difusiébn conocian las raices de la Euphorbia
huachanhana, conocidas con los nombres indigenas de Huachanca vy
Huachangana.

Cobo, refiriéendose a ella, la llama Cuachanca, y consigna que: "Hay desta
planta macho y hembra; ésta produce muchos tallos verdosos con flor blanca que
tira a colorada, y el macho hecha su flor colorada. La raiz desta planta es una purga
muy usada en todo el Peru. La hembra es mas blanda en el purgar, menos bascosa
y violenta. Administrase molida de media hasta una dracma en agua de cebada o

de llantén...". "Suelen los indios tomar esta purga en la cantidad que la experiencia
les ha demostrado en una escudilla de chicha que es su vino; y luego sin mas



176 R. Pardal: Medicina Aborigen

guarda ni recato se echan con el vientre al sol y purgan muy bien y con facilidad".

Garcilaso refirio que: "Tomaban los indios una clase de raices macho y
hembra, que mezclaban con agua y bebian.

Y puestos al sol esperaban el efecto
de la bebida. Al cabo de poco tiempo eran
presa de mareos, vOmitos y diarreas,
sudores y desvanecimientos, pero pronto el
animo se tornaba bueno y el apetito mas
fuerte".

FiG. 12 - Pifion purgante (Jatropha curcas). Anade que en dos ocasiones en que
se sinti6 enfermo, probo los disturbios y
beneficios del remedio.

El Pifidn de la Jatropha curcas era usado como purgante drastico, bastando
para ello la ingestion de una semilla. Aun se la emplea en Lima, en Loreto y en el
Norte (Valdizan y Maldonado).

La Catagua, Catahua o Catao o habilla de la Hura crepitans era un purgante
drastico tan poderoso, que sus semillas se utilizan aun para purgar caballos. El
cocimiento edulcorado se emplea alin como purgante en Moyobamba.

El Huicho. (Cyclanthera sp.) se utilizaba como purgante y vomitivo.

Aun se lo emplea en Ayacucho (Valdizan).

El Mactellu era empleado en las afecciones oculares.

Acerca de ello escribié Garcilaso que se trata de una hierba admirable para

los ojos, llamada Mactellu, que nace en los arroyos pequefios, de un pie, y sobre
cada pie



Medicina peruana 177

tiene una hoja redonda y nada mas. Es como la que en Espafia llaman "Oreja de
Abad", que nace en invierno en los tejados. Los indios comianla cruday era de buen
gusto; majada y el zumo echado sobre los ojos enfermos la primera noche, y la
misma yerba mazcada y puesta sobre los parpados a manera de emplasto, gasta
cualquier nube que los ojos tengan y mitiga cualquier dolor y accidente que sientan”.
Garcilaso refiere un caso de curacion efectuado por él mismo.

Segun J. A. Dominguez, el Mactellu es una especie de Hydrocotyle con
propiedades antisépticas debidas a una esencia proxima de las del Apium y del
Petroselinum, conteniendo apiol y otros principios fendlicos.

FiG. 13 - Frutos de Hura crepitans.

El Marco o Marcju, también llamado Malco a Altamisa (Ambrosia peruviana
Willd.), se empleaba mediante friccion con las hojas en los dolores reumaticos, en
los calambres y en el "Aire". Ademas, segun el Padre Sanjinés,



178 R. Pardal: Medicina Aborigen

"...el zumo del marco era una de las substancias empleadas por los incas para la
conservacion de los cadaveres".

La zarzaparrilla era usada como depurativo.

Contra las hemoptisis usaban especialmente el Chuleo Chuleo (Symphytum
officinale).

Contra la tos (Uchu) empleaban la infusién de Huamarimpa (Senecio).

Empleaban las hojas molidas del Pinco Pinco en aplicacion sobre las heridas
y para curar las encias. La infusion de sus hojas era empleada en las afecciones
reumaticas.

Como estimulante y aromatico emplearon los frutos de la vainilla
(Heliotropium peruvianum).

Por sus propiedades astringentes, empleaban habitualmente en las
afecciones intestinales, la raiz de Ratania (Krameria triandra), usandola también
para fortalecer las encias. Hipdlito Ruiz, en 1784, pudo comprobar que las mujeres
de Huanuco tenian la costumbre de emplear esta raiz para conservar fuertes sus
encias. A ella atribuian la blancura de sus dientes. La Ratania, que en kichua se
llama Pumacbucu, se empleaba ademas en polvo, para contener la hemorragia de
las heridas, segun lo comprobaron Ruiz y Pavén, quienes consignan que en casi
todas las viviendas indigenas habia siempre cierta cantidad para las necesidades
familiares.

Como abortivo empleaban la Huachanca (Euphorbia huachanhana). Para
impedirlo usaban, en cambio, la Huacata (Tagetes minuta).

Como afrodisiaco de origen vegetal, empleaban el Huanarpo (macho y
hembra), del que utilizaban dos variedades: la China Huanarpo (Jatropha
basiacantha, Pax y K. Hoffman), y el Hurco-Huanarpo o Huanarpo macho (Jatropha
macracanntha, Mull. Arg.). Juan de Santa Cruz Pachacuti dice, hablando del inca
Sinchi Roca: "Este desven-



Medicina peruana 179

turado Sinchiruca, que siempre entendio en regalarse, el cual dizen los mandd
buscar "chotarpa vanarpo", por acostumbrar en las fornicaciones".

N G e T T 0 N R N ST ey

FIG. 14 - Huanarpo macho.

Valdizan relata que en ciertas localidades, como en Parinacochas, aun se
conserva la leyenda del Huanarpo, creyéndose que hasta el humo de la planta goza
de propiedades afrodisiacas.

Se usaban también anafrodisiacos, como el Massau (Tropaeolum
tuberosum), refiriendo Cobo que era administrado a los soldados para que no
sintieran necesidad de mujeres.

La Huamampita se empleaba en infusiébn como diurética.

El Muele o Mancapaqui o "Mata loba" o "Mata-bobo", se usaba en cocimiento
de las hojas y flores, como galactoforo.



180 R. Pardal: Medicina Aborigen

Para los dolores y trastornos intestinales (Sonconanay), ademas de las
visceras calientes de animales y cataplasmas vegetales para extraer el agente
maléfico, empleaban el Guayabo (Psidium guajaba) en la disenteria.

En la ictericia, usaron el Pirca-Pirca (Bidnus).

Drogas del reino mineral

El azufre (en Kichua Sallinarumi; en Aymara Sirfuquena) fue utilizado bajo la
forma de azufre nativo, principalmente para confeccionar pomadas con "untos de
diversos animales en el tratamiento de la sarna de las llamas" (Cobo, T. |, pag. 232).

El arsénico, bajo forma de sulfuro amarillo de arsénico (en Kichua:
Huafiuyhampi o Mio, en Aymara: Hihua-yiri-Colla), fue empleado en polvo para
tratar ulceraciones rebeldes, entre las cuales "la llaga" de los Andes, hoy identificada
con la leishmaniosis y la blastomicosis; también la empleaban los envenenadores
llamados Hampik (Gonzales Holguin).

La arcilla plastica llamada Pasa y Chaco por el Padre Cobo (en Kichua:
Chacco; en Aymara Phasa), identificada por Valdizan y Maldonado como el Chaco,
gue aun hoy ingieren los indios geofagos de las serranias del Sur del Peru, era
empleada en polvos para tratar las hemorroides (Cobo), y en ingestion para
afecciones intestinales.

Cobo dice "que si la comen los que tienen camaras de sangre, las estanca”;
ademas, este autor dice que "sirve de quitar manchas, y suelen suplir la falta de
jabon, porque levantando espuma, limpian la ropa, por lo cual se lavan los indios la
cabeza con esta greda; y notan della que mata los piojos".

El analisis de esta substancia, efectuado por Paz Soldan, revela la siguiente
composicion: silice, 54 %; alumina,



Medicina peruana 181

23,40 %; peréxido de hierro, 6,90 %; cal, 2,80 %; magnesia, 1,58 %.

De acuerdo con esta composicidon quimica, se ve que su empleo como
medicacion de las diarreas con sangre y como higienizador, estaba muy bien
indicado, asi como se justifica su empleo como alimento remineralizador.

La toba caliza, llamada popularmente Haque-Masa, identificada por Valdizan
y Maldonado con la Haquimasci de que habla Cobo, también fue empleada para
"estancar las camaras y la demasiada sangre que sale en las mujeres

FiG. 15 - Pasta de Chaco.

paridas". "Ultra de esto, sus polvos aplicados sobre las llagas frescas, tienen
facultad de juntarlas y desecarlas".

El petréleo bruto en forma de kerosene fue empleado en aplicaciones
externas y para tratar heridas. Monardes dice que lo empleaban "para curar muchas
enfermedades... en especial cuando (dependian) de frio... (y para) heridas".

Tacu es el nombre de varios ocres ferruginosos, del cual empleaban
particularmente el amarillo. Cobo lo consigna diciendo que es una tierra amarilla, "la
cual en panes y bolos venden los indios en las plazas y se aprovechan della para
curar camaras de sangre".

El sulfato de cobre, conocido bajo la forma y el nombre de Piedra Lipes, fue
empleado como caustico, segun Calanha, "para curar ulceraciones, llagas y
cicatrices".



182 R. Pardal: Medicina Aborigen

Puericulturay medicina infantil

Con respecto a la puericultura y la terapéutica infantil, se conocen algunas
practicas curiosas. Se sabe, por testimonio de varios cronistas, que no daban de
mamar al nifio sosteniéndolo en los brazos, sino que acostaban a la criatura en el
suelo y ellas se echaban, dejando pender el seno.

Acerca de esta costumbre, dice Garcilaso que: "Al darles la leche ni en otro
tiempo alguno, no los tomaban en el regazo ni en los brazos, porque decian que
haciéndose a ello, se hacian llorones y no querian estar en la cuna, sino siempre en
brazos.

La madre se recostaba sobre el nifio y le daba el pecho, y el darselo era tres
veces al dia. Por la mafiana, y al medio dia 'y en la tarde, y fuera de estas horas no
les daban leche aunque llorasen, porque decian que se habituaban a mamar todo
el dia y se criaban sucios, con vomitos y camaras...". "Decian que los animales no
estaban dando leche a sus hijos todo el dia ni toda la noche, sino a ciertas horas".

En otro pasaje, Garcilaso dice que: "Ya cuando el nifio andaba a gatas
llegaba por el un lado o el otro de la madre a tomar el pecho y habia de mamar de
rodillas en el suelo; pero no entrar en el regazo de la madre; y cuando queria el otro
pecho, le sefialaban que rodease a tomarlo, por no tomarlo la madre en brazos".

Anade Garcilaso que: "Cuando era tiempo de sacarlos de la cuna, por no
traerlos en brazos, les hacian un hoyo en el suelo, que les llegaba a los pechos,
aforrabanlos con algunos trapos viejos, y alli los metian y los ponian delante algunos
juguetes en gue se entretuviesen.

Alli dentro podia el nifio saltar y brincar, mas en brazos no lo habian de traer
aungue fuese hijo del mayor cuaraca del reino".



Medicina peruana 183

Como curiosa particularidad se ha consignado el empleo de la succion de los
restos conservados del cordon umbilical, en ciertas afecciones infantiles.

Anade Garcilaso que "al nacer el nifio les cortaban el cordon, dejando larga
la tripula, como de un dedo, la cual guardaban después que se desprendia y le
daban a chupar al nifio en cualquier indisposicion que sentian, y debia ser la tripula
propia, porque la ajena no aprovechaba".

El mismo Garcilaso refiere que en el niio de pecho "curaban las fiebres
lavandolos con orines de la mafiana, y cuando se podian obtener orines del mismo
nifio, les daban a beber de ellos un trago".

BIBLIOGRAFIA V

DE ACOSTA, J. — Historia natural y moral de Indias; Sevilla 1588.

ANTZE, GUSTAV. — Metallarbeiten ans dem nordlichen Peru. Ein Beltrag zur Kenntnis ihrer
Forme; Hamburgo 1930.

ARRIAGA, PABLO J. — La extirpacion de la idolatria en el Peru; Lima 1621.
BAzzoccHI, GIuSEPPE. — Vecchio Per(; Bolonia 1934,

BETANZOS, JUAN DE. — Suma Yy narracion de los Incas (1551). Publicada por Marcos
Jiménez de la Espada.

CALANDRA, FRAY G. DE LA. — Cronica moralizadora del orden de San Agustin en el Perd;
1639.

CARRION, C. REBECA. — La mujer y el nifio en el antiguo Pera. "I", t. I, 1923, pp. 329-354.
CoBo, BERNABE. — Historia del Nuevo Mundo, en 4 tomos; Sevilla 1890.
DELBOYS, EMILIO. — El balsamo del Perd. "R. G. L.", 1916.

EscoMEL, EDMUNDO. — La ephedra americana. "Actas y trabajos del Quinto Congreso
médico latino americano; Lima 1915.

FEUILLEE, Luis. — 1725. Véase Bibl. IV.

FORBES, DAVID. — On the Aymara indians of Bolivia and Peru. "Journal of the ethnological
society of London", n. s., t. Il; Londres 1870.



184 R. Pardal: Medicina Aborigen

GARCILASO DE LA VEGA. — Comentarios reales; Lisboa 1609.
HAENKE, T. — Descripcion del Per(; Lima 1901.

VON HASSEL, J. — Los tribus salvajes de la region amazénica del Perd. "B. G. L.", t. XVII;
Lima 1903.

HERNANDEZ DE OVIEDO Y VALDEZ, G. — Sumario de la natural historia de las Indias;
Madrid 1855.

HERRERA, ANTONIO. — Décadas de Indias; Madrid 1728.
HERRERA, GENARIO. — 1918. VVéase Bibl. 11.

ITURRALDE, NICANOR. — Clasificacidn de las plantas medicinales usadas en la Farmacopea
Calahuaya; La Paz 1889.

LEVORERIA, DANIEL. — EI arte de curar entre los antiguos peruanos. "Anales
Universitarios™; Lima 1902.

LORENTE, SEBASTIAN. — Historia antigua del Per(; Lima 1880.

MAzzINI, GIUSEPPE. — | medici e la medicina del Peru incaico. "Archeion”, t. XIII, 1931,
pp. 402-423.

MOLINA, CRISTOBAL DE. — Relacion de las fabulas y ritos de los incas. "Coleccion de libros
raros y documentos referentes a la historia del Perd™; Lima 1916.

MONARDES, NICOLAS. — Historia medicinal de las cosas que se traen de nuestras Indias
Occidentales, que sirven en medicina; Sevilla 1580. Existen ediciones en italiano
(1589) y en latin (1568).

NORDENSKIOLD, ERLAND. — 1907. VVéase Bibl. 1.

DE ONDEGARDO, POLO. Instruccion contra las ceremonias y ritos de los indios. "Col.
Urteaga Romero", 1% serie, t. Ill, p. 195; Lima 1916.

PALMA, RICARDO (h). — La Uta del Peru (tesis); Lima 1908.

PARDAL, RAMON. — La trepanacion craneana en el antiguo Perd. "D. M.", afio VII, N° 53;
Mayo 1935.

del mismo. — La deformacion intencional de la cabeza en América. "R. L. A.", aflo XX, N°
236; Mayo 1935.

del mismo. — Trepanacion del craneo entre los incas. "Archivos argentinos de Neurologia”,
t. XI11, Nos. 5-6; Diciembre 1935.

PAREDES, R. — Mitos, sugestiones y leyendas populares de Bolivia; La Paz 1920.

PENNA, JOSE. — Costumbres funerarias en el imperio de los incas. "C. M. L.", 1909.
RAIMONDI, A. — EI Peru; Lima 1874-79.

del mismo. — Minerales del Per(; Lima 1878.

RIVERO, M. E. y TscHuUDI, J. D. — Antigiiedades peruanas; Viena 1851.

ROTHLIN, EDWIN. — Contribucion al estudio de la resina del Molle. "I. B. F. N° 26; 1912.




Medicina peruana 185

Ruiz, HIpoLITO. — Disertaciones sobre la raiz de Ratania, de la Canchalagua, etc.; "Mem.
de la Real Acad. de Medicina"; Madrid 1897.

Ruiz Y PAVON. — Flora peruviana et chilensis; Madrid 1798-1802.
TAMAYO, MANUEL O. — La Uta del Peru (tesis); Lima 1908.
TELLO, JuLlo C. — La antigliedad de la sifilis en el Peru (tesis); Lima 19009.

TscHuDI, J. D. — Contribuciones a la historia, civilizacion y linguistica del Perd antiguo.
Trad. de German Torres Calderon; Lima 1918.

TUYA Y SOLAR, A. DE. — 1935. Véase Bibl. II.
UNANUE, HIpOLITO J. — Obras cientificas y literarias; Barcelona 1914.
VALDIZAN, HERMILIO. — La alienacién mental entre los primitivos peruanos; Lima 1915.

del mismo. — Los factores etnoldgicos de la alienacion mental a través de la historia del
Per(; Lima 1917.

del mismo y MALDONADO. — La medicina popular peruana; Lima 1922.



186 R. Pardal: Medicina Aborigen

CAPITULO VI

La trepanacion del craneo en el antiguo Peru

Squier, viajero norteamericano que visito el Cuzco en 1865, tuvo ocasion de
observar un craneo con las apariencias de una trepanacion de forma cuadrilatera.
Dicho craneo pertenecia al Museo de la Sra. Centeno de Romainville y habia sido

FIG. 16 - El craneo llevado por Squier

encontrado en Yucay (Urubamba), en una
tumba incaica.

Squier consiguié que dicho craneo
le fuera cedido para su estudio, llevandolo
a EE. UU., donde fue examinado por
Wyman y Nott, y posteriormente a Francia,
donde fue estudiado por Nelatén y Broca.
Al examen, presenta una trepanacion
practicada sobre la regién frontal izquierda,
por medio de incisiones que se cruzan en
angulo  recto, circunscribiendo  un
cuadrado. Broca y Nelaton observaron en
los bordes del orificio, trazas de tejido
cicatricial, que les permitieron establecer
gue la operacién fue practicada en un
sujeto vivo y que hubo una corta
superviviencia. Broca estimaba la
superviviencia en unos diez dias, Nelaton
en unos quince dias. Broca, en 1867, lo
publico en el "Bulletin de la Société
d'Anthropologie , con el titulo de



Trepanacion del craneo 187

"Un caso singular de trepanacion entre los incas". El asunto provoco un gran
movimiento de interés sobre el tema, iniciandose con ello el estudio cientifico de la
trepanacion en la Ameérica pre-colombiana, que despertd, ademas, la curiosidad de
investigar sobre la trepanacién de los pueblos primitivos de Europa y otros
continentes.

La trepanacién entre los hombres del neolitico europeo

En 1868 Pruniéres, en un dolmen de Lozeres, cerca de Aiguieres, encontrd
una calota craneana, cuya pared lateral presentaba una vasta pérdida de
substancia, con bordes pulidos, y al principio creyo se hubiese utilizado como copa.

Cuatro afios después el mismo autor encontrd, también en la Lozére, en la
caverna llamada de "L'homme mort", un craneo con una gran abertura a disposicion
horizontal, cuya parte posterior estaba cortada en forma perpendicular. Hoy se
puede deducir que la porcion posterior pertenece a un orificio de trepanacion in vivo,
y la gran porcion anterior, a un corte efectuado después de la muerte. Lo particular
era que este craneo contenia en su interior un disco 0seo extraido de un parietal,
perteneciente, al parecer, a otro sujeto, pues este disco 6seo, conocido mas
particularmente con el nombre de rodela o disco de Lyon es mas grueso que el
hueso del craneo en cuyo interior se encontraba. Habiendo descubierto
posteriormente otras rodelas o discos los comunicé en conjunto a los congresos de
Lyon, en 1873, y de Paris en 1874, considerandolos como amuletos craneanos, de
donde se inferia la posibilidad de que los orificios que presentaban los craneos se
hubieran efectuado para obtener rodelas utilizadas con fines magicos.

Este problema adquirié cierta claridad, cuando Broca encontré una rodela
muy curiosa: en su centro habia un orificio de trepanacion con los bordes revestidos
de tejido



188 R. Pardal: Medicina Aborigen

cicatricial, es decir, se habia practicado la trepanacion en un sujeto vivo, el cual
sobrevivid, y después de su muerte, se extrajo la rodela craneana para usarla como
amuleto.

Como consecuencia de ello, el citado autor presentaba en 1876, al Congreso
de Budapest, su trabajo capital "Sobre las trepanaciones del craneo y los amuletos
craneanos en la época neolitica".

Entre sus conclusiones, establecia lo siguiente: 1° Se practicaba en la época
neolitica, una operacion quirargica consistente en la apertura del craneo con el fin

FIG. 17 - Rodelas craneanas (Pruniéres).

de curar ciertas enfermedades. Esta operacion se hacia casi exclusivamente en
sujetos jovenes. 2° Los craneos de los individuos que sobrevivian a esta operacion
eran considerados como dotados de propiedades particulares, de orden magico, y
cuando estos individuos morian, se cortaban a menudo en las paredes de sus
craneos, rodelas o fragmentos que servian como amuletos y que se tomaban de
preferencia de los bordes de la abertura cicatrizada. Es decir, que habria una
trepanacion quirdrgica en el vivo, y una trepanacion con fines magicos en el
cadaver.

En Alemania, Virchow, en 1879, estudia un craneo trepa-



Trepanacion del craneo 189

nado en la region parietal derecha, con signos de tejido éseo cicatricial, hallado en
una tumba neolitica.

En 1881, Parot comunica el hallazgo de un craneo trepanado a causa de
heridas, en un sepulcro neolitico de Monteaux (Marne), y al afio siguiente, Sosichen
encuentra otro, que fue examinado por Mortillet, en el tamulo de Lisieres.

En 1883, Carthailhac presenta a la "Société d'Anthropologie” un craneo
neolitico con dos perforaciones. Un orificio con tejido cicatricial era debido a una
trepanacion en vivo, el otro a una perforacion post-mortem.

En 1887, Topinard presenta otro crdneo semejante, con una trepanacion en
vivo y otra post-morten, hallado en las grutas sepulcrales de Feibnauz (Oise).

Pruniéres, que continud sus investigaciones comenzadas en 1868, al llegar
al afo 1884, ya habia encontrado, en grutas del neolitico, ciento sesenta y siete
craneos trepanados.

Trepanacion peruana

En 1866, Mantégazza estudia 4 craneos trepanados del antiguo Perd. Uno
de ellos, encontrado en la gruta de Sanjahuara, provincia de Cuzco, presenta cuatro
aberturas, dos de las cuales son consideradas por €l como tentativas operatorias, y
dos como verdaderas trepanacionaes efectuadas en sujetos vivos.

Un segundo craneo, encontrado en la provincia de Anta (en Huaraconda),
con deformacion intencional artificial, presenta en la region frontal dos orificios
separados por un puente 6seo.

El tercer craneo, encontrado en Ollantaytampu, presentaba una doble
trepanacion practicada en vida. Uno de los orificios de forma redondeada, con tejido
cicatricial, se encuentra situado en la region parietal anterior derecha.

Mufiiz, a fines del siglo pasado, de un millar de craneos recogidos en las
cercanias de Lima y Cuzco, pudo separar



190 R. Pardal: Medicina Aborigen

19 craneos trepanados, los cuales, llevados a EE. UU., constituyeron un material
gue Mac Gee estudié como base de la notable obra que publicé con Muiiiz en 1897,

titulada Primitive Trephining in Peru.

eyl

FIG.18 — Doble trepanacion (coleccion

Mantegazza)

En los craneos de dicha coleccion, los
orificios de trepanacion tienen varias formas,
predominando las circulares y ovalares. En 5
de los 19 craneos, se encuentra la
trepanacion con incision cuadrilatera del tipo
de Squier. De los 5, cuatro provienen de la
region de Huarochiri, lugar donde parece
prevalecer la forma cuadrada del orificio.

Muiiz llega a las siguientes
conclusiones:

1° La trepanacion como operacion
quirdrgica fue empleada en el Peru
precolombiano, en varios pueblos y diversas
latitudes.

2° Fueron empleados diferentes
métodos de operacion, pues los segmentos
extraidos son de varios tipos: cuadrados,
poligonales, circulares, ovalados, etc.

3° Se han hallado craneos que

muestran que el individuo sucumbio6 inmediatamente o poco después de practicada
la operacion. Se encuentran otros, que sin disputa prueban la supervivencia de la

persona sometida al trépano.

4° Es casi imposible aceptar para el Perl antiguo, la idea de la trepanacién

post-mortem.



Trepanacion del craneo 191

Los craneos llevados por Mufiz fueron estudiados por el doctor Mac Gee,
adscripto al "United States National Museum®”, y se publicé un interesante analisis
de dicho material.

Mac Gee admite, como motivo probable de la operacién, en doce casos la
fractura, en uno periostitis y en dos no encuentra lesion determinada.

Opina que el instrumental empleado fue de piedra. Respecto a la habilidad
técnica del operador indigena, dice: "Se ven invariablemente grandes arafiazos o
surcos terminales que demuestran la torpeza del operador. Muchas operaciones
debieron ser practicadas al acaso, sin plan definido, solamente con la guia del
pulgar, o sin guia ni orientacién alguna, determindndose el perimetro operatorio por
la posicion del sujeto, etcétera.”

Mas adelante, agrega: "La trepanacion peruana antigua, objetivada por la
coleccion Mudiz, puede mirarse como incipiente en planes y burda en
procedimientos”.

Mac Gee admite que, en algunos casos, parece evidente la relacion entre la
operacion y una fractura con hundimiento o radiacion.

Deja constancia de que no hay paralelismo entre la trepanacién y la cultura,
y la costumbre de trepanar pertenece por su antigiiedad a la prehistoria de muchos
pueblos, originandose como acto vicariante o taumatudrgico, por la vinculacion de
esta operacion entre los primitivos, con el misticismo y la supersticion.

Acerca del proceso mental que condujo a los pueblos primitivos a efectuar la
trepanacion, dice que puede inferirse lo siguiente: EI hombre de las edades
primitivas perfor6 el craneo de sus enemigos para procurarse trofeos y amuletos,
actuando primero sobre los cadaveres de los caidos en la lucha, y después entre
los prisioneros, heridos o no. Notando luego que algunos trepanados sobrevivian y
aun



192 R. Pardal: Medicina Aborigen

curaban, adoptaron la practica con los lesionados de guerra, entrando asi, poco a
poco, la operacion, en el terreno de la medicina empirica.

Lehmann-Nitsche, en la Argentina, en 1899, publica un trabajo sobre tres
craneos, uno de los cuales habia sido trepanado por los antiguos peruanos, en el
cual hace una mise au point del problema de la trepanacion prehistérica, con
abundante bibliografia.

En nuestro pais se ocup6 posteriormente del asunto, el Dr. Manuel Balado,
en 1930, en un notable trabajo descriptivo y bibliografico.

El Dr. D. E. Lavoreria, en 1901, consigna que después de largas
investigaciones en los archivos coloniales y el estudio de los cronistas, no encuentra
en ellos mencion alguna sobre la trepanacion craneana. Opina que la operacion no
debi6 verificarse post-mortem, dado el respeto supersticioso que los indios
peruanos tenian por los cadaveres. Respecto al concepto de que la operacién se
hubiese practicado para obtener amuletos, estaria en contra el hecho de que tales
amuletos no se han encontrado en las tumbas; ademas la técnica empleada, implica
casi fatalmente, el destrozo del fragmento extraido.

Para el Dr. Lavoreria la trepanacion entre los indigenas del Peru, fue una
operacion empirica, destinada a tratar las heridas ocasionadas por las armas de la
época (maza, honda); en los casos de orden médico fue de naturaleza magica.

Como instrumentos recuerda que solo contaban con cuchillos de pedernal u
obsidiana, pero habla también de "estiletes" o "cinceles" de cobre o champi.

En 1909, Sergi, en una coleccién de 46 craneos, recogidos por el Dr. Luis
Pesce en Tamartambo, encuentra 14 craneos trepanados, en su mayoria con
presencia de tejido cicatricial. La mayor parte de los orificios son de forma



Trepanacion del craneo 193

circular; en un solo caso la forma es cuadrangular. Algunos craneos presentan
varias trepanaciones.

FiG. 20 - Trepanacion por incisiones rectilineas. Ejemplos de operaciones
inconclusas, abandonadas en distintos grados (coleccion del Dr. Tello).

El Dr. Julio C. Tello, presenta, en 1912, un notable trabajo al Congreso
Internacional de Americanistas de Londres. Dicho estudio fue efectuado en base al
examen de 10.000 craneos y momias, extraidos de la regién de los Yauyos, en el
Perd, donde se encontraron méas de 200 con signos de trepanacion.

La mayor parte se conservan en el Museo Arqueoldgico de la Universidad de
Lima.

Una coleccion parcial fue cedida al "Warren Museum de Harvard".



194 R. Pardal: Medicina Aborigen

Tello atribuye a estas trepanaciones un fin terapéutico y las considera
motivadas por cuatro tipos fundamentales de lesiones patolégicas:

1° fracturas del craneo, hundidas y radiadas,

2° heridas con denudacion del hueso, seguidas o no de proceso inflamatorio,

3° periostitis u osteoperiostitis circunscriptas o extensas, infecciosas o
traumaticas,

4° lesiones del hueso, no siempre bien caracterizables, probablemente
sifiliticas.

En los tres dltimos tipos la trepanacién tuvo por objeto eliminar la porcién
enferma del hueso.

Para Tello, los métodos utilizados pueden agruparse en tres tipos
fundamentales, los cuales pueden combinarse:

1° incisiones rectilineas cruzadas: forma cuadrilateras o poligonal,
2° trepanacion por raspado: orificio redondo, oval y ovaloide.

Para estos dos tipos, segun Tello, se habria empleado el cuchillo de piedra.

En el material craneoldgico recogido por Tello se encuentran numerosas
operaciones comenzadas y abandonadas, y otras iniciadas en las adyacencias de
una trepanacion anterior, que permiten deducir la existencia de combinaciones de
métodos. Asi, se practicarian incisiones rectilineas, que posteriormente se harian
redondeadas u ovales por raspado.

Como tercer tipo, Tello describe una trepanaciébn a pequefios orificios
numerosos, unidos por pequefias incisiones semejantes a la técnica de la moderna
trepanacion.

Piensa Tello que para este tipo se emplea como instrumento un punzén de
cobre, del gue mas adelante trataremos.

En los afios 1914 y 15 la expedicion norteamericana de la Universidad de
Yale, recogi6 en las localidades de Torontoy



Trepanacion del craneo 195

y Pancarcancha, Patalacta, etc., al Nordeste del Cuzco, un material de 200 craneos.

Mac Curdy encontré y estudio en dicha coleccién 47 craneos trepanados,
distinguiendo en ellos tres tipos:

1° craneos con trepanacion indiscutible, presentando sefiales del instrumento
quirargico empleado,

2° craneos en que el instrumento quirdrgico no ha dejado rastros a causa del
proceso de reparacion, pero de trepanacion intencional indiscutible.

Presenta como elemento interesante un
craneo de mujer con dos trepanaciones sin signos
de fractura o de lesiones Oseas, pero con tejido
cicatricial.

Dicho caso, para Mac Curdy, tiene un
caracter taumaturgico o magico, de orden médico.
Otro notable ejemplar lo constituye un craneo de
hombre de unos sesenta y cinco afos, con cinco
orificios de trepanacién, efectuados en tiempos
sucesivos distintos, el Gltimo de los cuales presenta FIG.21 — Variedad de
signos de infeccion. De los 260 craneos recogidos, trepanacion poligonal

. (coleccion Dr. Tello)
dos terceras partes eran masculinos. Cuarenta y
siete presentaban trepanaciones, de las cuales
veintinueve masculinos y dieciséis femeninos, lo que suministra un porcentaje de
trepanaciones aproximadamente igual para ambos sexos.

Desde el punto de vista etnolégico, hace resaltar el hecho interesante de que,
contrastando con el elevado numero de trepanaciones encontrado en dicha region,
en Machu Pichu, situada a 8 millas de Torontoy, el material craneoldgico, que
alcanza al numero de 136 piezas (102 femeninos y 22 masculinos), no suministre
un solo caso de trepanacion. El autor deduce que el hecho se debe a que Machu
Pichu no era lu-



196 R. Pardal: Medicina Aborigen

gar donde se hubieran librado combates, y los craneos femeninos pueden haber
pertenecido a virgenes del Sol, en las cuales la trepanacion hubiera sido
considerada tabu.

De la serie de 47 casos
trepanados que presenta Mac
Curdy, en 13 se encontraron
fracturas (o que da un porcentaje
de 28 %), en uno el hueso estaba
enfermo, en 31 no existian signos
de herida ni enfermedad.

De lo que antecede, se
deduce que la trepanacion
craneana entre los indigenas
precolombianos, se practicaba en
gran escala, tal vez en focos
circunscriptos, pero dispersos en
una extensa area de Ameérica.

FIG. 22 — Trepanacién poligonal (Freeman)

Dicha operacion se practico
principalmente con fines quirdrgicos. En un cierto nimero de casos también la
practicaban en afecciones de orden médico, imbuidos de un concepto magico. La
supervivencia de los individuos operados estd comprobada por la existencia de
tejidos de reaccidn cicatricial. En los ultimos tiempos, para comprobar el hecho y
hacer un calculo aproximado del tiempo de supervivencia, se ha utilizado la
radiografia, que permite ver un anillo obscuro a nivel del tejido de reparacion, y
deducir aproximadamente el tiempo de supervivencia.

A manera de resumen de los hechos, haremos algunas consideraciones
sobre los siguientes puntos de interés:



Trepanacion del craneo 197

1° la forma del trazado de las incisiones observadas en los craneos,

2° el instrumental empleado,

3° el objeto y pensamiento director.

Figuras de incisién

La forma observada con mas frecuencia en los craneos de América antigua
y en los modernos primitivos de las islas del Pacifico, es la ovalada o circular.

Es frecuente la observacion de craneos con varios orificios de trepanacion
(hasta en namero de 5), en un mismo individuo, practicados, al parecer, en tiempos

distintos.

Una forma especial y menos
comun la constituye la incision
cuadrilatera, de la cual existe un
cierto namero de ejemplares.

Como tipos menos frecuentes
debemos mencionar las craniotomias
amplias, cuyo tamafio hace presumir
gue fueron incompatibles con la vida,
porque de acuerdo con lo que
tenemos observado en los centros
neuroquirdrgicos actuales, debio
producir lo que se llama "hernia
cerebral.

Existe un tipo especial de
figura de trepanacion que se ha
llamado  "trepanacién  refinada"
(Bello). Estd caracterizado por un

FIG. 23 — Trepanacion por pequefios orificios

unidos por incisiones (ejemplar Tello)

orificio perfectamente circular, amplio, de bordes muy pulidos, con un amplio bisel

inclinado de la peri-



198 R. Pardal: Medicina Aborigen

feria al centro. Todos los craneos con este tipo han sido hallados en los alrededores

del Cuzco.

FIG. 24 - Trepanacion por pequefios orificios
(Freeman)

Este tipo de trepanacion
se encuentra mencionado Yy
dibujado en el trabajo de Antonio
Llorena, en 1890. Ha sido
estudiado y analizado
minuciosamente por el Profesor
Eduardo Bello (de Lima). Segun
Bello, el instrumental empleado
debié haber sido el tumi de los
cirujanos indigenas del Peru.

Hemos tenido ocasion de
observar un ejemplar de este
tipo. Dicha pieza, que hemos
estudiado bajo la direccion del
Profesor Imbelloni, desde el
punto de vista antropolégico y
etnolégico, y del Dr. Manuel
Balado, autoridad en materia de
cirugia encefalica moderna,
procede del Cuzco.

Se trata de un craneo de adulto, que presenta un orificio de trepanacion
situado sobre el trayecto de una linea de fractura, que puede apreciarse en la

fotografia que acompafiamos.

El trazo de fractura se ha efectuado después de la muerte, como lo
comprueba la percepcion de los orificios del diploe.

El orificio de trepanacion tiene unos cinco centimetros de didmetro y su

periferia presenta un amplio bisel, cuya



Trepanacion del craneo

amplitud es de doce milimetros
en su borde izquierdo y ocho
milimetros en su borde derecho.
El orificio se encuentra situado
sobre la region fronto-parietal, de
modo tal que sus cuatro quintos
anteriores estan sobre el frontal,
y el quinto posterior sobre los
parietales.

En sentido transversal, un
tercio medio se encuentra a la
derecha de la linea media, y los
otros dos tercios a la izquierda.

El borde del orificio
presenta tejido cicatricial, el cual
cubre las mallas del diploe hasta
borrarlas.

Los trazos de la linea de
fractura post-mortem forman un
surco en dicho bisel, no habiendo
sido cubiertos por el tejido
cicatricial.

199

FIG. 25 - Ejemplar de trepanacion circular, de la region
cuzquefa. El borde, de amplio bisel, presenta las
mallas del diploe cubiertas por tejido cicatricial (craneo
de la seccion Antropologia del Museo Argentino de
Ciencias Nat., Buenos Aires).

Puede inferirse, que dicho craneo ha sido trepanado en vida, y que el sujeto
gue la sufrié ha vivido alrededor de dos afios o mas.

En cuanto al instrumento empleado, puede haber sido el cuchillo de piedra u
obsidiana, pero el bisel en gradacion



200 R. Pardal: Medicina Aborigen

tan amplia, permite pensar, asi como la forma tan circular del orificio, que pudo
haberse empleado el tumi clasico del Pert precolombiano.

Las radiografias obtenidas ponen en evidencia un anillo obscuro, debido al
tejido de reparacion.

Otro tipo especial esta constituido por la trepanacién a pequefios circulos
efectuados sucesivamente en los bordes de una zona de incision, unidos
posteriormente entre ellos, lo que da
a la figura resultante, una forma
festoneada.

El instrumental empleado

El instrumento mas usado
para cortar el hueso ha sido el
instrumento de silice o de obsidiana.

Empleando instrumentos de
silice, Broca reprodujo la trepanacién
por raspadura, empleando minutos
en el nifio, y tres cuartos de hora en
los craneos de adultos.
Championiere, Wilson Parris, Bello y
otros, han repetido la experiencia.

FIiG. 26 — Trepanacion por pequefios orificios
periféricos (coleccién Antonio Llorena) Es posible obtener iguales
resultados empleando dientes de
pescado o conchillas duras. Se supone que en América se han utilizado también
dos instrumentos tipicos: el tumi, y punzones perforantes, que actuaban por
percusion.



Trepanacion

La mayoria son de metal, con
frecuencia de una aleacion especial
no bien determinada, llamada
champi, a base de cobre, oro y plata.
También los hay de piedra.

El tumi o tau, constituye el
emblema de la actual Sociedad de
Cirugia de Lima.

Su forma es la de una T
invertida, cuya rama transversal es de
forma semicircular o curvilinea, de
mayor o menor radio, terminando por
extremos puntiagudos 0
redondeados. De su borde superior
parte un ramal vertical por donde se
toma con la mano. La vertical o
mango, es, a veces, gruesa, capaz de
ser bien asida. Otras veces, es mas

del craneo

FIG. 27 — La trepanacion en un vaso

201

delgada y para su manejo se ha envuelto en telas o en madera, haciéndolo asi, mas
ancho y manuable. El tumi cortaba o raspaba, excavando circulos por movimientos
giratorios sobre su tallo central. La forma de los orificios de trepanacion se

explicaria, por la accion circular del instrumento cortante.

Uno de les autores que mas ha insistido sobre el papel del tumi, como
instrumento de trepanacion, es Roy L. Moodie.

Los tumi estudiados por Moodie, por Nordenskifld y particularmente los
observados por Baessler, varian desde el instrumento mas sencillo y compuesto de

un mango uni-



202 R. Pardal: Medicina Aborigen

do a la zona cortante, hasta el ejemplar lleno de labraduras y artisticos tallados.

Algunos tumi pequefios, con finos labrados artisticos como el que posee el
Profesor Juan A. Dominguez, segun nuestro modo de ver, mas que de utilidad
practica, presentamos la hipétesis de que puedan haberse empleado con fines
simbdlicos, a manera de tumi ceremoniales.

PR SR

FIiG. 28 - La trepanacion en la cerdmica peruana: modo de empufiar (de Palma)

Hablando del modo de emplear el tumi, Bello hace las siguientes
consideraciones: "Si, previa denudacién del craneo en la parte escogida,
suponemos al tumi apoyado de borde sobre una pequefia depresién hecha por
raspado en el centro de la proyectada abertura, y se ejerce sobre el mango de dicho
instrumento, accidon muscular que lo obliga a rotar sobre su eje, el borde de la lamina
raspa el hueso, horadando circulo y a medida que progresa, cava mas el centro que
la periferia, terminando por formar un agujero circular y biselado”.

El doctor Carlos Morales Macedo llegoé a adquirir un huaco peruano, cuyo
estudio comunico al 1l Congreso Cientifico Panamericano de 1916, cuya fotografia,
muy intere-



Trepanacion del craneo 203

sante y sugestiva, permite pensar con el ..
autor, que pueda tratarse de la repre- -
sentacion de un caso de trepanacion
craneana, utilizando como instrumento el
tumi clasico de los cirujanos incaicos.

Ademas de esa interesante
documentacion  objetivada en la
"ceramica, podemos mencionar algo
semejante en las obras de arte
efectuadas en metal.

A este respecto, nada tan
interesante como el tumi reproducido en
el trabajo del Dr. Gustav Antze, de
Hamburgo.

Se trata de un grupo de tres  Fig. 29 — Tumi procedente de Pachacamac,
personas: en el medio se ve la figura de ejemplar del prof. J. A. Dominguez
un hombre con la cabeza mirando hacia
arriba, presentando un rictus doloroso; su mano derecha es sostenida por un indio,
por cuyas mejillas corren lagrimas, y su mano izquierda oprime la rodilla del cirujano;
éste, armado de un tumi, que empufia con la mano derecha, opera sobre la cabeza
de la figura central.

Existe un tipo de trepanacion a pequefios orificios bordeantes, acerca del
cual se ha hecho la hipotesis del empleo de instrumentos especiales, motivo por el
cual nos detendremos en su estudio.

Este ultimo tipo se encuentra en algunas momias del Perd, una de las cuales
se halla en el Museo del Trocadero



204 R. Pardal: Medicina Aborigen

en Paris, y otras en el Museo Raimondi del Perud. EI modo de efectuar la operacion
ha sido considerado de un modo distinto por Lucas Championiére, Paris, 1878-
1879, y por Tello, Lima, 1912.

FIG. 30 - Varios tumi peruanos de la coleccidn del Museo de Hamburgo (de Antze)

Championiere, pensando que se habia empleado la extremidad de los
instrumentos de silex, efectu6 el experimento en un crdneo de mujer de 35 afios,
efectuando la operacion en 35 minutos.

"Para la experiencia ni siquiera hice uso del silex tallado. Recogi sobre el
muelle del Sena, un silex que escogi bien cortante y un tanto puntiagudo; en seguida
tenté mi operacion sobre el cadaver de una mujer de 35 afios, de crdneo muy duro.
Incidi los tegumentos con el filo del silex. Una incision crucial, me permitio ir hasta
el periostio, que rechacé hacia los lados. Cogiendo, entonces, a plena mano el
guijarro, cuya base habia quedado lisa, hice sobre el craneo una serie de agujeros,
perforando con la punta, de



Trepanacion del craneo 205

manera que
circunscribi, por
agujeros muy
aproximados, los

cuales se confundian
bien pronto por su
margen, una redondela
0sea un tanto irregular.
Cuando todos los
agujeros fueron
hechos, conectando
los unos con les otros,
pasando entre ellos
con fuerza la punta del
guijarro, fue  facil
circunscribir la
redondela por un surco
gue penetré facilmente
la profundidad del
hueso. Con un poco de
paciencia completé
este surco.

La rodela fue
circunscripta y el
craneo penetrado,
pues la tabla interna
habia sido bien
trabajada por los
agujeros  efectuados

previamente. Con el fin FIG. 31 - Tumi de la coleccién del Museo de Hamburgo.
de hacer una

experiencia completa,



206 R. Pardal: Medicina Aborigen

llevé mis escrupulos, hasta no tomar ningun otro instrumento para levantar la rodela,
tuve un poco de trabajo para hacerlo, la punta de mi guijarro comenzaba a hacerse
roma. Llegué a practicar el total de la operacién en 30 minutos".

En su trabajo de 1912, Tello considera el asunto de muy distinta manera.

Segun él, la linea de trepanacion de contorno festoneado, con semicirculos
de tamafio igual (lo que implicaria el uso de un instrumento de igual didmetro) unidos
entre ellos por trazos irregulares, fue determinado por un instrumento metalico que
produce pequefios agujeros circulares, cuya profundidad no suele pasar del diploe,
excavados a distancias iguales, unidas por puentes intermediarios que se incidian
secundariamente, terminando la operacion del fragmento con un elevador.

Teniendo en cuenta el diametro y la forma de los pequefios orificios
bordeantes del perimetro de la trepanacion, Tello opina que debié usarse un
instrumento conico, ligeramente puntiagudo, y que la maniobra fue efectuada por
puncion perpendicular.

Habiendo encontrado con frecuencia en las tumbas en que se hallaron dichos
craneos, pequefios punzones de cobre, cuyo tamafio coincide con el de sus orificios,
establecio una relacién de causa a efecto. Valiéndose de uno de estos punzones,
el Dr. Tello repiti6 sobre un craneo fresco la operacion inferida, obteniendo un
resultado que reproduce el de dichos craneos.

Consideraciones sobre el objeto de la trepanacion

Acerca del objeto de la trepanacion en los pueblos primitivos, no tenemos
mas testimonio que los craneos trepanados. El motivo determinante, s6lo puede
inferirse. De aqui que las opiniones sean muy diversas.

Prunieres opinaba que la trepanacién debio tener por



Trepanacion del craneo 207

objeto, en sus primeros tiempos, remediar las consecuencias de las fracturas 6seas
craneanas, tales como las convulsiones, los trastornos mentales, paralisis, etc., y
gue por extensién, se aplico posteriormente al tratamiento de enfermedades que
presentaban sintomas similares, es decir, que la trepanacion tuvo un motivo
terapéutico fundamental.

Broca, teniendo en cuenta la mentalidad primitiva, opinaba que debié
haberse empleado en sus principios, en los afectos de convulsiones, con el fin de
dar salida a los espiritus malignos, y que, por extension, una vez conocida su
técnica, se empled para tratar las fracturas del craneo.

Broca decia a ese respecto, que "la epilepsia y las convulsiones de todo tipo,
han tenido siempre el privilegio de provocar el espanto y de hacer nacer la idea de
la posesion”, La intervencion de un agente sobrenatural, haria aparecer en los
sujetos convulsivos una fuerza infinitamente superior a la ordinaria. S6lo un espiritu
aprisionado en el cuerpo, podria producir tales efectos. Dicho espiritu se agitaria,
se irritaria en su prision. Si se pudiera abrir una puerta, saldria el espiritu y el
enfermo estaria curado". "Es asi - dice Broca - que ha debido nacer la idea de la
trepanacion prehistorica”.

Paul Lecene resume la cuestion diciendo que en su origen debid primar un
concepto mistico magico, obteniéndose asi, "un acto quirdrgico de facto, pero no de
intencién”.

Si tuviéramos que resumir nuestro pensamiento acerca del objeto de la
trepanacion en el antiguo Peru, diriamos: Que es improbable que se haya efectuado
la trepanacion en muertos, para obtener amuletos. En el Pert no se ha encontrado
como amuleto, en las tumbas, nada mas que una rotula colgada del cuello de una
momia, citada por varios escritores.

La trepanaciéon pudo ser efectuada en afecciones de orden médico, ataques
epilépticos, neuralgias, etc., pero imbui-



208 R. Pardal: Medicina Aborigen

dos de un concepto magico, sea para permitir salir espiritus malignos, sea para
efectuar la medicina de succion a través del agujero por los comunes médicos
hechiceros, sobadores y chupadores, sea para aplicar con mas facilidad a su través
medicamentos, mas faciles de actuar sin la interposicion de una pared ésea.

En favor de su aplicacion en afecciones de orden médico, y no por heridas,
estaria el hecho de que en muchas colecciones, el numero de craneos es
aproximadamente igual en hombres que en mujeres. Ejemplo, la mencionada
coleccion de la universidad de Yale.

Sin embargo, pensamos que la trepanacién sudamericana con mayor
frecuencia tuvo como motivo determinante la terapéutica quirdrgica de urgencia,
consecutiva a fracturas por armas de combate, y la toilette de sus heridas.

En un notable trabajo de 1925, Dominik J. Wdlfel hace varias afirmaciones
de gran valor conceptual, que interesan a la técnica de la trepanacién, a sus motivos
determinantes, a la etnologia en general y a la Americanistica.

Wodlfel es un partidario decidido de que hubo fundamentalmente un criterio
quirdrgico entre los primitivos americanos antiguos. Hace constar que interrogando
a los trepanadores actuales de pueblos primitivos, no ha obtenido ningun indicio de
motivo magico en la practica de la trepanacion.

Wolfel insiste especialmente, y con evidente razon, en el hecho que la
consideracion de la trepanacion exclusivamente como operacion quirdrgica
constituye un punto de vista unilateral pues debe contemplarse, para comprenderla,
también como fenébmeno etnolégico, encuadrandolo asi, en el cuadro morfolégico
de los tipos de cultura.

Wolfel, seguido por Parry, vincula el problema de la trepanacion americana
al de la antigua Oceania y la Polinesia, encontrando una identidad de técnica y
motivo operatorio,



Trepanacion del craneo 209

ligados al uso en ambas regiones, de la honda, y la clava o maza estrellada, como
armas de combate.

De sus estudios surge claramente que en ambas partes se corresponden,
por un lado, las indicaciones y la técnica operatoria, y por otro, los mismos
elementos culturales inherentes al tipo de civilizacion matriarcal con el uso en
ambas regiones (en América en el pasado, y en el Pacifico en la actualidad) de las
mismas armas.

La trepanacién en los pueblos actuales del Pacifico

Es interesante saber que la
trepanacion se efectla actualmente entre
los primitivos de gran parte de Melanesia
y Polinesia. Existen relatos explicitos de
su practica, en Uvea, en la Isla de la
Lealtad, en Taiti, en Nueva Caledonia, en
Nueva Bretafia (nueva Pomerania,
archipiélago de Bismark).

Croump y Parkinson han descripto
la trepanacion en la forma que se practica
entre los primitivos de Nueva Bretafa,
particularmente en la Peninsula de las
Gacelas, por fracturas craneanas
debidas a heridas de guerras.

Las heridas mas frecuentes son . Sl
las determinadas por pie- FiG. 32 — La trepanacién en Melanesia.
Ejemplar procedente del grupo insular de
Nueva Bretafia



210 R. Pardal: Medicina Aborigen

dras lanzadas por hondas, que los indigenas de la region manejan con toda
maestria. Estas piedras segun Busacchi, que ha estudiado varios ejemplares de la
coleccién de Parkinson en el Museo de Antropologia y Etnografia de la Universidad
de Florencia, tienen un tamafio algo menor que el de un huevo de gallina y la forma
de tal con superficie pulida.

El traumatismo que producen, determina fracturas del craneo localizadas,
con ruptura de la tabla externa, seguida de hemorragias profusas.

A la luz de los conocimientos modernos, puede inferirse que al igual que en
los traumas de nuestro medio, pueden producirse hundimientos de esquirlas y
hematomas subdurales, seguidos tarde o temprano de fendmenos de hipertension
craneana, paralisis y ataques epileptiformes, por compresion del encéfalo por la
sangre derramada en el interior del craneo.

Croump hace constar que si no se practica la trepanacion, entre los primitivos
de la region, ocurre casi siempre la muerte por tales heridas.

Segun los relatos de Parkinson y Croump Yy la revista que de la bibliografia
de los exploradores ha efectuado Busacchi, la operacion puede reconstruirse en
todos sus tiempos.

Los médicos indigenas llamados Tena-Papait (Tena, quién es capaz, Papait,
encantamiento), proceden al examen de la herida. Si ésta se encuentra situada
sobre la regidon temporal izquierda, la consideran mortal de acuerdo con su
experiencia, y renuncian a la operacion.

Se lavan las manos con agua de coco no maduro (Kukiva), que segun analisis
efectuado por Maresch de Viena, seria practicamente agua esterilizada, y efectian
con agua de coco la toilette de la herida.

Como instrumentos cortantes utilizan cuchillos de obsidiana, dientes afilados
de tiburdn, conchillas afiladas, y entre



Trepanacion del craneo 211

los pueblos que tienen contacto con la raza blanca, emplean en ocasiones trozos
de vidrio.

La incision de la piel se efectia por un trazo en X o0 en Y, segun Croump, 0
por un trazo longitudinal, segun Parkinson.

Los ayudantes apartan entonces los labios de la herida, por medio de fibras
vegetales (a menudo fibras de Rotang), fijadas a los cabellos.

El cirujano indigena denuda entonces el hueso y extrae los fragmentos, por
medio de la ufia larga de sus dedos o con trozos de nuez de coco.

Si los fragmentos 6seos son pequefios, si la herida es pequefa y regular, se
limitan a hacer la succion de la sangre de la herida.

Si no, efectian el raspado del hueso, agrandando el orificio, raspando y
puliendo sus bordes, hasta darle una forma redonda u Oval.

Si el médico indigena, al examinar, no percibe latidos de la substancia
cerebral con sus envolturas, se muestra preocupado, atribuyéndole un mal
prondstico.

La perforacion Osea es obturada con un disco de corteza de coco o de fibra
de banana, colocadas previamente sobre carbones encendidos.

Se cortan los cabellos y se procede a un lavado con agua de coco.

Se recomponen los planos de tejidos, sin suturar. A causa, de la falta de
sutura, para mantener los tejidos, y como apésito, se emplea una especie de cofia
de fibras entrecruzadas.

Terminada la operacién, el médico indigena efectia diversos sortilegios y
encantamientos que para ellos son de fundamental importancia; sin tal medicina
magica, los resultados no podrian ser de éxito.

Segun Croump la mortalidad seria de un 20 %, mortalidad que atribuye a la
gravedad de la herida o traumatismo en si.



212 R. Pardal: Medicina Aborigen

Segun Parkinson, un médico indigena que efectud 31 trepanaciones, tuvo
una mortalidad de 8, es decir levemente inferior al 20 %. Segun el mismo,
obsérvanse posteriormente trastornos cerebrales y mentales, permanentes o
periddicos.

Ademas de la trepanacion por heridas, en otras islas del grupo Bismark, la
operacion se efectla por ataques de epilepsia y en trastornos dolorosos de la
cabeza.

Contra los dolores de cabeza se trepana sobre el sitio que le duele al
enfermo. Contra la epilepsia, generalmente sobre la region frontal.

Busacchi ha efectuado un estudio particular de cuatro craneos perforados
existentes en el Museo de Antropologia y Etnografia de Florencia, pertenecientes a
la coleccion de 182 craneos encontrados por Parkinson en un viejo cementerio de
la Peninsula de las Gacelas en Nueva Bretafia (Archipiélago Bismark).

Dos de ellos presentan claramente los indicios de la trepanacion, en otro se
habia practicado la regularizacién de la herida, seguida de curacién, y el cuarto,
estaba perforado por una herida que no se habia tocado. Todos los craneos
perforados pertenecian a individuos del sexo masculino.

La cuestion de la protesis oclusiva. - El bisel por retoque

Una cuestion interesante que ha motivado numerosas hipétesis de trabajo,
es la de saber si en las trepanaciones refinadas de contorno circular y en menor
escala en otros tipos de figura de seccion, el bisel fue intencionalmente hecho por
retoque o por simple inclinacién del instrumento cortante.

Los partidarios de la idea de que el bisel fue obtenido por retoque,
presuponen que dicho acto tenia por objeto colocarle una protesis oclusiva a la
manera de un vidrio de reloj sobre su esfera. En el Museo Universitario del Cuzco,



Trepanacion del craneo 213

existen, segun Bello y otros, craneos trepanados que llevan una obturacién de mate
(poro), mencionandose por otros autores, la obturacion por laminas delgadas de
plata.

Segun los relatos de Capitan y otros, en Melanesia, los pueblos actuales
efecthan la protesis oclusiva con la corteza de nuez de coco.

La aplicacion de laradiologia al estudio de la supervivencia

Ledén Pales y Emile Guiard se han preocupado de objetivar cientificamente
por medio de la radiografia, la prueba de la trepanacién in vivo y de la supervivencia
de los sujetos, acompafiando sus trabajos con radiografias demostrativas.

Guiard dice (1930) que "la radiografia es capaz de indicar la estructura intima
de los craneos trepanados y permite distinguir no solo los diversos modos de
reparacion o0sea, sino también fijar aproximadamente la duracion de la
supervivencia del individuo".

De acuerdo con sus observaciones, respecto al tiempo de supervivencia,
Guiard infiere las siguientes conclusiones:

1° los craneos trepanados cuyo orificio muestra a la radiografia solamente
bordes ligeramente esfumados, pertenecen a individuos que han muerto algunas
semanas despues de la operacion,

2° los craneos en los cuales la trepanacion esta circundada por una zona
mas densa (anillo obscuro a la radiografia) de tejido compacto de reaccion,
pertenecen a sujetos que han sobrevivido meses al acto operatorio,

3° los craneos cuya zona de rarefaccion 6sea anular esta alejada del orificio
de trepanacion, indican una supervivencia de afos.

En las radiografias que nosotros hemos obtenido de craneos trepanados, se
comprueba la utilidad del procedimiento.



214 R. Pardal: Medicina Aborigen
BIBLIOGRAFIA VI

BALADO, MANUEL. — La trepanacion en los pueblos salvajes. "S. M.", t. 37, 1930, N" 38.

BANDELIEK, A. J. — Ueber Trepanieren unter den heutigen Indianern Bolivias. "C. I. A.",
Stuttgart 1904, pp. 81-89.

del mismo. — Aboriginal trephining in Bolivia. "Am. A.", n. s., t. VI, 1904, pp. 440 a 446.
BAzzocHI, GIUSEPPE. — 1934. Véase Bibl. V.
BAYE, BARON DE. — La trépanation préhistorique; Paris 1876.

del mismo. — L'archeologie prehistorique; Paris 1880, pp. 213 y sigs. Resumen en "R. A.",
1891, p. 508.

BELLO, EDUARDO. — La cirugia del craneo entre los antiguos pobladores del Peru. “Tercer
congreso cientifico Panamericano”; Lima 1925.

BERTILLON, G. — Des amulettes craniennes et des cranes perforés. "La Nature", t. I, pp.
298-300; Paris 1875.

BINGHAM, HIRAM. — The story of Machu Pichu. "Nat. Geog. Mag."; Washington 1915.
BROCA, PAUL. — Sur les Trepanations prehistoriques. "B. S. A. P.", 1876, pp. 431-440.

del mismo. — Trépanations préhistoriques, cranes trepanes a l'aide d'un éclat de verre. "B.
S. A. P.", 2" serie, t. XI, 1876, pp. 512-513.

del mismo. — Sur I'age des sujets soumis a la trépanation chirurgicate neolitique. "B. S. A.
P.", 2" serie, t. X1, 1876, pp. 572-576.

del mismo. — Trépanation du crane practiquée sur un chien par la méthode neolitique. "B.
S. A.P.", 2%serie, t. XII, 1877, pp. 400.

del mismo. — Sur la trépanation du crane et les amuleltes craniennes a I'époque néolitique.
"Bull. de I’Acad. de Méd.", t. VI, pp. 710-714; Paris 1877.

del mismo. — Crénes neolitiques trépanés. "B. S. A. P.", 1886, p. 10.

del mismo. — Les amulettes craniennes a I'époque néolitihque. La trépanation du crane "R.
A" 1 VI 1917, pp. 1-42 'y 193-225.

BusAccHI, V. — La trepanazione del cranio nella Nuova Bretagna. "A. E. F.", t. XLlI, 1929,
fasc. 1-4, p. 47,

CAPITAN, L. — Recherches experimentales sur les trépanations préhistoriques. "B. S. A. P.",
t. V, 1882, p. 235.

del mismo. — Recherches experimentales sur les trépanations préhistoriques. "B. S. A. P.",
t. V, 1882, p. 535.

del mismo. — Crénes trepanés (Discusion). "B. S. A. P.", 1889, p. 226.

del mismo. — La pathologie dans la, céramique des anciens peruviens. "R. A." t. XIX, 1909,
pp. 204-205.




Trepanacion del craneo 215

del mismo. — Contribution a I'étude des rapports de I'Amerique avec I'Océanie; les bois
parlants et les pierres taillées de ['ile de Pasques. "J. A. P.", t. XVII, 1925,

CARTAILHAC, M. — La France prehistorique. "B. S. A. P.", 1889, p. 281.

del mismo. — Notice sur archeologic prehistorique en Portugal. "B. S. A. P.", 1881, pp.
218-307.

CHAMPIONNIERE, LUCAS. — Les origines de la trépanation decompressive, Paris 1912.

CRUMP, JOHN S. — Trephining in New Australasian. "Methodist Missionary", octubre
1896.

del mismo. — Trephining in the South Seas. "J. A. I.", t. XXXI, 1901. pp. 167-175.

MAC CURDY, G. GRANT. — Human skeletal remain from the Highland of Per0. "Amer.
Journal Phys. Anthr.", t. VI, 1923, 3.

DoMINGUEZ JUAN A. y PARDAL R. — El instrumental quirurgico y los tipos de trepanacion
del craneo en el Peru precolombiano. "Boletin de la Academia de Medicina de
Buenos Aires", Setiembre 1936.

FLETCHER, R. — Cranials amulets and prehitoric trephining. "Anthr. Soc. of Washington™,
1882.

ME GEE, W. J. — Primitive trephining of Peru "Proc. of the American Ass. for the Adv. of
se."; Brooklyn, Agosto de 1894.

GENNA, GIUSSEPE — La trepanazione dei crani nel primitivo. Contributo alla sua
conoscenza nella preistoria in Italia "R. A. R.", 1930.

GUIARD, EMILE. — La trépanation craniennes chez les neolitiques et chez les primitifs
modernes; Paris 1930.

GILLMANN, HENRY. — Perforation craniennes du Michigan. "The Am. Naturalist”, agosto
1875, p. 473.

VON HOLLANDER — Plastik und Medizin; Stuttgart 1912.

HRDLICKA, ALEC. —- Anthropologicat works in Pert in 1913. "Smithsonian misc, public.”,
t. LXI, N" 18; Washington 1913.

del mismo. — The genesis of the American Indians. "C. I. A.", Washington 1917.
IMBELLONI, JOSE. — La esfinge indiana; Buenos Aires 1926.

LAVORERIA, DANIEL. — 1902. Bibl. V.

del mismo. — Apuntes para la historia, de la medicina en el Pera. "C. M. L.", 1910.
LECENE, PAUL. — Evolution de la chirurgie; Paris 1933.

LEHMANN-NITSCHE, ROBERT. — Trois cranes. Un trepané, un lesioné, un perforé,
conserves au Musée de La Plata, et au Musée d'Hist. Nat. de Bs. As. "R. M. LP.", t.
X, 1902, pp. 1-44.



216 R. Pardal: Medicina Aborigen

LLORENA, ANTONIO. — La medicinay la trepanacién incésica. "C. M. L.", t. I1l, N" 80;
agosto 31 de 1890.

MAIOCCHI. — 1916. Véase Bibl. |
MANTEGAZZA, PAOLO. — La trepanazione dei crani nell” antico PerG. "A. A. E. F.", 1886.
MATTO, DAVID. — La trepanacion en la época de los incas. "C. M. L.", 1886.

MoobDIE, Roy. — La paléopathologie au Pérou: lesions craniennes préhistoriques.
"Biologie médicale™; Paris 1925.

MORTILLET, A. D. — Trépanation préhistorique. "B. S. A. P.", t. V, 1882, pp. 143-6.

MUNRO, ROBERT. — On trephining the human skull in prehistoric times. "Proc. of Soc. of
Antig. of Scotland", t. XX VI, Z882.

Muriz, M. A. AND MAC GEB. — Primitive trephining in Peru. "Bur. of Am. Ethn.";
Washington 1894-95, p. 11.

NADAILLAC, MARQUIS DE. — Les trépanations préhistoriques, "La Nature™; t. XIV, pp.
131-135; Paris. 1886.

PRUNIERES, J. — Sur les cranes artificiellement perforés a I'époque des dolmens
(discusion). "B. S. A. P.", 1874, pp. 185-205.

SENEZE, PIERRE VIDAL. — Perforations craniennes sur anciens cranes du haut Peru. "B. S.
A. P.", 1882, p. 145.

SQUIER, F. G. — Perd. Incidents of travel and exploration in the land of the Incas; Londres
1878.

SERGI, G. — Crani peruviani trepanati. "R. A. R.", t. XV, 1909-10, pp. 7-13.
TELLO, JuLlO G. — 1909. Véase Bibl. V.

del mismo. — Prehistoric trephining among the Yauyos of Perd. "C. I. A."; Londres 1913,
pp. 75-83.

del mismo. — Wira Kocha; Lima 1923.

del mismo. — Antiguo Perd; Lima 1929.

VALDIZAN, EMILIO. — 1915. Véase Bibl. V.

del mismo. — Medicina popular peruana; Lima 1922.

WOLFEL, DOMINIK. — Die Trepanation. "ANTHR.", t. XX, 1925.

WYMAN, H. C. — Prehistoric trephining. "Am. Lancet", t. XVI, pp. 9-13; Detroit 1892.




CAPITULO VII
LA PATOLOGIA Y LA CERAMICA DEL PERU

Los ceramistas indios del Peru precolombiano no so6lo han realizado
representaciones admirables desde el punto de vista artistico, sino también escenas
y personajes figurados con tal verismo, que constituyen admirables testimonios de
naturaleza arqueoldgica para las diversas ramas del saber humano.

El médico y el historiador de la medicina encuentran en la ceramica del
antiguo Pera un curioso tema de estudio, que hace posible la identificacion de la
existencia de diversas enfermedades, y del conocimiento de determinadas practicas
quirtrgicas empleadas por los aborigenes.

Los ceramistas indios han representado en sus vasos numerosos estados
patolégicos, toxicos y fisioldgicos, pardlisis, deformidades, afecciones autdctonas,
heridas, hemorragias, mutilaciones, cegueras, aberraciones sexuales, etc.

Los actos eroticos abarcan desde la reproduccion de escenas picarescas
hasta los hechos del mas desenfrenado libertinaje, tal como pueden verse en los
huacos publicados por Posnansky en su trabajo sobre la ceramica erética mochica
y en el Diccionario de Medicina Peruana de Valdizan, donde aparecen actos de
etero-masturbacion, inversion sexual, etc.

Numerosos vasos reproducen la figura de un tomador de coca, con la mejilla
hinchada por el "acullico” de hojas de coca.

Entre los ejemplares que reproducen un estado patolo-



218 R. Pardal: Medicina Aborigen

gico, podemos recordar huacos que representan la paralisis facial periférica con
todos sus caracteres. El diagnéstico puede hacerse de ellos con facilidad.

Hay huacos que
representan el acto de parto, en
los cuales se muestra una mujer
afanandose por extraer al nifio
(Bazzocchi). EI mismo autor se
ocupa de huacos que
representan jorobados.
También los hay con
mutilaciones, la amputacion de
un brazo o de varios miembros,
en cuyos mufiones se percibe el
- dibujo de una sutura sagital
. (Palma).

Hrdlicka cita un huaco
gue vi6é en Trujillo en posesion
del Dr. Valdez Loépez, con la
representacion de un pie
amputado el cual lleva una
. especie de prétesis ortopédica,
' consistente en un cilindro de

madera, con una cavidad donde
. encaja el mufion de
amputacion. Roy L. Moodie cita
un ejemplar semejante.

FIG. 33 - Vaso peruano que representa el labio leporino

(Escomel). Escomel ha estudiado un

vaso que representa la
malformacion congénita, conocida en medicina con el nombre de



La patologia y la ceramica 219

labio leporino. En dicho vaso - dice Escomel - la escotadura del labio comienza por
debajo de la nariz, lado izquierdo, con una incisidbn completamente nitida. La
rasgadura se separa en forma de V invertida, dejando apreciar en el fondo, un

incisivo intacto. En el huaco original,
la parte mas abierta de la V tiene una
extension de 2 Y centimetros. De
cada comisura al vértice de cada
colgajo labial hay 3 cms. para el
derechoy 2 cms. para el izquierdo.

El Dr. Juan B. Lastres, en su
Introduccién al curso de Semiologia
en la Facultad de Medicina de Lima
en 1935, presentd dos vasos de
ceramica mochica representando
médicos indios en actitud de
examinar enfermos. En uno de ellos,
el médico, que segun Lastres por su
indumentaria, parece pertenecer a la
nobleza incaica, tiene a sus pies al
paciente 'y le inspecciona el
abdomen.

En el otro, el médico examina
a un nifio, a quien le palpa el vientre
con ambas manos.

Lastres se ha ocupado
también del examen de huacos que
representan el edema de la cara y la

FIG. 34 - Pie amputado y pilon para prétesis.

(coleccion V. Lopez)

infiltracién palpebral caracteristica de las afecciones renales hidropigenas, y de
otros que reproducen la facies gerodérmica.



220 R. Pardal: Medicina Aborigen

Fic. 35 — Terracota que reproduce
la verruga peruana (Moodie)

El mismo autor ha observado dos huacos
con figuracién de la acromegalia y otros con
enfermedad de Basedow.

Ademas, en un interesante ejemplar de
ceramica mochica, encontré la reproduccién de
un pié-bot paralitico, del cual efectué un estudio
exhaustivo.

La llamada verruga del Peru, o enfermedad
de Carrién, ha sido representada a menudo por
los alfareros indios, habiéndose publicado
ejemplares interesantes por Mazzini, Weiss, von
Hollander y otros.

En el ex Museo "Victor Larco Herrera" de
Lima, se exhibe una completa coleccién de
huacos representando ciegos, tuertos y enfermos
con diversos tipos de estrabismo y paralisis de la
musculatura ocular.

Roy L. Moodie ha publicado en Chicago un
ejemplar donde estan reproducidos dos indios con

las plantas de los pies llenas de orificios producidos por los parasitos conocidos con

el nombre de Niguas.

El mismo autor se ha ocupado de un vaso cuya figura lleva en la raiz de la
nariz una tumefaccion circunscripta, que le ha parecido analoga a la enfermedad
conocida con el nombre de Gondou.

A parte de estos vasos cuya sola presentacion habla con toda elocuencia del
estado que representan, se encuentra una serie de huacos cuya interpretacién por
los arquedlogos y médicos dedicados a este género de estudios, ha dado lu-



La patologia y la ceramica 221

gar a interesantes problemas y motivos de discusion cuyo resumen nos parece

interesante considerar.

Uno de ellos es el problema interpretativo de los huacos antropomorfos con

mutilaciones intencionales o patoldgicas.

El problema de los huacos antropomorfos con mutilaciones

Entre los estados
patolégicos representados en la
ceramica, hay uno que nos ocupara
con cierta detencién por su doble
interés médico y arqueoldgico. Nos
referimos a un tipo de huacos que
reproducen mutilaciones de los
labios y la nariz, acompafados de
mutilaciones de los miembros. El
asunto ha apasionado a los
estudiosos de esta clase de temas,
desde fines del siglo pasado y ha
suscitado numerosas
controversias, hasta llegar al
diagnéstico actual.

Su estudio  sistematico
comienza en 1895, cuando Samuel
Mathewson Scott llevo del Peru a
EE. UU. una coleccién de huacos
del valle de Chira, en algunos de los
cuales estaban representadas las
mutilaciones que nos ocupan

FI1G.36 — Escena de parto, coleccién Sutorius
(Mazzini)



222 R. Pardal: Medicina Aborigen

Efectué un estudio sobre los mismos en un articulo titulado The Huacos of Chira
Valley publicado en Enero de 1896 en el "American Anthropologist".

El Dr. Albert S. Ashmead, de Nueva York, en 1895 llevé el asunto a la

FiG. 37 — Examen de un nifio por médico indio, en

un vaso (J. B. Lastres).

Sociedad Antropoldgica de Berlin,
donde, con tal motivo, al revisar el
director Dr. Bastian las
colecciones del Museo Real,
encontr6 otros dos huacos
antropomorfos mutilados, de tipo
semejante. Virchow, que examiné
los vasos de la coleccion
berlinesa, emiti6 la opinién de que
en un caso posiblemente se habia
representado la lepra y en el otro,
una enfermedad parasitaria que
por su aspecto exterior era muy
semejante a la sarna.

En 1897, Ashmead
presenta al Congreso
Internacional de la Lepra, reunido
en la misma ciudad, un trabajo
sobre las enfermedades
representadas en dicho huaco. En
él opinaba, que si bien parecia
tratarse de una representacion de
la lepra, también podia admitirse
gue pudiera tratarse de sifilis.
Durante la discusion de dicha

comunicacioén, Virchow se inclind a creer, pero con reservas, que se tratase de lepra,
recordando que no habia podido observar lesiones sifiliticas en los huesos de
aborigenes americanos de la época precolombiana.



La patologia y la ceramica 223

En la misma discusion el Dr. Polakovsky, hace notar que en la literatura
hispano-americana no se encuentran indicios de la existencia de la lepra
precolombiana, por lo cual se adhiere a la opinion del Dr. Carrasquilla, de Bogota,
gue en un trabajo anterior, atribuy6 las mutilaciones representadas en los huacos,
a castigos impuestos a los criminales, tratandose por consiguiente de mutilaciones
punitivas.

En el Congreso de la Lepra, el problema quedé sin solucién.

Lo interesante del tema hizo que se lo inscribiera en la orden del dia de la
Sociedad Antropoldgica de Berlin, donde se ocuparon del asunto, americanistas
distinguidos como Virchow, von den Steinen, Polakovsky, Jiménez de la Espada,
Midendorff, Sttibel, que emitieron opiniones distintas. Unos, como Steinen y Stibel,
creen que se ha querido representar una enfermedad en dichos huacos; y otros
como Bastian y Midendorff, que se trata de castigos aplicados a criminales.

Steinen presenta ademas otros siete huacos peruanos adquiridos por el
Museo de Berlin, que igualmente representan mutilaciones en la nariz y algunos,
también mutilacion del labio y miembros inferiores.

En dichas discusiones se plante6 en forma concreta y de manera categorica
el diagnostico que hoy se hace de las lesiones por don Marcos Jiménez de la
Espada, a quien acompafian en sus opiniones, Richter y Hollander.

Jiménez de la Espada opinaba que los vasos representan una enfermedad
especial de ciertas regiones del Peru, denominada Uta. Acerca de su existencia en
la antigledad, apoyaba su tesis, entre otras consideraciones, en lo consignhado en
la relacion de Barrailler, sobre un viaje al Pangoa y Andamarca, en un pasaje de
Santillan y en la etimologia de la palabra Uta.

Hollander sostuvo la misma opinién, en los siguientes términos: "Todos los
procesos destructivos localizados como



224 R. Pardal: Medicina Aborigen

FIG. 38 — Representacion de la Uta (Max
Schmidt).

el Noma, el lupus, la sifilis, la lepra,
pueden ocasionalmente dar lugar a
tales destrucciones, pero estas
enfermedades pueden hacer esa
forma soélo excepcionalmente. Es
presumible que cuando @ se
encuentran estas representaciones
tan semejantes con tal frecuencia y
concordancia, debe haberse
tomado, naturalmente como
modelo, wuna forma morbosa
frecuente y por todos conocida,
como era la Uta".

Polakovsky resumiendo su
modo de pensar opina que, en aquel
estado de los estudios, era ya
posible clasificar dichos ejemplares
de alfareria peruana en tres grupos,
segun el caracter de la nariz: 1° los
huacos con mutilaciones de la nariz,
debidas indudablemente a una
causa patoldgica, 2° huacos en los
gue se duda si se trata de una
enfermedad o de una intervencion
quiradrgica y 3° aquellos que

representan la nariz destruida artificialmente como la de los iscaisingas.

Al clausurar el debate en la Sociedad Antropoldgica de Berlin, Virchow,
traducia aun su indecision, con las siguientes palabras: "Hay que renunciar
provisoriamente a considerar el caracter de las mutilaciones peruanas. Hasta la
fecha solo sabemos que son de origen patologico, pudiendo admitir que era lepra.
Pero hay que investigar si alguna otra enfermedad, como por ejemplo, la llaga

mencionada por



LAMINA V — Vasos peruanos de los valles del Norte, que representan estados patolégicos: pardlisis

facial periférica, ceguera, enfermo de uta y brazo amputado



LAMINA VI — Cultivo de la coca en los valles orientales del altiplano de Bolivia (Foto Dr. L. Parodi)



La patologia y la ceramica 225

Jiménez de la Espada, no ha sido la determinante de esas mutilaciones. Siento no
saber nada mas sobre esta enfermedad de las regiones montafiosas. Seria de gran
interés escudrifiar la naturaleza y extension de dicha llaga”.

Poco tiempo después, Ashmead se plegé también a la idea de que la
enfermedad presentada en la ceramica era la Uta, y en uno de sus articulos
publicados en 1900, emite la interesante opinion de que tal enfermedad debid haber
sido tratada quirdrgicamente para, limitar su avance, lo que explicaria la existencia
de las mutilaciones en seccidn neta de los miembros inferiores.

Poco después de ser tratado el
punto en Berlin, el Dr. Lehmann-
Nitsche, en la Argentina, llevando la
cuestion de la lepra precolombiana al
Congreso Latino-americano, que se
realizd en Buenos Aires en el afio 1898,
presento algunos vasos del Museo de
La Plata, que ofrecian iguales
mutilaciones, publicando luego, en la
Revista de dicho Museo, un notable
articulo que sintetiza lo que hasta
entonces se conocia sobre el asunto.

En el trabajo de Lehmann-
Nitsche se hace constar que al
presentar la serie de vasos del Museo
de La Plata a la Seccion Medicina de
dicho Congreso, el Prof. Sommer, en
un juicio atinado dice que le extrafia
gue los europeos que trataron el
asunto, no hubieran descartado
estrictamente la lepra, porque ésta:
"deforma la nariz, pero no la mu-

FIG. 39 — Mutilacién punitiva.



226 R. Pardal: Medicina Aborigen

tila", ademas ulcera las extremidades en ciertas porciones, pero no mutila un pie
entero, como Ashmead precisa al principio de sus investigaciones, presentando
piezas de alfareria que representaban miembros mutilados.

Lehmann-Nitsche en su trabajo hace una serie de criticas a Jiménez de la
Espada, que a nuestro modo de ver son inmotivadas. Asi le objeta injustamente la
insuficiencia que segun él tiene la descripcion de Barrailler. Leyendo dicha
descripcion, puede comprobarse que el caso de Uta que describe, mencionando las
mutilaciones de los labios y de la nariz hasta llegar al paladar, es superponible a las
descripciones modernas - de Escomel por ejemplo - sobre la Leishmaniosis y
Blastomicosis.

En la actualidad, habiendo transcurrido un tercio de siglo desde el tiempo en
gue Lehmann-Nitsche trat6 el tema en la Argentina, puede hacerse una justicia.

En la discusién que en Berlin tuvo lugar, en la Sociedad Antropoldgica,
Jiménez de la Espada sostuvo con razon que se trataba de Uta y llaga del Perd. No
hay en sus opiniones mas que el defecto de prejuzgar sobre la etiologia de dicha
enfermedad, cuando dice - de acuerdo con los conocimientos de la época, que
consistia en una "especie de tuberculosis".

Hoy sabemos que no se trataba de tuberculosis sino de leishmaniosis y
blastomicosis, como lo han demostrado en una serie de trabajos publicados desde
1913 a 1922, los médicos peruanos Palma, Ribeiro, Escomel, Monge, Tello y otros.

Para algunos estudiosos del Peru, desde mucho antes de esa época, existia
una identidad entre la Uta y la Espundia, y las mutilaciones de tipo patolégico de la
ceramica, y ya desde sus primeros trabajos habian comparado los vasos antiguos
con las fotografias de enfermos,

El Dr. Palma en su comunicacion al XVII Congreso Internacional de Historia
Americana 1908 celebrado en EE.



La patologia y la ceramica 227

U U., titulada Huacos Antropomorfos Mutilados asi como en su tesis de Medicina,
se ocupa del tema, aportando datos y documentacion grafica de interés. Dice Palma
gue la ceramica Chimu especialmente ofrece figuras que representan mutilaciones
y lesiones, concluyendo que las lesiones de tipo destructivo, corresponden a la Uta.
Es interesante hacer constar que en Europa, por la misma época, aln se estaba

lejos del asunto.

En 1909, Capitan presentaba
a la Academia de Medicina de
Paris, cuatro piezas de ceramica
peruana con representaciones
patolégicas. Una representaba un
tuerto con vaciamiento del ojo, y
otra un ciego. Las otras dos
reproducian el estado que
estudiamos. Uno de ellos
presentaba la nariz cortada
oblicuamente, y los miembros
inferiores amputados. El cuarto,
muy interesante, presentaba el
labio superior con una abundante
pérdida de substancia, que dejaba
al descubierto los dientes del
maxilar" superior, la nariz amputada
y sobre el lado derecho del cuello,
un abultamiento irregular de forma
ovalada, que recordaba una
infiltracién ganglionar.

Dicho vaso fue estudiado con
interés por los profesores Landouzy
y Fournier. Fournier llega al
diagnéstico de lu-

FIG. 40 - Mutilacion punitiva.



228 R. Pardal: Medicina Aborigen

pus, opinando que se trataba de la forma clasica del lupus de Saint Louis; Landouzy
se inclina a pensar en la lepra. Bazzocchi hace constar en su "Vecchio Peru", que
hoy el acuerdo es unanime y pueden diferenciarse dos tipos distintos de lesiones.
"Examinando - dice Bazzocchi - los no pocos huacos en los cuales estan
representadas las mutilaciones de la cara, en algunos se encuentran lesiones de la
cara con seccion neta, y en otros verdaderas lesiones destructivas. Los primeros
tienden a representar mutilaciones punitivas, los otros enfermedades que debian
manifestarse con cierta frecuencia en esa forma determinada”.

Ocupandose de la existencia de mutilaciones por castigo. Palma reproduce
una nota de Pedro Gutiérrez de Santa Clara, que dice: "Eviravan y cortaban las
narices y los labios de los indios que servian en los templos de las Virgenes del Sol,
y los mataban cruelmente si alguno de ellos tenia conversaciones deshonestas con
ellas". Recuerda también que otros historiografos y cronistas mencionan que los
Incas, al efectuar dichas mutilaciones punitivas, curaban las heridas de las victimas
con balsamos que dejaban cicatrices netas, como se ve en los vasos.

Palma acompafia, como prueba de la mutilacion por castigo, la figura de un
huaco en el cual se ve a un guerrero en actitud amenazante, situado frente a un
hombre amarrado, que pierde un chorro de sangre de la nariz cortada.

Ashmead que en 1900 habia modificado su opinion, pensando que en cierto
numero de casos las mutilaciones representarian amputaciones quirdrgicas para
detener el avance de la Uta, influenciado por lecturas o por otras sugestiones,
traduce las dudas que naturalmente nos atacan a todos, frente a un asunto sobre el
cual no hay mas datos que la presencia de los vasos, y ho podemos mas que hacer
deducciones. Asi en 1910 publico un nuevo trabajo en el "American Journal of
Dermatology", diciendo que en tales casos puede



La patologia y la ceramica 229

hacerse el diagnéstico de Utosifilis, pensando que se trata de una modalidad de
sifilis hereditaria, atenuada.

En su libro sobre la antigiedad de la sifilis en el Peru, Tello piensa que en
muchos casos estas mutilaciones representan la sifilis, y con tal objeto, coloca en
parangdn, muy sugestivamente, laminas con reproduccién de tales huacos y
laminas de sifilis con destruccion nasal y corrosion de los labios.

En 1912 Lizardo R. Vélez Ldpez se inclina por la tesis de la representacion
de mutilados por castigo. En apoyo de su tesis, la descripcion y los grabados de
huacos en que se prepara o realiza la mutilacion, es bella y muy sugerente.

Asi menciona un vaso existente en el British Museum, donde se ve a un indio
que termina de cortar las narices a dos prisioneros, los cuales presentan
hemorragias.

Ademas para comprobar los castigos crueles, reproduce vasos en los que se
ve a un indio amarrado, con la cara mutilada, las piernas cortadas, a quien un pajaro
le esta comiendo los testiculos, y a otro, también amarrado, al que un tigre le esta
desgarrando la cara, deduciendo de esto, que en ciertos casos se abandonaba a
las fieras a los delincuentes.

Segun Vélez Lépez, ciertas partes de los vasos que se han interpretado como
vendajes, representan aparatos de protesis construidos con troncos de madera.
Acerca de esto aporta el estudio de una momia, que representa una desarticulacion
del pie y cuyos huesos estaban aplicados por su extremidad inferior en un pilén de
madera, que por su desgaste en la parte inferior, probaba que habia sido empleado
para caminatr.

Palma en su trabajo de 1912 reconoce que muy a menudo los ejemplares
representan mutilaciones punitivas.

Por lo que hemos visto en vasos originales o en fotografias creemos que el
mayor niumero de huacos representan mutila-



230 R. Pardal: Medicina Aborigen

ciones artificiales, pero existen otros, aunque en menor nimero, que representan
estados patolégicos.

De lo que antecede se deduce que respecto a los huacos antropomorfos
mutilados, hay que hacer dos grandes divisiones.

Unos representan mutilaciones de la nariz y de los labios, y en ocasiones de
los miembros, cuyo corte neto y limpio s6lo puede obtenerse por medios quirlrgicos.
La representacion en la ceramica de los preparativos para la mutilacién y el acto
mismo, asi como su mencion en las cronicas, confirman que constituyen la mayoria.

El otro grupo menos numeroso, estaria constituido por uno o varios estados
patoldgicos, cuyo cuadro clinico, por su relativa frecuencia, debié impresionar al
ceramista, que por ello los reprodujo en sus obras.

Esta enfermedad o estados patolégicos, comprenden para su estudio, varios
topicos:

1° la mencion o descripcion de los mismos en las Crénicas y relatos de los
primeros tiempos de la Conquista,

2° el nombre o los nombres indigenas aplicados a dichos estados en tiempos
remotos y en el pasado préximo,

3° su diagnéstico y clasificacién de acuerdo con las investigaciones
modernas.

Mencion de la enfermedad en las cronicas y relatos del comienzo de la
conquista

Pedro Pizarro escribia en 1571: "Estos Andes son unas montafias muy
espesas, altas, arboleadas, todo el afio llueve en ellas, poco o mucho en estos
Andes". "Los que entran en los Andes, les da un mal de las narices a manera de
mal de Santo Antdn, que no tiene cura".

Fray Rodrigo de Loayza en un "Memorial" fechado en Madrid el 5 de Mayo
de 1586 escribia: "Los trabajos de los



La patologia y la ceramica 231

indios que entran al beneficio de la coca son también muy grandes y de ordinario
cobran una enfermedad que llaman Andeongo, que es como la del monte, que les
da en las narices y se las comen y crian en ellos gusanos".

El Licenciado Santillan dice que: "En el beneficio de la coca han muerto
infinitos (indios) de la diferencia de temple y otros de un mal que les da que le dicen
mal de los Andes que es como el cancer".

En un memorial escrito por Fray Bartolomé de Vega al Real Consejo de Indias
del Perd, se lee: "Entre lo mucho que padecen los indios por el cultivo de la coca
gue es tierra muy caliente y muy enferma y adonde se mueren muchos indios en el
beneficio de ella, y los que no se mueren se les comen las narices de cancer, del
cual da buen testimonio el hospital de Cuzco, adonde diariamente hay doscientos
indios con las narices comidas, también les nacen a los indios que benefician esta
coca, unas paperas debajo de la barba, tan grandes como cidras, que es gran
compasion de vellos".

El Padre Fray Reginaldo Lizarraga, en su Descripcion de las Indias dice,
refiriéndose a los Andes del Cuzco: "La tierra es muy contraria a la salud de los
pobres indios y aun a la de los espafioles, sino que a nosotros no nos da la
enfermedad de las narices como a los indios". "Es comun en todas estas tierras a
la par de su fertilidad y humedades, la lepra y el quedarse sin narices sino se vive
con precaucion”.

La palabrauta

Es, desde luego, de origen Kichua, lo cual constituiria para algunos una
prueba de antigiiedad. En realidad, parece tratarse de un vocablo moderno.

Refiriendose al nombre uta, Tello hace las consideraciones siguientes, que
no hacemos mas que reproducir, por no ser materia de nuestro dominio.

Es extrafio que no se encuentre catalogada la palabra



232 R. Pardal: Medicina Aborigen

Uta como enfermedad, en los vocabularios antiguos Kichua y Aymara, habiéndose
incluido en ellas los nombres de otras muchas enfermedades. La palabra Uta parece
ser de creacidon moderna. En el Hakearo, antiquisima lengua de los Yauyos, se
encuentra el vocablo Huta o Tuta, pero con el significado roer, corroer, nacido
probablemente de la primitiva raiz Ut o Tut que ha originado muchos vocablos
kichua y aymara, como: Ttu-ta, polilla, carcoma; Ttu-ru, corrosivo en Aymara; Ut-us-
cu-ru, larvas que roen el choclo; Ut-as-ca, carcomido; Ut-i-sa-lia, yerba cuyo jugo es
corrosivo; Hut-uni, Corroer; Ut-a, enfermedad.

Esta palabra Uta, en lo que respecta a las provincias de Huarochiri y Yauyos
y posiblemente en todo el Perd, es comunmente aplicada a toda ulceracion que
evoluciona con caracteres de cronicidad. Asi, indiferentemente, se designa con
dicho vocablo a las ulceraciones sifiliticas, a las tuberculosas, a las ulceras
fagedénicas y aun hasta las ulceraciones varicosas. Esta es la designacion vulgar,
general en todas las moradas de la Uta, no como enfermedad propia, especifica,
sino como simple sinbnimo de la palabra castellana "llaga", en la universal
aceptacion, pues puede aplicarse a toda Ulcera de cualquier naturaleza.

Debemos advertir que la insistencia de Tello en las Ultimas palabras, se
explica, teniendo en cuenta que el citado autor las escribe en su libro La antigtiedad
de la sifilis en el antiguo Peru, donde trata de demostrar que algunos de dichos
vasos, reproducen lesiones sifiliticas, hipétesis que desde 1912 no ha sido repetida
con empeiio.

El diagnostico moderno

Se ha recordado que la sifilis, el pian, Ulceras fagedénicas de diverso origen,
la lepra y la tuberculosis, pueden reproducir a veces estados cuyo aspecto plastico
se confunde "prima facie" con la figura de los vasos en estudio.



La patologia y la ceramica 233

Pero una enfermedad regional de existencia y frecuencia conocida que
produce dicho estado es la leishmaniosis americana. Otra afeccion parasitaria
regional, estudiada también en los Ultimos decenios y que pueden reproducir dichas
figuras es la blastomicosis.

El mejor conocimiento de ambas enfermedades y de sus parasitos
causantes, se ha conseguido en el siglo actual.

Los médicos peruanos, nacidos en un pais donde coinciden la presencia de
enfermos con los vasos antiguos, no vacilan en identificar la uta y la espundia de
los Huacos, con la Leishmaniosis y la Blastomicosis o con las simbiosis de
entrambas, como opina Escomel para algunos casos.

BIBLIOGRAFIA VII

ASHMEAD, ALBERT S. — Deformations on American (Incan) pottery not evidence of pre-
columbian leprosy. "The S. Louis Medical and Surgical Journ.”, t. LXXX, abril de
1901, N° 4, pp. 177-192.

del mismo. — Was leprosy pre-columbian in América? "V. G. B.", 1898, pp. 488-494.

del mismo. Pre-columbian lupus (Uta), and its surgical treatmenl by amputation of nose and
upper lip, as represented on the Huacos pottery of Peru. "The S. Louis Medical
Journ.”, Noviembre de 1900, p. 14.

del mismo. —- The question of pre-colombian leprosy: photographs of three pre-columbian
skulls, and some Huacos pottery. "Mitt. und Verh. der internationalen
wissenschaftlichen Lepra - Conferenz, t. I., pp. 71-75; Berlin 1897.

BARTELS, M. — Die Ausfiihrung der geradlinigen prakolumbischen Trepanation. "Deutsch
Mediz. Wochenschr.", 1913.

EscoMEL, EDMUNDO. — La leishmaniose américaine et les leishmanioses en Amérique.
"Bull. de la S. de Pat. exotique”. t. XXII; Paris 1929.

LASTRES, J. B. — La semiologia en el Per(. "Revista do Medicina"; Rosario de Santa Fe,
setiembre de 1935.



234 R. Pardal: Medicina Aborigen

del mismo. — Investigacion historica del pasado nervioso peruano (tesis); Lima 1935.
LEHMANN-NITSCHE, R. — Lepra precolombiana. "R. M. LP.", t. IX, 1899, pp. 337-370.
del mismo. — Patologia en la alfareria peruana. "R. M. LP.", t. XI, 1904, pp. 26-36.

LOAYZA, FRAY A. — Memorial de las cosas del Per( tocante a los indios "Coleccion de
documentos inéditos para la historia de Espafa”, por el marqués de la Fuente Santa
del Valle, t. XCLV, 1889, p. 593.

MAZzINI, GIUSEPPE. — 1931. Véase Bibl. V.
del mismo. — La ceramiche del Per( precolombiano; Florencia 1934,
PALMA, R. (H.). — 1908. Véase Bibl. V.

del mismo. — Huacos antropomorfos mutilados del Perd. "C. I. A."; Londres 1912, pp. 276-
279.

PizARRO, PEDRO. — Relaciones del descubrimiento y Conquista de los Reynos del Peru
(Arequipa 1571). "Coleccion de documentos inéditos para la historia de Espafa”, t.

V, 1842, p. 232.
PoLAKOWSKY. — Pracolumbische Lepra. "V. B. G.", 1898, pp. 486-488.
RICHTER, DR. — Zur Erklarung der altperuasischen Vasen, welche verstummelte

menschliche Figuren darstellen. "V. B. G.", t. XXXII, 1900, pp. 234-237.

SANCHEZ, FRAY R. —- Notas de viaje desde Tabatinga hasta el Gran Para. "B. G. L.", t. Il,
Nos. 4-6, pp. 121-144; Lima 1892.

SANTILLAN, FRAY DE. — Relacion del origen, descendencia politica y gobierno de los incas,
en "Tres relaciones de antigliedades peruanas”, por Jiménez de la Espada; Madrid
1879, p. 11.

TAMAYO, MANUEL O. — La Uta del Per (tesis); Lima 1908.
TELLO, JuLIO. — 1909. Véase Bibl. V.

UHLE, MAX. — Die deformierten Képfe von peruanischen Mumien und die Uta-Krankeit.
"V.B. G.", t. XXXIII, 1901, pp. 404-409.

VELEZ, LOPEZ, L. — Les mutilations figurées sur les vases anthropomorphes de I'ancien
Pérou. "C. I. A."; Londres 1912, pp. 267-275.



https://www.google.com/search?sca_esv=0f2c6b33d9f16091&sxsrf=AE3TifOte3f_vp1qZOfmJbY5QioSjIzKFQ:1765119435116&q=Zur+Erkl%C3%A4rung+der+altpersischen+Vasen,+welche+verst%C3%BCmmelte+menschliche+Figuren+darstellen&spell=1&sa=X&ved=2ahUKEwiPhKqn3quRAxW0pZUCHeXkDt4QkeECKAB6BAgNEAE
https://www.google.com/search?sca_esv=0f2c6b33d9f16091&sxsrf=AE3TifOte3f_vp1qZOfmJbY5QioSjIzKFQ:1765119435116&q=Zur+Erkl%C3%A4rung+der+altpersischen+Vasen,+welche+verst%C3%BCmmelte+menschliche+Figuren+darstellen&spell=1&sa=X&ved=2ahUKEwiPhKqn3quRAxW0pZUCHeXkDt4QkeECKAB6BAgNEAE

CAPITULO VI
MEDICINA DE LOS AZTECAS

La medicina de los indios del antiguo México presenta al estudio dos formas;
una desarrollada en los pueblos pequefios, aldeas, etc., y otra con modalidad méas
elevada, en las ciudades y capitales donde se hizo sentir la influencia de la
organizacion feudo-estatal. En los pueblos y en las localidades muy apartadas,
presentaba el aspecto comun al resto de América, con un tipo de medicina primitiva,
ejercida por el médico hechicero a base de practicas magicas, cirugia de urgencia
0 pequefa cirugia y una terapéutica empirica.

En los centros donde existia una organizacion sacerdotal, las funciones de
médico y las de sacerdote estuvieron claramente separadas. En ellas la medicina
presenta al estudio elementos nuevos, si se la compara con la de los demas indios
de Ameérica, representandos por modificaciones de concepto y de forma, respecto
a los siguientes puntos:

1 la esencia de la enfermedad,

2 la funcién del médico,

3 eltipo de conocimiento y forma de experiencia,

4 la aparicion de servicios médicos de beneficio colectivo,
5

la conservacion de conocimientos por registro grafico, jeroglifico o
pictérico.

Con respecto a la esencia de la enfermedad, puede observarse que la idea
de su produccién por conjuro, hechizo o embrujamiento por un genio maligno, es
acompafada y substituida, en algunos lugares, por un concepto de causa divina,
origindndose asi una medicina teurgica. La organi-



236 R. Pardal: Medicina Aborigen

zacion sacerdotal habia elaborado entre los Aztecas una teologia y una teogonia.

En la mayoria de los pueblos Americanos con organizacion tribal, sélo hay
espiritus o genios; en los pueblos con organizacion feudo estatal, hay dioses y
teogonias: es evidente que en México hubo una teogonia y una medicina teurgica.

Otro elemento nuevo que encontramos en la medicina Azteca, consiste en la
idea de una influencia astrolégica como determinante de la aparicién y difusién de
enfermedades.

Medicina telurgica

Tanto los Aztecas como los Maya poseian dioses mayores y menores con
influencia en la medicina, la produccion o curacion de enfermedades y la eficacia de
los medicamentos.

La diosa Tzapotlatenam, originaria de Tzapotlan a quien se tenia por
descubridora del Oxitl (resina sagrada), presidia la medicina en general.
Anualmente se le ofrecian ceremonias rituales acompafiadas de sacrificios
humanos para alejar las enfermedades.

El dios Xipe procedente también de Tzapotlan, produciria, por su caracter
vengativo, varias enfermedades como la sarna, flemones y afecciones de los ojos.
Anualmente se le ofrecian ceremonias y sacrificios crueles en las personas de los
ladrones de joyas, pues era también el dios de los plateros. La fiesta de Xipe,
llamada Tlacaxipehualitztli tenia lugar el dia primero del segundo mes del afio.

Una trinidad, constituida por los dioses Xchel, Citbolontun y Zamna,
representaba entre los Maya la medicina. Estos dioses habian descubierto las
virtudes de las plantas medicinales, y fundaron la profesion de los hechiceros y
herbolarios llamados Hemene. La fiesta de Zamna como



Medicina mexicana 237

creador de la medicina, se efectuaba con asistencia de una cantidad de médicos
hechiceros el dia ocho del mes Zip de los maya.

Entre los aztecas, Quetzalcoatl era el dios de los catarros y del reumatismo.
También era el dios a quien se rogaba en caso de esterilidad femenina. Su culto
principal se llevaba a cabo en Cholula, que era por esto, algo asi como una ciudad
sagrada.

Tetzcatlipoca era el dios que castigaba a los viciosos, con enfermedades. Su
culto tenia lugar principalmente en Tetzcoco. El dios de los nifios enfermos era
Tlaltecuin. Para impetrar sus favores, los nifios acudian al templo, donde efectuaban
danzas y entonaban canticos rituales, al terminar los cuales los sacerdotes ofrecian
el agua sagrada llamada Tlilotl en vasos ornamentados con modelos especiales.

La diosa Xochiquetzal protegia a las embarazadas y con los nombres de
Matlcueye y de Macuilxochilquezali protegia al puerperio, y era invocada por las
obstétricas al bafar al recién nacido.

Segun consigna Fray Bernardino de Sahagun, la diosa de la tierra Centeotl
era la diosa de la medicina y de las yerbas medicinales. "Adorabanla los médicos y
los cirujanos y los sangradores y también las parteras y las que dan yerbas para
abortar". Centeotl, era también la diosa tutelar de los Temazcalli.

Habia ademéas una cantidad de deidades menores o genios benéficos o
maléficos para las diversas enfermedades del estbmago, de la piel, etc. Asi, Amimitl
ocasionaba y curaba las enfermedades del estbmago. Xoalteuctli regia el suefio y
sus perturbaciones, Xolotl originaba las monstruosidades y las malformaciones del
cuerpo, produciendo ademas, los embarazos y partos gemelares.

Las observaciones astronémicas y la confeccion de calendarios
condicionaron la existencia de una astrologia médica.



238 R. Pardal: Medicina Aborigen

La astrologia impregno el prondstico, el diagndstico y la conducia terapéutica
y quirdrgica entre los Aztecas.

El Padre Serna trae en su obra una "Rueda y Demostracion de los veinte dias
de los meses", diciendo: "Todos los dias tenian sus particulares observaciones
buenas o malas, que las observaban los médicos y adivinos para responder a las
consultas, que les hacian o en los nacimientos de las criaturas o enfermedades".

El tratamiento y la virtud terapéutica de los medicamentos o medios fisicos
empleados, no tenian todo el valor en su composicion y propiedades, sino estaban
en concordancia con el signo correspondiente al dia de su aplicacion. Ademas
admitian una correspondencia particular del dia con cada parte del cuerpo. Se ha
conservado la lista de relaciones entre los dias del mes Mexicano y la region del
cuerpo que estaba bajo su signo, cuya copia damos a continuacion:

Correspondia el dia Cipactil al higado, Checatl a la respiracion, Calli al ojo
derecho, Cuetzpallin a la region glutea, Coatl a los 6rganos sexuales, Miquiztli a la
cabeza, Mazatl a la pierna derecha, Tochtli a la oreja izquierda, Atl al cabello,
Itzcuintli a las narices, Ozomatli al brazo izquierdo, Malinalli al intestino, Acatl al
estbmago, Ocelotl a la pierna izquierda, Cuauhtli al brazo derecho, Cozcocuauhtli al
oido derecho, Ollintonatiuh a la lengua, Tecpatl a los dientes, Quiahuitl al ojo
izquierdo, Xochitl a las mamas.

En los ultimos dias del afio se abstenian de practicas quirargicas y de
efectuar sangrias.

Ensefianzay ejercicio de la medicina
La instruccidon general se practicaba en escuelas anexas a los templos.

La practica de la medicina, llamada Ticiotl, como el



Medicina mexicana 239

trabajo de escultura, de adornos de plumas, de mosaicos, entraba en los oficios que
se llamaban hereditarios, en los que los conocimientos se transmitian oralmente y
con el acompafiamiento del estudiante en la practica. De este modo el padre u otro
pariente actuaba de maestro, y lo denominaban con la expresion de
Tlamatiliztemachtiani.

Segun Clavigero, "instruian a sus hijos en el caracter y en la variedad de las
dolencias a que esta sometido el cuerpo humano, y en el conocimiento que la
Providencia Divina ha creado para su remedio, y cuyas virtudes han sido
experimentadas por sus mayores. Ensefidbanle el modo de distinguir los diferentes
grados de la misma enfermedad, de preparar las medicinas y aplicarlas".

Mientras el padre vivia, o era valido fisica 0 mentalmente, el hijo por lo comun
no ejercia, limitandose a funciones de ayudante.

Dentro del gremio médico existian subdivisiones por razones de
especializacion. El que ejercia la medicina clinica, era llamado Tlama - Tepati - Ticitl,
y curaba con drogas, aplicaciones externas y medios fisicos.

El practico de la cirugia y traumatologia, era el Toxoxotlaticitl. El flebotomo
con sus practicas anexas era Tezoc-Tezoani. La obstétrica, era la Tlamatquiti-Ticitl.
El herbolario con funciones semejantes a la del farmacéutico era el Papiani-
Panamacani. Estos a menudo emprendian largos viajes por valles y montafas,
atravesaban desiertos y llegaban hasta el mar para buscar remedios de los tres
reinos de la Naturaleza. En los mercados populares o Tianquiztli, tenian sus puestos
llamados Pacalli-Panamacoyan, tendiendo una manta en el suelo, sobre la cual
exponian sus medicamentos. Esta costumbre ha continuado hasta nuestros dias.

En los lugares del interior o apartados de los grandes poblados, y aun a veces
coexistiendo con los practicos men-



240 R. Pardal: Medicina Aborigen

cionados, el Ticitl tenia un caracter mas acentuado de hechicero, aproximandose
mas al tipo comun a los otros pueblos aborigenes, y en vez de adquirir
conocimientos por transmisién, los adquiria por revelaciéon misteriosa en ocasion de
algun accidente césmico o teldrico o con motivo del padecimiento de alguna grave
enfermedad.

Los cronistas que se ocuparon en aquel tiempo de "las idolatrias", como
Alarcon, Serna y otros, refieren el caso de varios ticitl quienes aseguraban que
"habian estado muertos" durante varios dias, y en tal ocasion habian adquirido sus
poderes y conocimientos. Por lo comun, tenian el tipo del médico hechicero
chupador y sobador.

El Padre Serna en 1656 los describia asi: "Consultado pues el médico, a la
primera visita, a la segunda trae piedrecillas en la boca o cauellos o huesos u otros
instrumentos, que parezcan de hechizo y le dice al enfermo: La verdad es que estas
hechizado, y el fulano con quien refiste, te hizo mal; y le chupan el estbmago o el
pecho y le refriegan piernas o brazos o cabeza".

El P. Alarcon, en el libro VI de su Tratado de las curas supersticiosas, dice
gue "los que llaman en la lengua ticitls quiere decir médico adivino”, y agrega que
"el nombre Ticitl, cominmente se usurpa por lo que en castellano suena médico,
pero entrando mas adentro, esta recibido entre los naturales en significacion de
sabio médico, adivino y hechicero, o tal vez que tiene pacto con el demonio: de aqui
es estar asentado entre los indios que es bastante uno desto, que se llama ticitl para
remedio de qualquier necesidad y trabajo por grande que sea, porque si se trata de
enfermedad, le atribuien el conocimiento de la medicina..." "Si la consulta es sobre
cosa perdida o hurtada, o por muger que se ausentd de su marido, o cosa semejante
aqui entra el don de la falsa profecia y el adivinar". .. "y el adivinanza se hace por
una de dos vias: o por sortilegio, o bebiendo



Medicina mexicana 241
para este fin el Peyote o el Ololiuhqui o el tabaco, o mandando que otro lo beba".

En los escritos de los religiosos de la época se relata como se hacia el
pronostico de las enfermedades, por lo que llamaban el "sortilegio de las manos" y
el "sortilegio del agua". También se refiere la practica de los conjuros por medio de
invocaciones verbales simbdlicas. Empleaban los conjuros para todos los actos de
la vida y de la practica médica.

El P. Alarcén transcribe en una serie de paginas de una extension mucho
mayor gque la de este capitulo, una enorme cantidad de conjuros que reproduce en
lengua nahuatl con la traduccién castellana.

Por lo comun en ellos el Ticitl se atribuye poderes de encantador, y denomina
a la enfermedad con colores ("la enfermedad amarilla", etc.), y utiliza alguna planta
medicinal a la cual llama "espiritu verde" “espiritu marrén”, segun su color,
empleando para reforzar el conjuro cierto ritual magico consistente en restregar
tabaco verde a quien denomina Picietl o Tenexietl, entre los dedos o sobre la parte
enferma, o introduciendo el zumo del mismo en las cavidades, como hacian en las
afecciones del oido, por el conducto auditivo externo.

El tabaco verde aparece en estos conjuros frecuentemente invocado diciendo
"ven en mi favor Piciete nueve veces golpeado, nueve veces estregado”, etc.

El P. Sernay el P. Alarcén refieren también los conjuros que empleaban al
hacer las sangrias, al aplicar ventosas escarificadas, etc., conjurando al vaso, a la
lanceta, y a la estopa que empleaban.

Para el tratamiento de las fracturas también se empleaban conjuros que los
citados autores transcriben.

Estos conjuros se han conservado, en gran parte porque cuando aprendieron
de los espafioles la escritura, algunos Ticitl permitian sacar copias. El P. Serna pudo
incautarse



242 R. Pardal: Medicina Aborigen

de una gran cantidad de cuadernos de copias, comprobando en diversos lugares la
repeticion de los mismos.

El doctor Nicolas Ledn refiere la existencia entre los indios llamados
Popolaca, del concepto de enfermedad por sustraccion del alma, y su cura por el
médico hechicero, seguida de succién, diciendo que para ellos, "un enfermo no es
mas que aquel que ha perdido una parte de su alma, que ellos imaginan ser algo
como el aire, y hay que devolvérsela buscando al animal o Tona que se la ha
llevado”. "Para este fin corre el brujo por los montes tras el cuadrapedo, ave, reptil
0 insecto que, en su concepto, es el alma del enfermo, y asi que lo capta lo trae a
éste y se lo entrega; en seguida golpea un objeto hueco y dando gritos, llama al
alma del paciente, operaciéon en que le hacen coro los deudos y sus amigos.
Complemento de esto son las succiones en la parte dolorida o en aquella en que se
supone reside el mal, extrayéndole aparentemente de ahi, cabellos, arenas,
piedras, monedas, espinas de maguey, alfileres, agujas y otras cosas mas".

Al igual que muchos pueblos americanos, empleaban ilusibgenos y
estupefacientes, que hacian ingerir al enfermo, al efectuar sus grandes curas o al
establecer el diagnéstico.

El mas ampliamente usado de estos, segun los relatos de Fray de Alarcon y
del Padre Serna, fue el Ololiuhqui mencionado también por Bernardino de Sahagun
y por Motolinia.

El Ololiuhqui era una bebida confeccionada con las semillas de una planta
llamada Coatlxoxouhqui, la cual ha sido identificada por unos como una Ipomoeay
por otros como una Datura. La tomaba el médico hechicero, o el enfermo y en
ocasiones una tercera persona.

Compartia la difusion del Ololiuhqui, el Peyotl.

Ademas empleaban ciertos hongos llamados "carne divina" o Teonanakatl
mezclados con miel, los cuales producian estados alucinatorios y trastornos de la
personalidad.



Medicina mexicana 243

Bernardino de Sahagun, al hablar de las "cosas de embriaguez" en las fiestas
de Teonanakatl, entre los aztecas, dice en su libro: "Comen un hongo negro que
llaman Nanakatl. Embriaga y produce alucinaciones de la vista y a veces hace
perder el sentido. Toman un jarabe, y cuando comienza su accién, empiezan a
bailar. Unos cantan, otros lloran, y otros se recluyen en un cuarto. Unos tienen
visiones como si fueran a morir; otro creen que animales salvajes los van a devorar;
muchos otros se creen guerreando, que son adulteros y quieren despedazarse la
cabeza, y después que han pasado los efectos del téxico, comentan entre ellos, las
diferentes alucinaciones que han sufrido".

Ocaranza menciona también la practica de absorber los polvos de la cebolleja
de Zozoyatic (Veratrum viride), por las fosas nasales, con lo cual provocaban
lagrimeos, estornudos y secrecién mas o menos abundante, pero el efecto principal
que buscaban con ella, era el de actuar sobre el psiquismo y el sistema nervioso del
enfermo mediante el alcaloide, llamado veratrina, el cual constituye el principal
componente de la cebolleja.

Con los mismos fines, daban a tomar al enfermo, una pocién preparada con
Xoxoucapatli (que quiere decir medicina de sabor agrio), con la cual determinaban
un estado psiquico particular, durante el cual el paciente daria las nociones mas
exactas sobre su mal y el sitio de su produccion.

En las ciudades populosas la organizacién de servicios para la colectividad
dio a la medicina cierta forma y unidad de conocimientos practicos que provocaron
el comentario de los Conquistadores.

Los cronistas hablan con admiracion de un principio de clasificacion
nosografica y de organizacion hospitalaria. Desgraciadamente, las descripciones
son fragmentarias.

Hernandez afirma que sabian distinguir diversas enfer-



244 R. Pardal: Medicina Aborigen

medades, determinar sus caracteres y sefialar hasta periodos evolutivos.

Habian establecido hospitales en sus

grandes ciudades como en

Tenochtitlan, en Tlaxcala, Texcoco, Cholula, que menciona Torquemada en su

Monarquia Indiana.

FIG. 41 — Buddleja americana

El Padre Motolinia en su
Historia de los Indios de Nueva
Espafia, hablando de los
hospitales y médicos
mexicanos, decia que "han
hecho los indios muchos
hospitales, a donde curan a los
enfermos y pobres. Tienen sus
médicos de los naturales,
experimentados, que saben
aplicar muchas yerbas vy
medicinas, que para ellos
basta; y hay algunos de ellos de
tanta experiencia, que muchas
enfermedades viejas y graves,
que han padecido los
espafoles sin hallar remedio,
estos indios los han sanado".

Para denominar las

enfermedades empleaban por lo comun, la forma descriptiva, fijando el nombre de
las nuevas enfermedades que observaban, con voces compuestas por radicales

gue las calificaban. Asi la enfermedad que en



Medicina mexicana 245

1545, determiné una gran epidemia, fue denominada por ellos Matlazahuatl,
compuesta por Matl: radical de Matlalin (verdoso), y de Azahuatl que significa
enfermedad contagiosa o epidémica, o peste que se difunde.

Pero los Aztecas, como el resto de los indios americanos, aparte del concepto
magico, sélo tenian en cuenta por lo comun, para el conocimiento de la enfermedad,
el criterio topografico o el del sintoma mas saliente, tomando el sintoma por la
enfermedad total.

Conocimientos de Botanica. Plantas medicinales

Mucho antes de que los senados de Padua y de Pisa crearan en 1543y 1546,
los Jardines Botanicos que se tuvieron por los primeros del mundo, ya los Aztecas
habian organizado los suyos.

Existian jardines botanicos en Tenochtitlan, en Chapultepec, Tetzcotzinco,
Itztlapalapan, Huaxtepec y otros lugares.

Bernal Diaz del Castillo, en su célebre Historia de la Conquista de Méjico,
habla en términos admirados del Jardin de Tenochtitlan, y de la coleccion de plantas
y de yerbas medicinales que contaba, con las cuales los médicos efectuaban
ensayos bajo la proteccion y por orden del soberano. Todos los enfermos podian
solicitar las plantas de estos jardines.

El Jardin de Tetzcotzinco era, al decir de Hernandez, notable en plantas
medicinales cultivadas, recordando haber visto alli el Hoitziloxitl (Myroxylon
balsamum Harms var. B. Pereirae), y el Xochiocotxotl (Liquidambar styraciflua L),
entre los mas notables.

Refiriéndose a las colecciones farmacoldgicas y su aplicacién, Antonio de
Solis, dice que: "tenian yerbas para todas las enfermedades y dolores, de cuyos
zumos y aplicaciones componian sus remedios y lograban admirables efectos, hijos
de la experiencia. Repartianse francamente de los



246 R. Pardal: Medicina Aborigen

jardines del Rey todas las yerbas salutiferas que recetaban los médicos o que
pedian los dolientes y solian preguntar si aprovechaban, hallando vanidad en sus
medicinas o0 persuadidos de que cumplian una obligacion de gobierno,
considerando asi de la salud de sus vasallos".

En el afan de aumentar
su repertorio de plantas utiles y
medicinales, los Aztecas
llegaron a establecer la
costumbre de imponer como
tributos a los pueblos que
sometian o conquistaban, el
envio de plantas para ser
cultivadas en los parajes reales.
Asi comenta Fray Diego Duran,
gue diariamente llegaban a
Tenochtitlan envios de plantas
gque los vasallos sometidos
plantaban en los Jardines
Reales. Del mismo modo,
consigha Mendieta que "en las
expediciones militares existia la
costumbre de incluir al Tlo cuilo
0 pintor, que dibujaba Ilas
plantas y animales observados.
A estas expediciones,
acompafaba también un cuerpo
gque prestaba servicios a
manera de ambulancia,
transportando los heridos al

lugar donde estaban los
FIG. 42 - Heterotheca inuloides cirujanos de socorro".




Medicina mexicana 247

Asi se explica que a la llegada de los conquistadores, los conocimientos
adquiridos durante mucho tiempo y transmitidos de generacién en generacion,
constituyeran un cuerpo de estudio con ensayos de clasificacion muy afortunados,
para el lugar y la época.

La observacion de las plantas con fines de utilidad, les habia llevado a
emplear nombres que eran toda una definicion sobre su forma y porte.

"Asi llamaban - dice el profesor Dominguez, siguiendo a Paso y Troncoso -
Quahuitl el arbol, Xihuitl la yerba, Quauquahzin el arbusto, y Mecatl las plantas
trepadoras y los juncos. Asi por ejemplo, la yerba copal, una labiada herbacea, era
llamada Copal Xihuitl, mientras el arbol del copal, era denominado Copal-Quahuitl".

Los americanistas mejicanos hablan de una nomenclatura Sistematica
Natural, algo analoga a la de Linneo. Del Paso y Troncoso ha descripto una
clasificacion completa llamada Nomenclatura Pictorica, en la cual el simbolo de
orden superior daba el nhombre genérico, mientras la adjuncion de otro simbolo
determinaba la especie, pudiendo asi transmitirse y generalizarse por medio de
dibujos.

Conocida una planta, las que tenian semejanza con ella eran definidas
agregando prefijos, sufijos y desinencias. Entre las desinencias, empleaban los
términos Tic, To o Ton, Tzin y Yo. Asi, por ejemplo, de Iztlcti (ponzofa), se deriva
Iztlacyo (planta de caracter ponzofioso).

Hemos dicho ya que las denominaciones, eran en su mayoria de caracter
descriptivo, e implicaban en cierto modo una definicion.

El término Patli (remedio) designaba las plantas medicinales; Quilitl, las
comestibles; X&chitl, las notables por sus flores; Xuchi Qualli, las interesantes por
sus frutos. Chichic (amargo) las de dicho sabor y Xocotla las de fruto acido.



248 R. Pardal: Medicina Aborigen

La naturaleza del terreno en que se desarrollaba o encontraba la planta, se
fijaba afiadiendo un radical a la denominacién. Asi, a las plantas acuéticas se
anteponia Atl (agua) su radical A, o el plural Atlan (las aguas). A las que crecian en
terrenos pedregosos, se anteponian los radicales Tetla (pedregal); Tetl (piedra) o
Te. A las que se desarrollan en riscos, anteponian Texcal, radical de Texcalli; a las
gue vivian en terrenos montafiosos anteponian Tepe, de Tepetl (monte).

Asi resultaban largos nombres descriptivos, como por ejemplo:
Tonalchichicaquilitl, vocablo compuesto de: Tonal (verano), Chichic (amargo); A,
radical de Atl (agua); Quilitl (comestible), es decir: Planta de verano, amarga,
comestible que crece en el agua. (Paso y Troncoso, J. A. Dominguez).

Francisco Hernandez, médico de Camara de Felipe Il, enviado por este
monarca a Méjico para que estudiara los medicamentos que el Nuevo Mundo podia
suministrar, pudo recoger en su obra ya citada, unas tres mil plantas con nombre
Nauatl, que los artistas indigenas le dibujaron en su gran mayoria.

La cirugiay la patologia externa

Las exigencias de su género de vida y una observacion empirica, crearon la
cirugia menor, y diversos conocimientos de patologia externa practica.

Algunos entusiastas han dicho que "los mexicanos fueron grandes
conocedores de la cirugia”. "Esta afirmacion - dice Ocaranza - puede disculparse
por el gran entusiasmo que algunas personas han puesto en el asunto, pero en
realidad sélo practicaron lo que la urgencia y el dolor exigieron en forma de remedios
inmediatos. Solo fueron diestros en tratar las heridas y ulceraciones, los abscesos
y flemones, las luxaciones y las fracturas".



Medicina mexicana 249

Los préacticos de la patologia externa, se llamaban Texoxotlaticitl. Los
componedores de huesos eran llamados Teomiquetzani, y los sangradores
Tezoctezoani. Estos ultimos a menudo efectuaban ademas de las grandes sangrias,
pequefias emisiones en el sitio del dolor o en lugares convencionales a los que
atribuian un valor especial.

Las emisiones locales, las efectuaban por lo comun con puas huecas de
Huitztlacuatzin, y las grandes sangrias con lancetas de pedernal.

Existian ademas practicos en la patologia externa ocular, para tratar
conjuntivitis, pterigion, leucomas, etc., llamados Teixpati. Estos por lo comun,
reducian su funcién a la aplicacion de plantas medicinales. Los dentistas eran
llamados Tlancopinalitztli.

Reducian con habilidad las luxaciones, y trataban las fracturas con aparatos
de fortuna, pero adjuncionandoles aplicaciones de yerbas a las cuales atribuian las
virtudes de consolidacion del hueso. Asi, envolvian el miembro con yerbas
machacadas o con resinas que tenian la propiedad de endurecerse inmovilizando,
0 empleaban tablitas que sujetaban con Mecatl o bejucos.

Para tratar las fracturas, una vez coaptadas las porciones del hueso por una
especie de extension y contraextension, lo mismo que para inmovilizar las
articulaciones después de reducir las luxaciones, confeccionaban aparatos
especiales de inmovilizacion.

Estos constaban, por lo comun, de una férula o armazon de madera, a la que
afadian una pasta adherente y espesa que por desecacion se endurecia,
confeccionada a base de resinas mezcladas con yerbas, polvos vegetales, estiércol
y arcillas.

Estas yerbas eran lo mas frecuentemente, la raiz de Omometztli, las hojas
de Poztecatli, la raiz de Zaza-



250 R. Pardal: Medicina Aborigen

lic, la yerba llamada Omicocolizpatli, los polvos de raiz y de corteza de Agave
mezclados con la resina de Ocote (Ocuzotl), y cal en polvo.

La férula o armazon de madera, llamada Vapaltontli, rodeada por su pasta
adherente, era fijada al cuerpo o miembro con tiras de cueros o de Tloxoctli.

En presencia de un traumatismo reciente, era comuan aplicar como primera
providencia, las hojas asadas de la Agave americana L. (Maguey), y, sobre las
heridas, el polvo de la corteza de la Aristolochia mexicana (Tlacopatli).

En las heridas inflamadas o con supuracion, se aplicaban diversas plantas
entre las cuales citaremos el Schinus molle, que llamaban Pelonquahuitl, conocido
en Sudamérica con los nombres de Molle o Aguaribay.

Entre las plantas que usaban para curar las heridas se encuentra el tabaco,
el Cempoal-Xochitl; el Tlacopatli (Aristolochia mexicana Kostel) que los espafioles
llamaban Tlapat; el Chapolsihuitl y la "Hierba del Pollo".

El Cempoal Suchil, lo usaban en forma de ungiento o mezclado con aceite;
el Chiquahuitl lo pulverizaban y lo mezclaban con clara de huevo de ave hasta
formar una especie de pasta que untaban; del Tlapat mejicano, empleaban el polvo
de la corteza; el Chapolsihuitl tenia por objeto acelerar el proceso de cicatrizacion.

El Acahuatl (Heteroba inuloides, Compuestas) fue llamado por los espafioles
"arnica del pais", por las propiedades analogas y el modo y objeto de su uso entre
los naturales, semejantes al arnica europea. El Padre Alzote, al ocuparse de ella
creyl encontrarse con la misma arnica europea. En su composicion entra el tanino,
acido galico y acido oxalico como principales elementos.

El Tepozan (Buddleja americana), Loganiaceas, era empleada para curar las
heridas, Ulceras y quemaduras y en ca-



Medicina mexicana 251

taplasmas en los abscesos. Segun Hernadndez se atribuia al cocimiento de la
corteza, del tallo y de las raices, la virtud de "curar el prolapso uterino, aumentar la
secrecion de la orina y purificar el cuerpo”. "El emplasto hecho con las hojas, la raiz
y la corteza, aplicado sobre los tumores, los abre y los limpia, modifica las Ulceras,
cura las quemaduras y quita los dolores de las articulaciones". Entre sus
componentes se encuentra el tanino, aceite esencial, una resina acida y acido
cinAmico, en pequefia cantidad. En realidad no posee poder antiséptico y los
tumores a que se refiere Hernandez tal vez sean abscesos en los que las
cataplasmas actuarian por el calor.

B
-

saar e . » 45

FIG. 43 - Aristolochia mexicana y Buddleja americana (del viejo libro de Hernandez
publicado en Roma, 1651, por la Accademia dei Lincei)

Para las heridas inflamadas empleaban también los polvos minerales de
Ytztel.

Las Uulceras eran lavadas con cocimientos de una Solidago llamada
Palancapatli.



252 R. Pardal: Medicina Aborigen

En las heridas de la cabeza aplicaban cominmente cataplasmas o emplastos
a base de Toloatzin (Datura).

En las heridas penetrantes del abdomen o en las picaduras de animales
ponzofiosos, acomparfaban la ingestion, con cocimientos de yerbas. Asi, en las
heridas del vientre, daban pociones a base de Tiaquizpepetla. En las picaduras de
serpientes, el remedio generalmente empleado, al igual que en casi toda la América,
era la Dorstenia contrajerba, llamada por los aztecas Coapatli.

Para las mordeduras y picaduras de animales venenosos, también utilizaban
la raiz del espino real en aplicaciones loco dolente y en ingestion.

Entre los balsamos merecen citarse los de Hoitziloxitl, procedente del
Myroxylon balsamum var. Pereirae, conocido mas comunmente con el nombre de
Balsamo del Perl. La boga que alcanzo este balsamo en Espafia, esta consignada
en la obra de Monardes, médico sevillano, del siglo XVI del que nos ocupamos en
otro lugar.

Empleaban también el Balsamo de Oxotl o Xoquio-Cotzoquahuitl conocido
hoy con los nombres de Liquidambar styraciflua el que entra en algunos preparados
de gran marca de fabrica empleados en la medicina contemporanea para diversas
enfermedades de la piel.

Utilizaban también el Aceite de Ocoti (del Pinus teocote) el que preparaban
por destilacion, asi como el aceite del Ricinus americanus y la goma eléstica del Ule
(caucho).

La curacion de las heridas con esas y otras substancias, llamaron la atencion
de los espafioles, que prefirieron a los médicos indigenas sobre los europeos.

Asi se cita muchas veces el hecho de que Hernan Cortés, curado por los
indigenas de la herida que recibiera en la cabeza en la batalla de Otumba, los
preferia, y en una de sus cartas enviada en 1522 a Carlos V, le pedia que no de-



Medicina mexicana

253

jase pasar médicos a Nueva Espafia, pues los naturales eran suficientes.

Las quemaduras eran tratadas con las pencas asadas de Maguey o Metl
(Agave americana), y con cataplasmas o emplastos de raiz de Tlalamatl o de la

yerba llamada Tlayxahoaitl.

Los abscesos y flemones trataban de resolverlos
por medio de cataplasmas que se hacian con la "hierba
de la golondrina" y el Tlapatl mejicano.

Practicaban la sutura de las heridas usando para
ello cabellos limpios. La falta de detalles por los
Cronistas nos impide saber cédmo practicaban y qué
agujas usaban para ello.

Si la herida o contusién dejaba una cicatriz
imperfecta, segun Flores, las quitaban con sus cuchillos
de Ahoun, cauterizaban la nueva herida con Chimecatl
0 con la pepita de Aguacatl, la suturaban y cubrian de
Ulli fundido (Castilloa elastica). Era comun llenar las
pérdidas de substancia con esta variedad de caucho a
manera de vulcanizacion de las heridas.

Para cohibir las hemorragias por heridas o las

FiG.44 - Agave americana,
de Hernandez, 1651.

consecuencias de las sangrias o0 actos operatorios, no conocian la ligadura de los
vasos y recurrian por ello, al igual que casi todos los pueblos de América, a la
aplicacion sobre la parte sangrante, de un masticatorio de hierbas.

El apésito y proteccion de la herida, lo efectuaban con vendas hechas de
pequefos trozos de lienzo, y a manera de algodén moderno, utilizaban los plumones

de las aves.

Empleaban como método general de extensa aplicacion los bafios de vapor

calientes, en camaras especiales llamados



254 R. Pardal: Medicina Aborigen

Temazcalli. Segun J. Asturias, los Temazcalli tienen la forma de los hornos que
actualmente se usan; las paredes son de tierra y el techo lo hacen con palos que
cubren de tierra. Para construir un Temazcalli buscan un cerrito o una loma que esté
cerca de los ranchos y alli cavan el Chuj, que es como hoy dia llaman al Temazcalli
o Temaschal.

"La tierra que sacan les sirve para cubrir los palos que forman el techo. Su
longitud es como de seis a ocho pies, su ancho casi de las mismas dimensiones y
la altura de cuatro pies; la entrada es pequefia y tiene las dimensiones suficientes
para que un hombre pueda penetrar al Chuj. En uno de los rincones posteriores del
Temaschal, se encuentra cierta cantidad de piedras, sobre la cual depositan lefia
gue ponen en combustiéon. Cierran la entrada, o la cubren con un lienzo, y asi dejan
al Temazcalli hasta que la lefia se queme por completo. Al calentarse las piedras,
la temperatura ambiente del Chuj pasa de 50° R. El que va a tomar el bafo entra
desnudo con un jarro de agua caliente y una rama de arbol, generalmente de cafeto.
Una vez dentro del Chuj, humedece las hojas del ramo con agua caliente, derrama
parte del agua caliente sobre la piedra, produciendo asi una gran cantidad de vapor
de agua, y procede a vapulearse y frotarse todo el cuerpo con las ramas antedichas,
hasta que entra en un copioso sudor. Cuando se considera suficiente el bafio
(generalmente después de un cuarto de hora), sale al aire frio y alli se limpia el
cuerpo con el resto del agua caliente que contiene el jarro. En algunos pueblos
acostumbrase a derramar una tinaja de agua fria al bafiante, en cuanto sale del
Chuj".

El empleo del Temazcalli en las casas de las ciudades o en las viviendas de
las clases acomodadas, no se efectuaba ya en los hornos del tipo descripto, sino en
habitaciones destinadas especialmente para ello, situadas por lo comun en



Medicina mexicana 255

un angulo de la casa. Estas habitaciones se hallaban colocadas al lado de un
pequeiio recinto anexo destinado a la fuente de calor.

El arquitecto mexicano Francisco M. Rodriguez, durante una expediciéon
arqueoldgica al estado de Morelos, ha tenido ocasion de estudiar viviendas aztecas
y ha trazado el plano mas comun de estas casas, donde puede verse la habitacion
destinada al Temazcalli con un pequefio recinto para horno.

Obstetricia

Entre las medidas higiénicas recomendadas por las parteras Nahoa, a las
embarazadas, se encuentran las siguientes: "Encargaban a la embarazada y a su
familia que cuidaran mucho de su estado, que se alimentara suficientemente y con
buenos manjares que no ayunara para que no causara hambre a la criatura, que lo
gue quisiere o se le antojase que lo tomase, que no comiera ni mascara Ztictli
(chicle), para que la criatura no enfermase de Netentzoponiliztli, (enfermedad del
niflo que nacia con paladar duro y las encias gruesas), porque entonces no podria
mamar, que no comiera tierra ni Ticatl, porque naceria un nifio enfermo, que no
durmiera de dia porque el nifio saldria deforme de la cara, ni que durmiese
demasiado. Era amonestada sobre la temperancia de otras funciones. Asi le
prohibian el coito, aun moderado en los Ultimos meses del embarazo para evitar el
aborto, ya para que el nifio no fuera a salir manco o cojo, ya en fin, porque creian
gue el semen coagulandose sobre la criatura, dificultaba su nacimiento y aun lo
exponia a morir en el parto, y aun de esta misma, era el coito excesivo, que traia
segun ellos la viscosidad del semen y recomendandole, en cambio, que lo tuviera
aunque moderado, en los dos o tres primeros meses, porque de no hacerlo, la
criatura saldria enferma y de pocas fuerzas cuando naciese." (Sahagun).



256 R. Pardal: Medicina Aborigen

Se sabe por testimonio de los Cronistas, que los indigenas del pais no
utilizaban la partera solamente para asistir al acto del parto, sino que se la llamaba
y asistia a la embarazada desde los primeros meses para que informase acerca del
estado de la criatura y aconsejase las medidas higiénicas pertinentes. Dentro de
esto se encontraba el consejo de no trabajar mucho, no levantar cosas pesadas, no
correr, aconsejando ademas otras medidas de caracter magico.

Una de ellas consistia en la siguiente: "no arrimarse al fuego ni al sol y no
mirar lo colorado para que la criatura no naciera de lado" (Flores).

FIG. 45 — Escena de parto en un cédice maya.

Refiriéndose a las
supersticiones y practicas magicas
relacionadas con la obstetricia, el P.
Alarcon y el P. Serna, suministran
abundantes detalles. El ultimo referia
en 1650 que la mujer embarazada
"se auia de guardar de ver a alguno
gue ajusticiaban o ahorcandolo o
dandole garrote, porque si lo veia
decian que la criatura que tenia en el
vientre naceria con una soga de
carne a la garganta". También se
abstenian de mirar los eclipses de sol
o de luna, porque la criatura "naceria
con los labios mellados y cortados"”.

El P. Serna consigna también que "Si la mujer en ese estado andaba de
noche, la criatura era muy llorona, y si el padre andaba de noche, y veia alguna
estantigua, la criatura tendria mal de corazén, y para remedio de esto la mujer
cuando andaba de noche se ponia unas navajas en el seno con ceniza del fogén

con un poco de copal o estafiate, y los



Medicina mexicana 257

hombres también para atajar este dafio se ponian unas chinas en el seno con
Piziete (tabaco verde), y si esto no hacian decian que la criatura naceria con una
enfermedad que llaman Ayomamaz, atortugado, que trae la corcoba a cuestas,
como la tortuga, y con otra enfermedad que llaman Quezpalicihuiz, que es llenarse
de lagartijas”.

Segun numerosos testimonios, la partera practicaba la palpacion del vientre
durante el embarazo, y si le parecia que el feto estaba en una posicion viciosa
practicaba algo semejante a la version manual por maniobras externas.
Previamente hacian una tentativa de correccion espontanea, dando a ingerir a la
embarazada, una maceracibn de Tuna esperando que ésta provocase
contracciones de la matriz, que produjese la acomodacion natural del feto.

Si no tenia resultado, introducian a la enferma en el Temazcalli y practicaban
la palpacion del vientre con ambas manos para corregir la posicion defectuosa.
Sacada del bafo, volvianle a palpar el vientre repetidas veces, sin duda para
rectificar su juicio, y a esto le llamaban las parteras Nahoa, "palpar a secas" (Flores).

Algo muy interesante es la posicién que hacian adoptar a las indias, tanto los
Maya-Quichés como en varias regiones aztecas, en el acto del parto. Herrera la
describe en los siguientes términos: "Las mujeres paren boca a vaxo, en cuatro pies,
las manos en el suelo, y la comadre recibe la criatura por detras".

Esta posicion ha sido llamada por los médicos de América Central y de
México "posicion nahoa" y segun ellos, disminuye las probabilidades de la ruptura
del periné.

Administraban a la embarazada préxima al parto, o en trance, diversas
drogas. Si en visperas del parto les parecia que la criatura se movia demasiado,
administraban el jugo de una opuntia (variedad de tuna). Cuando comenzaban los
primeros dolores, la mujer tomaba un cocimiento del



258 R. Pardal: Medicina Aborigen

xaxahuautli para que el nifio no naciera con fracturas 6seas, creyendo que siya las
tenia se consolidaban con este remedio.

Cuando las contracciones uterinas comenzaban, administraban el cihuapatli,
remedio famoso para tal fin. Ocaranza declara que no podemos hacernos una idea
cierta de lo que seria esta droga en tiempos pasados, porque ahora, cuando se
administra, o es inactiva o sobrepasa la medida en forma peligrosa.

Nacido el nifio se le cortaba el cordon umbilical, la partera reconocia si el nifio
estaba bien constituido, lo bafiaba lo vestia y lo ponia en el Cozoli o Cocolli (cuna)
donde habia depositado de antemano una flor.

El P. Alarcon refiere como otros autores, que al nacer, se tenia muy en cuenta
el culto magico del fuego. "Pdénenlo en el aposento de la parida, y alli lo van
fomentando, sin que de él se saque una brasa hasta el cuarto dia, porque creen que
si antes sacasen del fuego algunas brasas, le nacerian al recién nacido algunas
nubes en los 0jos. Y los indios antiguos sacaban al cuarto dia del aposento al recién
nacido, y juntamente al fuego y dabanle con el cuatro vueltas a la cabeza".

El cordon umbilical en muchos pueblos se dejaba largo, para cortarlo en un
segundo tiempo en una sencilla ceremonia de caracter ritual, por medio de practicas
astroldgicas, tomando en cuenta la hora y dia del nacimiento. La proximidad con el
ultimo periodo de 13 afios y la constelacion dominante en la época determinaba
cudl era el dia mas a propésito para ejecutarlo. En tal fecha colocando el intestino
sobre una mazorca de maiz lo cortaban con un Chay que arrojaban en seguida a
una fuente o al rio.

Con respecto a las practicas magicas relacionadas con el cordon umbilical,
el P. Alarcon decia que si el nacido era vardn, se le enviaba a un guerrero, y si era
mujer se enterraba junto al hogar.



Medicina mexicana 259

El P. Serna escribia que "guando parian tenian particular abusion con el
ombligo de la criatura quando se lo cortaban: si era de varon, lo davan para que lo
enterrassen en el lugar de las guerras y se lo entregaban a algun soldado, para que
fuese aficionado a la guerra, y si era muger lo enterraban junto al fogdn para que la
muger fuesse afficionada a estarse en casa y cuidar de ella”.

La placenta era enterrada. En ciertos casos de feto muerto o de extraccion
imposible, destruian a éste en el interior del vientre de la madre, es decir,
practicaban, segun testimonio de los cronistas, la embriotomia.

Bernardo de Sahagun refiere asi los hechos: "Digamos aqui una cosa digna
de saber, que tiene depedencia de cuando el nifio muere dentro de su madre, que
la partera con una navaja de piedra que se llama ltztli, corta el cuerpo muerto dentro
de la madre y a pedazos lo saca; con esto, libran a la madre de la muerte".

El Dr. Francisco Asturias, quien toma sus datos fundamentales de la obra de
Flores, agrega que "verificado el parto, daban de beber a la puérpera, un cocimiento
de raiz de Tampatli y durante los primeros dias un atolli, hecho con raiz de Ixpexton
molida y Tlaolli, Atolli que, como el Zazalic (Mentzelia hispida), le hacian tomar
también antes de introducirla al Temazcalli".

El primer dia el niflo no tomaba la leche materna, sino al dia siguiente o dos
dias después.

Las enfermedades de los nifios eran atribuidas con la mayor frecuencia a
influencias magicas y tenian para contrarrestarlas numerosas practicas de la misma
naturaleza.

Tanto el P. Alarcén como el P. Serna refieren que cuando habia temblores
de tierra, cogian al nifio con ambas manos por la cabeza y los levantaban en el aire,
porque si no "no crescerian, y que en voluiendo a temblar la tierra se los llevaria el
temblor".



260 R. Pardal: Medicina Aborigen

El P. Serna, comenta: "Euitavan mucho el abuso de Tequencholhuilistli, que
guiere decir pasar uno sobre otro, porque tenian supersticion, que si algun chico, o
grande pasava sobre un nifilo que estaba sentado o echado, le quitava la virtud de
crescer, y que se quedava pequefiito y para remediar esto, era forzoso tornar a
deshazer la buelta por la parte contraria”.

A los nifios mellizos, a quienes llamaban Coates, les atribuian el influjo
magico de hacer enfriar los bafios calientes del Temazcalli, de perjudicar la
coloracion durante la Uncion de los hilos para tejer y "que si entraba un melliso
donde cosian tamales, luego los aojeaba y hazia mal".

En un capitulo titulado "De la cura de los nifios que enferman”, el P. Alarcén
se ocupa de la frecuencia con que las afecciones de las criaturas eran atribuidas a
la "pérdida del Hado" o del anima.

Consigna que "en uiendo al nifio enfermo attribuien la enfermedad a alguna
causa supersticiosa, consultan luego a alguna curandera sortilega de las que llaman
Ticitl, la qual casi siempre responde que la causa de la enfermedad del nifio es
faltarle su hado o fortuna o estrella, que estas tres cosas se comprenden en la
lengua Mexicana debaxo deste nombre de Tonalli, que quiere decir las que tornan
el hado o la fortuna a su lugar".

Para curarlos practican el sortilegio del maiz o el de las manos, y el llamado
sortilegio del agua. "A las que usan este segundo modo, dice Alarcén - las llaman
Atlantlachixque que quiere decir Zahories. Primero, conjuran al agua con palabras
y con esto ponen al nifio sobre el agua, y si en ella ven el rostro del nifio obscuro,
como cubierto con alguna sombra, juzgan por cierto la contrariedad y ausencia de
su hado y fortuna, y si en el agua parece el rostro del nifio claro, dicen que el nifio
curara".



Medicina mexicana 261

Materia Médica

Purgantes Vegetales. - La medicacion purgante y vomitiva era la que en
primer lugar aplicaba el médico y el hechicero.

La accion de purgarse se llamaba Nite o Paita.
La medicacion, purgante se conocia con el nombre de Tlanaquiloni.

Entre la numerosa serie de purgantes pueden citarse los siguientes,
pertenecientes algunos a plantas clasificadas, y otras aun no identificadas.

Como purgante drastico se empleaba la Jalapa. La raiz de Jalapa, Ipomoea
purga, Hayne (Convolvulaceas), era usada por el indio de Méjico que empleaba en
cada region los tipos succedaneos. Los espafioles que primero la vieron emplear,
la llamaron Batata de Méjico y Batata de Orizaba o raiz de Mechoacan.

La primera noticia cientifica sobre la Jalapa, se encuentra en la obra de
Monardes en 1565 quien la llama Ruibarbo de Mechoacan o Ruibarbo de las Indias.

Empleaban también como drasticos: el Temecatl (Cissus liliacea), el pifion
llamado Quauhatlatzin, semilla de la Hura crepitans, el Quauhmecatl (Serjania
mexicana).

Entre los purgantes catarticos, empleaban: las semillas del Tlapatl (Ricinus
americanus). El Tlacopatli (Aristolochia mexicana). El Quauhtzahuatl (Convolvulus
arborescens), la raiz de Tepetomatl (Arctostaphylos tomentosa), el Izticpactli, el
Noquinoliztli, el Tezonpatli, el Ololtic, el Chichiantic el Mexiscan, las raices de
numerosas plantas como las de Amamaxtla, de Xixicamatic, de Phehuame, del
Mazapatli, de Tlalchipillin, del Aiztoli, de Txiaiabal, de Coanenepolli, de
Michcuitlaxcolli, de llacatziuhqui, y muchas otras.

Respecto a la raiz de Amamaxtla (Rumex hymenae-



262 R. Pardal: Medicina Aborigen

palus) (Poligoneas), Hernandez (T. I, pag. 298) dice que era muy parecida al
ruibarbo alejandrino. "Los indios acostumbraban usar el jugo de la raiz como
purgante a la dosis de una y media dragma. En dosis de dos dragmas purga la bilis".
Contiene acido crisofénico, acido galico y tanino. Ciertas partes del vegetal, son
astringentes por la gran cantidad de tanino que contiene. Por esta razén algunas de
sus partes se emplearon para curtir cueros.

En caracter de vomitivos purgantes, utilizaron las raices de varias plantas
como la del Ixpatli, la del Pipitzahoac (Perezia fructicosa), la de Chichimecapatli, la
de Xoxotic las cortezas de Chapolxochitl y del Chatahuic y las semillas y raices del
Yepacihuatl (Croton vulpinum).

Como vomitivos emplearon las raices de Amolpatli y de Teixoxoli, el
Iztauhyatl (Artemisia mexicana) y las flores del Cempoalxochitl.

Los diuréticos: mas que una funcién diurética en el sentido actual, el indio
buscaba en una serie numerosa de vegetales, una vaga funcion depurativa de
indole general. Con un concepto tan vago, es explicable que la serie de remedios
empleados con tal fin sea interminable, y comprenda plantas de distintas y multiples
aplicaciones.

Entre las empleadas por los Aztecas, mencionaremos: las hojas del
Hoitziloxitl (Myroxylon sonsonatense), la corteza de Ulquahuitl (Castilloa elastica),
el Cihuapatli (Montanoa hemionotica), el Xocoxochitl (Pimenta officinalis), los frutos
de Tlilxochitl (Vanilla species), el Yoloxochitl (Magnolia glauca), el Jaltomatl
(Saracha jaltomata), la raiz de Tepetomatl (Arctostaphylos tomentosa), el
Tlalguequetzatl (Adiantum trapeziforme), los bulbos de Zozoyatic (Veratrum viride),
el Ahuehuetl o "Ciprés de Moctezuma" (Taxodium mucronatum).

Sudorificos: A mas de los bafos en el Temazcalli, usa-



Medicina mexicana 263

ban como sudorificos, la raiz de Metl (Agave americana), el Mecapatli (Smilax
medica), las flores del Tagetes erecta, las hojas y raices de Tlatlancuaye y de
Centliman, y las raices de Nanacace, de Tlacotic, de Nahuiteputz, de Patlahoac
entre una serie muy numerosa.

Emenagogos: Podemos citar, el Xocoxochitl (Mirtus pimenta) la raiz de
Texaxapotla, el Macaxochitl y otros.

Ocitocicos y abortivos: El mas empleado, era el Cihuapatli (Montanoa),
ademas el Moxtl (Opuntia,), el Cocomecaxihuitl, que parece ser el Smilax
rotundifolia, el Anoas (Amomum zingiber) y otros.

Antidiarreicos: Las afecciones parasitarias de intestino, determinaron el uso
de una serie numerosisima de plantas, de las cuales transcribiremos las siguientes:
El Chenopodium faerdum, fue empleado con mucha frecuencia, como en América
del Sud el Chepopodium ambrosioides.

Hernandez lo menciona con el nombre de Epazotl, que quiere decir Yerba
Olorosa, por lo cual se le llamé en lenguaje popular "Epazote de Zorrillo".

Es interesante dejar constancia de que el Chenopodio es empleado en la
actualidad como un antihelmintico de primera magnitud, constituyendo uno de los
grandes elementos de lucha de la fundacion Rockefeller en los paises centro-
americanos.

Ademas tomaban con el mismo fin:

El Achiotl (Bixa orellana), el Etzoatli (Calamus draco), la corteza de Capolin
(Prunus capollin), la corteza de Ulli (Castilloa elastica,), la raiz de Tzacutli
(Epidendrum pastoris), la raiz de Auaquahuitl (Quercus robur), las semillas de
Cacaoatl (Theobroma cacao), el Iztauhiatl (Artemisia mexicana). El Picietl (Nicotiana
tabacum), la corteza de Tetlatia (Rhus toxicodendron), los bulbos de Zozoyatic
(Veratrum viride), el Atlanchana (Cuphea



264 R. Pardal: Medicina Aborigen

lanceolata), la raiz de Zazalic (Mentzelia hispida), el Hoitzquahuitl (Caesalpinia

echinata) y numerosisimas mas.

FIG. 46 — Zapotl blanco (Casimiroa edulis).

Entre los narcéticos,
empleaban el Tchoenechichi
(Solannm nigrum), el Toloatzin o
Toluachi a base de Daturas,
Hiosciamus y otras, que daban a
veces a las mujeres en trance de
parto; (del Toloatzin o Toluachi
nos ocupamos ampliamente al
tratar las drogas ilusidogenas, ver
capitulo XIIl), el Peyotl, (del que
nos ocupamos en el capitulo XI),
la raiz de Coapatli (Commelina
tuberosa), el Tlapatl (Datura
stramonium), el Totoncapatli
(Plantago major), el Yoyotli
(Thevetia yccotli), el Picietlpatli
(una especie de nicotiana), el
Tomatl (Physalis angulata), el
ltzcuinpatli (Senecio
angustifolius), y ademas de una
serie de menor importancia, el
Zapote que ha sido estudiado en
los dltimos tiempos a causa del
interés de sus propiedades.

Las semillas del Zapote Blanco (Casimiroa edulis), se empleaban al interior

como hipnético y calmante, pero la



Medicina mexicana

265

utilizaban también en aplicaciones externas para curar las llagas o ulceraciones.

El P. Jiménez, traductor en Méjico de la obra de Hernandez, dice acerca del
Zapote Blanco: "La corteza del arbol es seca y un poco dulce, no sin algiin amargor,
las hojas majadas y puestas sobre los pezones de las tetas de la mujer que cria,

.

FIG. 47 - Ahuehuetl (Taxodium mucronatum).

cura las camaras de los nifios que
las maman. Los huesos quemados
y hechos polvo, curan las llagas
podridas comiendo toda la carne
mala y limpiando la llaga; la fruta
comida produce suefio, y, de alli,
vino el nombre del arbol".

Cobo, al ocuparse de los
Zapotes, dice del blanco que "tiene
la carne muy blanca y tierna y
produce suefio a quien la come..."

"La pepita es como una nuez
y comida es un veneno mortifero,
pero quemada y hecha polvo, cura
las llagas podridas”. En su
composicién, segun los autores de
la Materia Médica Mexicana entran
glucosidos y resinas.
Experimentadas por ellos en
animales, les produjo suefio y al
despertar, eran insensibles al
pellizcamiento.



266 R. Pardal: Medicina Aborigen

Con el nombre de Huitzitzilxochitl empleaban la Espinosilla (Loeselia
coccinea) en las afecciones catarrales febriles y en la higiene de la piel y del cuero
cabelludo. La recogian especialmente en las lomas de Tucubaya, y Hernandez dice
gue los indigenas la empleaban para limpiar el cabello de las mujeres, mezclandola
contundida con médula de ciervo, asi como para hacer desaparecer las manchas
de la piel. Cervantes, en su "Ensayo de Materia Médica en Méjico", dice que la
espinosilla la venden aun los herbolarios en las plazas y se emplea ademas en las
fiebres con catarro, y en las enfermedades respiratorias.

Para las enfermedades de la piel, emplearon, en las afecciones
impetiginosas el jugo de la fruta del Carica papaya inmaduro, y el latex de diversas
plantas como la Tetlatia, el Quauhtlepatli, y el cocimiento de Mexiquilitl mezclado
con cal. Para las afecciones pruriginosas utilizaban la raiz de Temacmahaxiscatzin
y el polvo de Ocuiltlacotl.

De un uso general para diversas dermatosis, era el balsamo de
Xochiocotzoquehuitl (Liquidambar styraciflua) que se difundié, después de la
llegada de los espafioles, por Europa.

En las dermatosis rebeldes y en los eczemas cronicos empleaban el
Ahuehuetl. El alquitran de Ahuehuete, (Taxodium mucronatum), llamado también en
la lengua popular "Ciprés de Moctezuma", era empleado ademas para tratar las
guemaduras. Segun Moriega, el producto obtenido, seria comparable al Aceite de
Cade en sus resultados. En su composicién entra una materia grasa, aceite
esencial, caucho, acido tanico y principios pécticos. Hablando del Ahuehuete,
Hernandez dice: "los trozos de esta madera puestos y encerrados en vasijas de
cuero, colocandolas encima del fuego producen una resina (que expontdneamente
mana) o algo semejante al llamado aceite que suele brotar en forma de burbujas de
los troncos de abetos de la India. La corteza asada, astringe, sana las quemaduras,
y también el cutis escamoso y corroido”,



Medicina mexicana 267

BIBLIOGRAFIA VIII

ALARCON, HERNANDO RuUIZ DE. — 1892. VVéase Bibl. I1.

ALCOCER, GABRIEL V. — Catalogo de las frutas comestibles mexicanas. "A. M. M.", t. 1.,
1905, pp. 413-488.

ASTURIAS, FRANCISCO. — Historia de la medicina en Guatemala (tesis); 1911.

DE BALSALOBRE, GONCALO. — Relacion auténtica de las idolatrias, supersticiones, vanas
observaciones de los indios de obispado de Oaxaca (1654); Reinpresion en "A. M.
M.", t. VI, 1892, pp. 229-259.

CERNA, DAVID. — The pharmacology of the ancient Mexicans. "Ann. Of Medical History",
t. IV, p. 298; Nueva York 1932.

CERVANTES, VICENTE. — Ensayo a la materia médica vegetal de México; México 1889.
CLAVIGERO, FRANCISCO J. — Historia antigua de México y de su conquista; México 1844.

COLMEIRO, MIGUEL. — Diccionario de los diversos nombres vulgares de plantas, etc.;
Madrid 1871.

CoL Y BRACHO, ANTONIO. — Ensayo para la materia médica mexicana; Puebla 1832.
CoNnzATTI, C. y SMITH, L. C. — Flora sinoptica mexicana; Oaxaca 1897.

Diaz DEL CASTILLO, BERNAL. — Historia veridica, de la Conquista de Nueva Espafia;
México 1854.

DOMINGUEZ, JUAN A. — La medicina americana pre-hispanica. "l. B. F.", 1933.

del mismo. — La medicina en la América precolombiana y en la Europa de la Conquista.
"Bol. de la Ac. de Med. de Bs. As."; Buenos Aires 1925.

del mismo. — 1918. Véase Bibl. I.

del mismo. — Los afrodisiacos en la América precolombiana. "La medicina germano-ibero-
americana”, N° 6, 1925.

DURAN, DIEGO. — Historia de las Indias de Nueva Espafia e islas de tierra firme; México

1867.
FLORES, F. A. — Historia de la medicina en México; México 1886.
HERNANDEZ, FRANCISCO. — Rerum. Medicarum Novae Hispaniae Thesaurus; Romae,

Mascardi 1651.

HERRERA, A. L. — Catélogo alfabético de nombre vulgares y cientificos de plantas que
existen en México; México 1923.

LEON, NICOLAS. — Los Popolacas. "A. M. M.", t. Il, 1905, p. 3.

del mismo. — Datos bio-bibliograficos para la historia de la medicina en México. "Gaceta
médica de Mexico". N° 1, abril 4 de 1915.



268 R. Pardal: Medicina Aborigen

del mismo. — Apuntes para, la, historia, y la ensefianza de la medicina en México. "Gaceta
médica de Mexico", Nos. 7, 12, Julio-Diciembre de 1916.

MARTINEZ, JAVIER. — La medicine mexicaine precolombienne (tesis); Paris 1934.
MENDIETA. — Hist. Ecl. Indiana; Paris-Madrid 1903.

DE MOTOLINIA, FRAY. — Manuscrito, publicado por primera vez por su hijo Garcia Pimentel,
Luis; México, Paris-Madrid 1903.

OCARANZA, FERNANDO. — Historia de la medicina en México; México 1934.

OLIVA, LEONARDO. — Lecciones de Farmacologia en la Universidad de Guadalajara, t. 1y
11, 1853-1854.

ORozcoy BERRA, MANUEL. — Historia antigua y de la conquista, de México; México 1880.
del mismo. — El Tonalamatl "A. M. M.", t. IV, 1897, pp. 30-44.

DEL PASO Y TRONCOSO, FRANCISCO. — Estudios sobre la historia de la medicina en México.
"A. M. M." (primera época), t. Ill, pp. 137-235.

VAN PATTEN, NATHAN. — Obstetric in México prior to 1600. "Ann. Of Med. History", t. IV,
p. 203; Nueva York 1932,

RAMIREZ, JOSE. — La vegetacion en México; México 1899.

REBELLO, CECILIO A. — Diccionario de mitologia Nahoa. "A. M. M." (segunda época), t. Il,
1905, pp. 347-376 y 517-548; t. 111, 1906, pp. 97-117, 191-196, 237-292 y 479-484;
t. IV, 1907, pp. 24-96, 119-144, 181-224 y 328-336.

RODRIGUEZ, FRANCISCO M. — La habitacion privada de los Aztecas en el siglo XVI, "A. M.
M.", segunda época, t. Il, 1905, pp. 21-24.

DE SAHAGUN, BERNARDINO FRAY. — Historia general de las cosas de Nueva Espafia;
Meéxico 1890.

SANCHEZ DE AGUILAR, PEDRO. Informes contra las idolatrias de Yucatan (1613).
Reimpresiénen "A. M. M.", t. VI, 1892, pp. 17-122.

DE LA SERNA, JACINTO. — Manual de ministros de Indios para el conocimiento de sus
idolatrias y extirpacion de ellas (1656). Reimpreso en "A. M. M.", t. VI, 1892, pp.
265-475.

SESSE, MARTINO Yy MOCINO, J. M. — Plantae Novae Hispaniae; México 1895.

DE SoLis, ANTONIO. — Historia de la conquista de México; Paris, Garnier hermanos.
DE TORQUEMADA, FR. JUAN — Monarquia indiana, en 3 tomos; Madrid 1733.



Medicina mexicana 269

URBINA, MANUEL. — Catalogo de plantas mexicanas. Imprenta del Museo Nac. de
México, 1897.

del mismo. — 1903 A. El Peyote y el Ololiuhqui. "A. M. M.", t. VI, 1903, pp. 25-48.
del mismo. — 1903 B. Los Amates de Hernandez. "A. M. M.", t. VI, 1903, pp. 93-114.
del mismo. — 1903 C. Los Zapotes de Hernandez. "A. M. M.", t. VI, 1903, pp. 209-234.

del mismo. — 1903 D. Notas acerca de los Ayotli de Hernandez o Calabazas indigenas.
"A. M. M.", t. VII, 1903, pp. 353-390.

del mismo. — Raices comestible entre los antiguos mexicanos. "A. M. M." (segunda
época), t. I11, 1906, pp. 117-190.







TERCERA PARTE

DROGAS DINAMOGENAS,
ESTUPEFACIENTES E
ILUSIOGENAS






CAPITULO IX
LOS CAFEICOS

La farmaco-etnologia comprende el estudio de farmacos cuya adopcién y la
consecutiva adaptacion de las costumbres humanas en lo material y lo psiquico
constituyen fendmenos ampliamente difundidos en el mundo, con particularidades
locales y regionales que solo dependen del material de que el hombre disponga en
esa zona.

Uno de los hechos més interesantes que contempla la farmaco-etnologia es
la existencia de lo que Hartswich llamara drogas paralelas, en la suposicion de que
una propiedad determinada fue encontrada y empleada por el hombre en diversos
lugares de la tierra sin que se tuviesen conocimientos reciprocos, empleandose a
menudo drogas de efectos semejantes.

El Prof. J. A. Dominguez en varios de sus trabajos ha hecho resaltar la
existencia de las llamadas drogas paralelas, coincidentes en América con las de
otros continentes, recordando el fendbmeno que ocurre con los tenifugos del grupo
filicico, los Piper de propiedades antiblenorragicas y las Aristolochia de propiedades
estimulantes y alexiteras.

Con respecto a las especies de Piper, el citado autor consigna que en la India
se utilizo el Piper cubeba, en las Islas del Pacifico el Piper methysticum, en las
Molucas el Piper siriboa; en América: en México el Piper medium, en Peru Piper
angustifolium y Piper reticulatum, en Bolivia y Norte de Argentina el Piper
angustifolium y entre los Tupi-Guarani, el Piper jaborandi.

Con respecto a los tenifugos a base de acido filicico, Dominguez menciona:
en el norte de Europa la Driopteris spinulosa, en el centro y sud de Europa la
Dryopteris filix-mas, entre los Puelches y Pampas el Aspidium capense.

Es curioso que los hombres de las distintas regiones del mundo, segun
subraya Tschirch, hayan encontrado, independientemente los unos de los otros, los
elementos que contienen teobromina o cafeina y que hayan aprendido a usarlos en
forma analoga, aunque las plantas de este grupo no guarden entre si relaciones
aparentes y sus propiedades sean dificiles de descubrir.



274 R. Pardal: Medicina Aborigen

La farmaco-etnologia sefiala como elementos de interés, acerca de los
indigenas de América, los temas siguientes: los cafeicos, las bebidas alcohdlicas y
espirituosas y las drogas ilusidgenas y estupefacientes de tipo alcaloidico.

En este capitulo pasaremos en revista los llamados "cafeicos"”, empleados
por el indio, entre los que se encuentran el mate, el chocolate y el guarana.

La Yerba Mate (llex paraguariensis)

Con el nombre de Yerba se conoce el polvo grueso, acompafado de
fragmentos desemejantes de ramitas (palos) mezclados en proporciones variables,
de las ramas folidceas "sapecadas" y desecadas de varias especies de llex cuyo
tipo fundamental es la llex paraguariensis St. Hil.

Los indios Guarani de las regiones irrigadas por los rios Parana Paraguay y
Uruguay conocian las propiedades estimulantes y estomacales de la yerba mate, a
la cual llamaban Caa Guazl, o sea "la grande" o "la espléndida yerba",
comunicandola a espafioles y portugueses; los espafioles al traducir la
denominacion guarani, la llamaron yerba.

El estudio del conocimiento y empleo de la yerba mate por los indios
comprende dos problemas distintos: 1° el empleo y conocimiento de la yerba verde
como estimulante e ilusiégeno. 2° el uso del "mate" como bebida obtenida por
infusion de las hojas "sapecadas" y molidas, tal como se ingiere en gran parte de
Sudameérica.

Con respecto al primer punto, son numerosos los testimonios que acreditan
el empleo de la yerba verde como estimulante, dinamogeno, y con diversos fines
medicinales, tanto al interior como en aplicaciones externas. Igualmente se
menciona su empleo por los médicos hechiceros, como ilusibgeno. Rochebrune
encontré en huacos de Ancon, que en su concepto databan del afio mil, entre las
ofrendas funerarias, hojas de llex paraguariensis. EI Padre Techo, uno de los
primeros jesuitas que acturaron en las regiones del Alto Parand, consigna que los
indios de Guaira iban cada afio en un viaje especial hasta el Alto Tivai, situado muy
lejos de sus poblaciones, para hacer provision de yerba mate. El P. Lozano
menciona el empleo de la yerba por los hechiceros con fines magicos diciendo que
"para oir los oraculos falaces del padre de la mentira se valen de la yerba del
Paraguay que beben molida en polvos, porque a su uso esta ligado el pacto de
darles respuesta; y asi la frase de dichos magos es: La yerba me ha dicho esto o
aquello” (t. 1, pag. 427).

Bertoni en su obra sobre los Guarani, tanto en el libro dedicado a la higiene
Guarani como en el dedicado a la medicina, afirma en repe-



Los cafeicos 275

tidas ocasiones que fueron indiscutiblemente los indios los que sefalaron las
propiedades especiales de la yerba mate y la ensefiaron a los Europeos, aunque no
la ingerian como bebida habitual, sino eventualmente, y como planta medicinal.

Hablando del empleo de la yerba mate con fines medicinales entre los indios,
el P. Asperger consigna que la utilizaban como remedio de "las camaras blancas" y
de "la relajacion de estdbmago". Segun él, en estos casos la dosis era de dos a tres
cucharadas de yerba en agua caliente acompafiada de una cucharadita de sal,
porque "la sal comprime de tal suerte la yerba, que no da las partes astringentes".
El mismo autor dice, que la "yerba verde, entendiendo por tal las hojas secas sin
"sapecar" era empleada en forma de polvo fino para curar las heridas. Ademas
menciona su empleo para "socorrer a los nervios contusos de ellas, cortados, no
dejandoles entrar pasmo". También se empleaban las hojas verdes - segun ese
autor - para tratar a los insolados y a los "atolondrados del humo y fuego de las
hornallas". Segun Bertoni, esta practica se continuaba utilizando en los yerbales,
cuando los "Uru" empleados en el "barbacua”, no resisten mas el calor y al secado
de las hojas en su preparacién para el consumo.

La "cascara" del arbol de la yerba mate, era utilizada por los Guarani con
varios fines medicinales. El P. Asperger menciona su utilizacién "en practicas con
gue se pretende comprimir, desecar, o unir y confortar los miembros relajados,
contusos o quebrados” y afiade que esta corteza puesta en infusion por la noche y
colada por la mafiana "hace curar o purgar tres o cuatro evacuaciones".

Con respecto al segundo aspecto del estudio de la historia de la yerba mate,
0 sea la de su empleo en infusion bajo la forma de lo que hoy se llama "mate”, las
opiniones son contradictorias. Nosotros nos inclinamos a pensar que el mate no ha
constituido una costumbre de los Guarani, sino que es una nueva modalidad o una
modificacion del empleo de la yerba que practicaban los indios.

En realidad, las referencias escritas con valor testimonial acerca del mate
comienzan en el siglo XVIl. No hemos encontrado hasta el presente ninguna
referencia por parte de los primeros pobladores del Paraguay. Todas las noticias
obtenidas sobre tradiciones, han sido verificadas a posteriori, y los datos que
suministran son contradictorios.

En su mayor parte las informaciones que poseemos proceden de los escritos
de los Jesuitas, a partir del siglo XVII. A éstos parece haber interesado mas que a
nadie la cuestion de la yerba, y nos parece del todo aceptable la idea de que, en
vista del incremento que el té habia tomado en Europa desde principios del siglo,
vieran en la yerba mate algo como



276 R. Pardal: Medicina Aborigen

un equivalente. De seguro estimaron que seria una fuente de explotacion y la
impusieron, como ya habian hecho inteligentemente con otros productos y
medicamentos. Para mejor comprender el interés que podria presentar la
explotacion de la yerba, es necesario tener presente el papel de los cafeicos en la
Europa de esa época.

Hasta el descubrimiento de las Indias Occidentales y la exploracion de las
Indias Orientales por los nuevos rumbos descubiertos durante los grandes viajes de
exploracion del siglo XVI, en Europa no se utilizaban los cafeicos.

El primero en llegar, empleado por los indigenas americanos, fue el
chocolate, en el primer tercio del siglo XVI. S6lo en el siglo siguiente fueron
introducidos dos de procedencia oriental: el café, que entré por el Sud de Europa, y
el té, que entré por Holanda.

Del rapido incremento que adquirié el habito de estos cafeicos, da idea la
extensa bibliografia de la época, en que fueron motivos de trabajos médicos y hasta
de sesiones universitarias.

Los que han ido a buscar en la linguistica la confirmacién del empleo del mate
por los Tupi-Guarani, han consignado la existencia de las palabras Kaa-guara
(tomador de yerba) y Kaa-u-éi (sed de yerba) como elementos de prueba. Se trata
de expresiones en las cuales la antigtiedad es real para las voces separadas, pero
pudieron reunirse posteriormente.

El P. Ayres Chazal, en su Chorographia do Brazil (tomo |, pag. 134), afirma
gue "los indigenas de la parte septentrional de la provincia de San Paulo usaban
esta bebida desde tiempos inmemoriales y fueron ellos los que ensefiaron el uso
entre los primeros habitantes de la Asunciéon”. El P. Lozano dice en cierto pasaje
gue "usaban dicha yerba los indios en su gentilidad pero con moderacién; quien le
descubriese las virtudes que le atribuyen es todavia dudoso; y al paso que unos le
dan nobilisimo origen, otros le sefalan el mas infame que se pueda imaginar".
Lozano se refiere al hablar del origen infame, a su propagacion por un hechicero, y
al mencionar el nobilisimo origen hace referencia al mito en boga entonces de la
predicacion en América por los apoéstoles.

El Dr. Don Gaspar de Escalona Aguero, oidor de la Real audiencia de Chile,
en su Gazophilacio Regio Peruano (Lib. 2, cap. 31) decia que "es general opinion
en las provincias del Paraguay que San Bartolomé la mostré y descubrio a los
naturales". El licenciado Diego de Zeballos en su Tratado del recto uso de la Yerba
del Paraguay impreso en Lima en 1667, dice "que descubrio su uso y aun le dio la
virtud Santo Tomas apostol; que llegando, desde el Brasil, predicando el Evangelio
a la provincia de Mbacarayu, hall6 selvas dilatadas de estos arboles, cu-



Los cafeicos 277

yas hojas eran mortifero veneno; pero tostadas por el Santo apostol perdieron en
sus manos Yy en el fuego, todo lo nocivo, quedando eficaz antidoto. Y por esta razén
decian que los indios siempre tuestan la yerba para usarla, porque les ensefié el
santo".

En cambio el Padre Antonio Ruiz de Montoya, en su Conquista espiritual de
los indios, etc. impresa en Madrid en 1639, después de haber vivido treinta afios
entre los aborigenes del Paraguay, decia que "habiendo inquirido, con toda
diligencia entre los indios de ochenta y de cien afios el origen del uso de esta yerba,
averiguo por cosa cierta, que en la juventud de aquellos ancianos, ni se bebia, ni
era conocida, sino que un insigne hechicero del pais, amigo estrechisimo del
demonio, fue impuesto por el infernal maestro en que bebiese dicha yerba cuando
quisiese escuchar sus oraculos".

El P. Lozano decia que la costumbre de tomar mate "se peg6 a los espafioles;
pero empezé con tal mal pie y tanto descrédito, que era reputado por hombre infame
el que la tomaba; y aun se llegd a prohibir su uso con excomunién, sino a los que la
recetaba el médico por algiin achaque”. En cierto pasaje dice: "Cundi6 de tal manera
en pocos afnos el uso o abuso de la yerba que sélo en la ciudad de la Asuncion, se
consumian de catorce a quince mil arrobas por afio, por el 1620, siendo asi que sélo
se contaban quinientos vecinos espafoles”.

Los Jesuitas Espafioles consultaron a Europa sobre las propiedades de la
yerba mate, y el Cardenal Federico Borromeo, después de consultar con muchos
meédicos peritisimos de Milan escribia con fecha 2 de Junio de 1619 al Obispo del
Paraguay Don Lorenzo de Grado y al P. Diego de Torres Bollo que "ponga todo
empeno en desarraigar mal tan pernicioso, como el usar dicha yerba con grande
dafio de la salud de las almas y de los cuerpos".

Lozano dice que al principio fue tomada como un producto medicinal, pues
"el uso primitivo de esta yerba entre los espafioles se introdujo para vomitar, que en
realidad la semejanza que tiene con el Zumaque hace creer a cualquiera, que
bebida hara arrojar las entrafias" y agrega en otro pasaje que "después que se
propagl su uso, no solo la toman para vémito, sino para gozar otras muchas
virtudes que pregonan de ella sus aficionados que hay ya muchos que se dan a
beberla sin tasa ni medida".

El Licenciado Zeballos en su Tratado de 1667 se ocupa largamente de las
aplicaciones de la yerba mate en la terapéutica del tiempo, clasificando sus
propiedades aun a la manera de Galeno, como "caliente en el 2° grado y seca en el
principio del 3°”, indicando su aplicacion en diversas enfermedades y considerando
que "si la beben mezclando piedra



278 R. Pardal: Medicina Aborigen

Bezoar, universal antidoto contra todo veneno, es admirable remedio en las
cuartanas y calenturas rebeldes".

El uso de la yerba como bebida habitual hizo de ella un motivo de
transacciones comerciales, en tal forma que llegé a constituir una de las principales
fuentes de produccion y riqueza desde principios de la colonia. Se trat6é de aplicarle
impuestos, pero en aquel tiempo no prosperd el proposito, segun decia el Dr.
Escalona, "por juzgarse impracticable a causa de ser cosecha de indios, y su tréfico
de incierta y dificil averiguacion”.

El cultivo se sistematizo, instituyéndose los llamados "beneficios” de la yerba,
donde los indios eran explotados en forma cruel. Los Jesuitas establecieron también
"beneficios” de la yerba en las Misiones, donde el trato fue mas humano para el
trabajador indio. Los jesuitas Lozano y otros comentan el maltrato de que fueron
victima los trabajadores aborigenes que partian a la cosecha en los yerbales. EI P.
Ruiz de Montoya dice que pudo ver "verdaderos osarios de Indios".

Los Jesuitas consideraron la conveniencia de una explotacion razonable y
dedicaron su atencion al modo de preparar las hojas de mejor calidad, por seleccién
de los arboles, cultura apropiada, cortes metddicos y recoleccion en tiempo ideal,
obteniendo yerbales de préspero rendimiento.

La primera dificultad que tuvieron fue la de la obtencion por medio de la
semilla, pues cuando se las dejo expuestas al aire durante algunos dias, éstas se
tornaron tan duras que se requirid6 un instrumento cortante para partirlas. Una
tradicion que no hemos visto consignada oficial o documentalmente, dice que
descubrieron que en los bosque de yerba mate las plantas nacian de las semillas
gue habian pasado por el aparato digestivo de las aves que se alimentan con ellas,
y se dieron cuenta que de tal modo el embridon se hallaba apto para romper su
envoltorio y germinar.

Los Jesuitas se ingeniaron para preparar las semillas por digestion artificial y
pudieron asi efectuar plantaciones que dieron la yerba mas apreciada en el
comercio de la época. EI P. Lozano se jactaba por ello de que habia "dos diferencias
de yerbas del Paraguay, una con este nombre, y otra que llaman Caamini; ambas
se hacen de las hojas de un mismo arbol, pero con diverso beneficio, porque la
Caamini después de bien tostada y molida, se cierne y quitan los mas menudos
palos; a la de palos se le dejan éstos, y pareciendo la diversidad tan poco
considerable, es con todo eso tal que no aciertan los espafioles a beneficiar la
Caamini, y si tal han intentado contar a hacerla, les sale tan mal a que es menos
estimable que la de palos”.



Los cafeicos 279

Por Real Cédula del afio 1679 fue concedido a las misiones que "en sus
beneficios bajen cada afio doce mil arrobas de yerba". Con el dinero que producia
la yerba vendida en Santa Fe y en Buenos Aires pagaban el tributo "que como
vasallos debian a la corona" y sostenian la pompa del culto y compraban "lo que
necesitan para adorno de sus lucidas iglesias y servicios de sus pueblos".

FIG. 48 — Yerba mate (llex paraguariensis).

Al ser empleada como bebida estimulante, sus efectos fueron comparados a
los del té, ganando fortuna la palabra "té del Paraguay".

El P. Juan Bautista Duhalde, en sus Lettres Edifiantes et Curieuses, escribia
en sus notas del tomo Il que era "uno mismo el uso del té y de nuestra yerba". Hasta
se hacia resaltar la semejanza - segun ellos - entre el nombre de Cha con que
llamaban los chinos al té y la voz Caa empleada por los Guarani. Cuando sobrevino
la expulsion de los Jesuitas, en 1773, cada uno de los 32 pueblos de Misiones tenia
un yerbatal artificial plantado por ellos, mejor que los yerbales crecidos
espontaneamente.

Hasta hoy se conserva la costumbre del mate en el Paraguay, Argentina,
Brasil, Uruguay, Pera y Bolivia. En el Paraguay consumen



280 R. Pardal: Medicina Aborigen

por afio y por habitante de 10 a 15 kilogramos y en la Argentina de 5 a 9 kilogramos.
Segun Dominguez la cifra Argentina daria un porcentaje de 52 gramos de cafeina
por habitante cada afio, analoga a la ingerida con el café en Holanda o con el té en
Inglaterra, segun las cifras que da para ellos Hartwich.

La planta, conocida desde el punto de vista botanico con el nombre de Illex
paraguariensis St. Hil., es exclusiva de Sudamérica. Crece en estado silvestre,
constituyendo formaciones naturales llamadas "yerbales" en los cuales se distingen
los llamados "yerbales de alto bosque” y "yerbales de bajo bosque”, en una gran
superficie dentro de la cual estdn comprendidos los cuatro estados brasilefios de
Parana, Santa Catalina, Rio Grande del Sur y Matto Grosso, la regién Nordeste de
la Argentina (Territorio de Misiones) y la parte austral y oriental del Paraguay.

Es un arbol o arbusto cubierto siempre de hojas, de talla robusta, ramaje corto
y de una altura de 8 a 10 metros, frondoso y bello, que de lejos recuerda al naranjo.
Sus hojas son de un verde claro, sus flores amarillentas y menudas y sus bayas de
un rojo obscuro. Se prefieren las plantas de hojas mas pequefias y de color mas
obscuro. El fruto se halla adherido a las ramas por un tallo corto y contiene una
pulpa blanca en la cual se encuentran las duras semillas.

La calidad de la yerba es mas estimable en las plantas de nacimiento mas
alejado de la costa; por ello, la del Paraguay es mas apreciada que la del Brasil. La
recoleccién se hace de Febrero a Agosto, la floracion tiene lugar en los meses de
Octubre y Noviembre, madurando los frutos de Diciembre a Enero. La explotacion,
en cuyos detalles no vamos a entrar, por ser de interés industrial, comienza desde
su obtencién en los yerbales y comprende varias operaciones que abarcan la
recoleccion, torrefaccion rapida, transporte al centro de explotacion, desecacion
definitiva, molienda y embalaje.

En la actualidad, bajo el nombre de yerba mate se acompafa y se substituye
también la planta tipo por otras lliceas. El Prof. ,J. A. Dominguez dice al respecto
gue "hasta tanto estudios especiales no demuestren lo contrario, s6lo admitiremos,
como fuente productora de la yerba, en primer término al llex paraguariensis St. Hil.
y sus numerosas variedades y formas, la mas difundida de todas las especies de
llex en ha region de los yerbales naturales, y ademas, pero con las reservas del
caso, los llex theezans Mart., llex affinis Gardn, e llex chamaedryfolia Reiss,
eventualmente en algunos tipos de yerba fuerte, y como adicion parcial, pero en
pequefia cantidad la llex amara (Vell.) Loes".

En otras regiones de América se ha empleado, con otros fines, dis-



Los cafeicos 281

tintas clases de llex. Los indigenas de la Florida y de las Carolinas acostumbraban
tomar la black drink, preparadas con unas especies de llex de las que la principal
es la llex vomitoria.

El Guarana (Paullinia cupana)

Se trata de una medicacion dinamdgena que merece alcanzar mayor
difusién. Los Tupi-Guarani la empleaban como estimulante y para combatir
cefaleas, neuralgias y fiebres. La utilizaban también como coadyuvante en las
disenterias.

FiG. 49 — Pasta de Guarana.

Los Portugueses observaron desde los primeros tiempos, que los indios la
utilizaban en forma de una pasta preparada con las semillas de la planta; sin que
llamara la atencion de los médicos hasta épocas relativamente recientes. En los
paises de origen se emplea mucho aun en la forma de pasta obtenida de las semillas
de la Paullinia cupana. En el comercio de drogueria se presenta generalmente en
la forma de bastones cilindricos o algo aplanados de unos 15 centimetros de largo
y un peso de 150 a 200 gramos.

Su componente principal esta constituido por cafeina, en cantidad de 5 %,
bajo la forma de tanato de cafeina. Durante un tiempo se describi6 como
componente principal un alcaloide, la guaranina, que en realidad parece ser el
compuesto citado de cafeina.

El Cacao (Theobroma cacao)

El &rbol llamado por los Aztecas Cacaoquahuitl natural de la América tropical,
desde México hasta la region Amazonica, era cultivado segun Peckolt con tantos
cuidados como las plantaciones de café en la actualidad.

Su semilla se utilizaba como moneda y con ella se pagaban impuestos.

La mitologia mexicana establecia que su conocimiento habia sido
comunicado a los hombres por Quetzalcoatl, bajo cuyo cuidado estaban las plantas
del paraiso indigena y el cocimiento del cacao que tomaban los dioses.



282 R. Pardal: Medicina Aborigen

Con las semillas del cacao preparaban una bebida llamada Chocolatl,
agregandole vainilla (Tlilxochitl), Chilli (Capsicum) y Achiote (Bixa orellana); el
pueblo lo mezclaba con harina de maiz.

Antonio de Solis en su historia de la conquista de México, narra que
Moctezuma, "al acabar de comer tomaba ordinariamente un género de chocolate a
su modo, en que la sustancia del cacao, era batida con el molinillo hasta llenar la
xicara de mas espuma que licor".

En 1520 fueron llevados a Espafa el chocolate y las semillas del cacao.
Hernan Cortez, en una de sus cartas al emperador Carlos V, le pondera las
propiedades del chocolate para aumentar la resistencia contra las fatigas
corporales.

La primera fabrica se establecié en Cadiz, y poco después se establecié otra
en Portugal. Los espafioles trataron de mantener el secreto de la preparacion del
chocolate, y se establecieron penalidades para los que la importaban sin
autorizacion del estado.

No obstante ello el italiano Carletti, que habia vivido en México varios afos,
al regresar a Florencia en 1606 llevo consigo semillas de cacao y chocolate y divulgo
la forma de su preparacion.

En Francia el chocolate se introdujo cuando la corte de Espafia envi6 a la de
Francia, a manera de valioso presente, una cantidad de cacao, a la llegada de Ana
de Austria, hija de Felipe Il de Espafia. Ana y Maria Teresa pusieron de moda la
costumbre de tomar chocolate entre las altas clases. En 1654 el Dr. Buchet dio en
el salon de Actos de la Facultad de Medicina de Paris, una conferencia sobre las
propiedades del chocolate afirmando que "bien preparado era uno de los
descubrimientos mas notables, mucho mas digno de ser el alimento de los dioses
gue la ambrosia y el néctar".

Ya sea por esto, ya por la leyenda mexicana sobre su origen, Linneus en
1769 lo designd con el nombre de Theobroma que significa alimento de los dioses.

Segun Fluckiger y Hambury, en los primeros tiempos en varios puntos de
Europa el chocolate se tomaba con vino y cerveza. Se lo continuo fabricando a la
manera azteca; una receta de Valentini publicada en 1704 dice que "el chocolate
debe fabricarse con cacao, azUcar, pimienta roja, clavo aromético, vainilla y
achiote”.

Las semillas de cacao contienen 1 a 2,3 % de theobromina y una cantidad de
cafeina que oscila de 0,05 a 0,36 %.



Los cafeicos 283

BIBLIOGRAFIA IX

DE AMARAL, F. —- La yerba mate. "R. Ch. H. N.", afio VI, N° 3, Junio 30 de 1902.
ANASTAY, EMILE. — Le maté; Marsella 1916.

VON BASSEWITZ, ERNEST. — O mate como agente therapeutico e factor pathogenético; San
Pablo 1905.

BERTONI, MoIses. — Civilizacion guarani; parte tercera: Medicina e higiene; Puerto Bertoni
(Paraguay) 1917.

COLLIN, E. — Etude anatomique sur les feuilles de I'llex paraguariensis St. Hil. "J. P. Ch.";
Paris 1891.

CORRADO, ALBERTO J. — Contribucién al estudio de la yerba mate. "I. B. F.", N° 20; 1915.
DEMERSAY, A. — Etude économique sur le maté ou The du Paraguay, Paris 1867.
DOMINGUEZ, J. A. — 1918. Véase Bibl. I.

DoUBLET, R. N. A. — Le maté (tesis de doctorado); Paris 1885.

EPERY, R. P. — Essai sur le maté (tesis de doctorado); Paris 1883.

FLUCKIGER ET HAMBURY. — Histoire des drogues d'origine végatalés; Paris 18978.
GALLARDO, C. R. — La industria yerbatera en Misiones; Buenos Aires 1898.

GIROLA, CARLOS. — Cultivo de la yerba mate. "Bol. del Ministerio de Agricultura™, t. XXVI,
N° 2; Buenos Aires 1921.

HASTERLIK, ALFRED. Tee, Tee-ersatzmittel und Paraguaytee. "Akademische
Verlagesellschaft”, m. b. H.; Leipzig 1913.

HEINZE, EDOUARD. — Der Matte oder Parana-Tee. "Tropenpflanzer”, t. XIV; Febrero de

1910.
KYLE, JUAN J.J. — La yerba de Caa-guazu. "A. S. C. A.", t. Ill, 1877, pp. 42-44.
LEGUIZAMON, H. — Yerba mate. Observaciones sobre su cultivo y sus usos (tesis del

doctorado en Medicina); Buenos Aires 1877.

LENDNER, A. — Contribucion al estudio de las falsificaciones de la yerba mate. (Traduccion
de Ildefonso Vattuone). "I. B. F.", N° 35; 1917.

LozaNo, PEDRO. — Historia de la. Conquista del Paraguay, Rio de la Plata y Tucuman;
Buenos Aires 1874.

MACQUAIRE, P. — Le maté. Sa constitution. Sa composition chimique et ses propietés
phisiologiques; Paris 1896.

MANTEGAZZA, G. — La yerba mate. "Rev. medico-quirargica™; Buenos Aires 1871.



284 R. Pardal: Medicina Aborigen

MOREAU DE TOURS, A. — Le maté. Etude histologique et phisiologique; Paris 1904.
RuIz DE MONTOYA, ANTONIO. —- Conquista espiritual de las Indias; Madrid 1639.
SAMANIEGO, CESAR C. — llex paraguariensis - Yerbamate - "Caa"; Asuncion 1927.
VALDIZAN Y MALDONADO. — Medicina, popular peruana, en 3 tomos; Lima 1922,
DE ZEBALLOS, DIEGO. — Historia del recto uso de la yerba del Paraguay, Lima 1667.




CAPITULO X
LA COCA

Los indigenas de América, asi como un cierto niumero de pueblos naturales,
han usado y usan substancias de origen vegetal, de efectos embriagadores vy tipo
alcaloidico.

Cada regién suministré su planta, y las modalidades de su uso derivaron de
la forma de obtencion. Pero en ciertos lugares la forma de empleo o la asociacion
de técnicas para su mejor utilizacion constituyen reminiscencias de habitos de otros
paises, hecho que plantea interesantes hipétesis de trabajo para el etnologo, al
hacer presumir que se trate de costumbres traidas por los pueblos en sus
migraciones.

Es curioso, por ejemplo, que la coca se utilice por masticacion de las hojas,
asociandolas con substancias alcalinas, para extraer sus alcaloides, de un modo
del todo analogo al que emplean los pueblos de Malasia, Indonesia y Polinesia para
masticar las hojas de betel, asociandolas, también, a substancias alcalinas.

El estudio de estas drogas presenta dos aspectos fundamentales: uno de
caracter médico y otro de caracter etnoldgico. Desde el punto de vista médico
debemos hacer constar, ante todo, que su empleo por el indio no entra siempre en
lo que puede llamarse toxicomania. Varios autores, a proposito de la coca, hiceron
resaltar la diferencia entre el cocaismo americano y el cocainismo europeo.

El cocaismo es un habito impregnado por caracteristicas rituales que tienen
por fin no tanto provocar estados euféricos o de excitacion, sino obtener efectos
dinamdgenos, en regiones en que la vida a gran altura lo hace necesario para
soportar el trabajo. Por lo comun, el indio no usa las drogas para aumentar el placer
0 para olvidar preocupaciones, sino con un concepto o fin mistico.

Los efectos sorprendentes que provocaba en su espiritu y los cambios que
determinaba en su personalidad le hicieron atribuir a la coca una virtud y un origen
divino, a tal punto que para muchos en la planta residia el espiritu de la divinidad,
gue en ella habia sido depositado para poner al hombre en comunicacion con
aguélla. Por esto se ingeria en las grandes ocasiones, para tratar de predecir el
porvenir; a menudo también el Shaman la ingeria para colocarse en trance antes de
tratar al enfermo.



286 R. Pardal: Medicina Aborigen

Por sus caracteres toxicologicos, estas drogas comprenden desde los
venenos violentos de empleo espaciado, como las Daturas (el Huanto de las tribus
amazonicas, el "veneno sagrado” de los Mayo) y los de efecto intenso, pero mas
tolerables, como el Aya-huasca, hasta los que, a semejanza de la coca, constituyen
un hébito dinamdgeno mas que un ilusiégeno estupefaciente.

Desde el punto de vista culturologico es interesante hacer constar que a cada
tipo de cultura material corresponde un tipo de droga, Los Andinos emplean el
masticatorio suave de hojas. Las drogas de efecto embriagante y estupefaciente
son empleadas por los pueblos agricultores inferiores principalmente, y en menor
escala por los pueblos recolectores. Los pueblos cazadores, pertenecientes a las
agrupaciones raciales de Pampidos y Plafidos, se conforman, por lo comdn, con
las Nicotianas y sus sucedaneos.

La Coca (Erythroxylon coca)

El habito de la masticacion de las hojas desecadas de la coca (Erythroxylon
Coca Lam.) y sus variedades 0 especies afines, cuyo empleo se continta entre el
elemento indigena del Peru, Bolivia y regiones adyacentes de la Argentina, por su
antigiiedad se pierde en el tiempo.

Una leyenda atribuye a Manco
Capac la revelacion de la Coca. Otra
leyenda reproducida por todos los
publicistas que se ocuparon del
tema, refiere que en tiempos
remotos, una hetaira hermosa fue
perseguida por sus pecados Yy
muerta violentamente. En su vientre
se encontr6 milagrosamente una
planta con virtudes misteriosas y
caracter sagrado, cuyos beneficios
se evidenciaron posteriormente. Es
por ello, o en su recuerdo, que la
coca, en los remotos tiempos de sus
primeros usos, se tomaba
particularmente antes del acto

Fi6.50 — Llipta o llija (Valdizan) amoroso. En la época de Mayta
Capac, el cuarto Inca, la reina, fue
llamada Mama Coca, "Madre de la Coca". La exaltacion a tan considerable




La coca 287

favor real, no seria sino la consecuencia natural del hecho que la masa del pueblo
miraba la coca como un objeto sagrado y digno de adoracion.

Durante los primeros tiempos del estado incaico nos refieren que el uso de la
coca estuvo reservado al Inca y a las solemnidades del culto religioso; luego fue
permitido a los dignatarios que se hubieran hecho acreedores a ello, por servicios
prestados al imperio. Posteriormente se autoriz6 al pueblo a consumirla, en tal forma
gue a la llegada de los conquistadores espafioles, constituia un habito popular, y la
Coca se cultivaba metddicamente.

Era costumbre corriente entre las indios peruanos la de poner en la boca de
los muertos unas hoja de coca, para que su alma pudiera llegar a la region de los
bienaventurados. En muchas tumbas peruanas se han encontrado hojas de coca
desparramadas sobre el muerto y chuspas con coca. Los indios peruanos suponian
gue si antes de morir un hombre masticaba coca durante su agonia, su alma seria
protegida.

Antes de la conquista del Perua se tuvieron noticias en Europa de la existencia
y uso de la coca en 1500, por el Padre Ortiz, que yendo en la expedicion de Pedro
Alonso Nufiez y Cristébal Guerra a Cumana, en la Costa Norte de Sud América,
donde era conocida con el nombre de Hayo, consigndé que los indios mascaban las
hojas mezclandolas con cal. Con el nombre de Hayo se la conoce aun en lenguaje
popular en ciertas regiones de Colombia y Venezuela, donde se encuentra la planta,
bajo la forma de su variedad botanica llamada Novo-Granatense Dyer.

Pedro Martir de Anghiera consigna la noticia del Padre Ortiz en sus Décadas
(I, Cap. VII). Cieza de Leo6n habla del uso de la coca y de la antigliedad del cultivo
para tal fin, mencionando el acompanamiento de un alcalino para masticarla (Yicta,
Yista, Llukta o Tokkra). Cieza en la primera parte de su Cronica del Peru, dice: "En
todas partes de las Indias por la cual viajé, me di cuenta de que a los indios le es
muy agradable llevar hierbas o raices en sus bocas, de una u otra clase, segun la
region. En los distritos de Quimbaya y Anzerma, cortan pequefias hojas de un
arbolito, las que mascan sin interrupcién. En muchos do los pueblos sujetos a las
ciudades de Cali y Popayan, ellos van con pequefias hojas de coca en sus bocas,
a las que acompafan con una mezcla que llevan en una calabaza, la que esta
compuesta con algo parecido a tierra. Por todo el Peru los indios llevan la coca en
la boca desde la mafiana hasta que se acuestan a dormir. Cuando le pregunté a los
indios porqué masticaban esas hojas, me contestaron que les evitaba los efectos
del hambre, y que les da gran fuerza y vigor. Creo que hay algo de estos efectos,
aungue tal vez sea una costumbre supersticiosa seguida por estos pueblos indios.
Usan la coca en los bosques de los Andes, des-



288 R. Pardal: Medicina Aborigen

de Guamanga hasta la ciudad de La Plata". "Los arboles de la coca son pequefios
y se cultivan con gran cuidado para que puedan producir las hojas". "Ponen las
hojas bajo el sol y después las empaquetan en pequefias valijas conteniendo mas
0 menos, una arroba cada una".

Garcilaso transcribe en su
obra trozos de las perdidas
cronicas de Valera, donde se dice
gue los indios "sacaban las hojas
una por unay las dejaban secar al
sol' y afiade que la coca "fue
empleada como medicamento en
aplicaciones externas, en las
fracturas, heridas y contusiones”.

Agustin de Zarate, que fue
Contador Real bajo el Virreynato
de Blasco Nufez Vela,
escribiendo en 1555 sobre la
coca, dice: "en ciertos valles entre
las montafas en donde el calor es
muy fuerte, crece cierta hierba
llamada Coca, que los indios
estiman mas que el oro y la plata.
La virtud de esta hierba hallada
por experiencia, es que ningun
hombre que ha puesto las hojas
en su boca, siente nunca hambre
o sed".

También la describe
Monardes en su forma y uso,
diciendo: "Esta planta ha sido

FiG.51 — La Coca (Erythroxylon Coca) celebrada durante muchos afios

entre los indios que la plantan y la

cultivan con cuidado e industria, porque ellos la aplican diariamente a su uso y
placer.

Su tamafio es mas o menos el de los brazos extendidos, sus hojas parecidas
a las del mirto, pero mas largas y de un verde mas acentuado.



La coca 289

Cuando ha llegado la época de su cosecha, las recogen en canastas junto
con otras cosas para secarlas y preservarlas y poderlas llevar a otros lados".

Hernandez habla de la coca en su obra, por referencias que tiene en Méjico
de boca de algunos Conguistadores que habian estado en el Perld. También
consignan su uso el P. Bernabé Cobo (1653), el P. Calancha (1639) y el P. Joseph
de Acosta (1588). El Inca Garcilaso habla de ella con perfecto conocimiento, pues
era duefio de uno de los cocales mas antiguos en Havisca, sobre las margenes del
rio Tunu, afluente del Beni (algunos hacen remontar la existencia de este cocal
hasta la fecha precisa de 1120).

En un principio las preocupaciones religiosas de los espafioles llevaron a
prohibir su empleo, comenzandose a destruir sus cultivos. ElI Concilio de Lima
(1567-1569) juzgd el habito de la coca, "cosa inutil, perniciosa, que conduce a la
supersticion por ser talisman del diablo". Pero el habito estaba tan arraigado, que
en 1570, 1571 y 1574 aparecieron ordenes del Virrey autorizando su uso, aunque
sometiéndola al impuesto del Diezmo.

No fue probablemente ajena a tal medida, la actitud de los especuladores
que obtuvieron en cierto modo el monopolio, desarrollando en grande el cultivo. La
coca constituyd entonces un renglén de ingreso eclesiastico, como consigna
Garcilaso al decir que "gran parte de las entradas de los Obispos y de los canones
de las Catedrales del Cuzco, lo constituyen el diezmo sobre las hojas de coca".
Cieza de Ledn dice: "en Espafia hay algunas personas que se enriquecieron con el
producto de la coca, comerciando con ella, vendiéndola y revendiéndola en los
mercados indios".

Valera resume de este modo las discusiones de aquella época: "los
espafioles dicen y escriben muchas cosas sobre la pequefia planta y opinan que
debe estar prohibida. Ciertamente que esto podria ser bueno si los indios sélo lo
ofrecieran al diablo, pero, los modernos hechiceros, sacrifican maiz, vegetales y
frutos del suelo, también bebidas, lanas, vestidos y otras cosas que no pueden ser
prohibidas, como tampoco lo puede ser la coca".

Mortimer explica que los Esparioles toleraron el uso de la coca, para el cual
hubieran podido tener una preocupacion religiosa, por dos razones: 1°, porque
vieron en él una fuente de enriquecimiento comercial; 2°, porque era el modo de
obtener el mayor rendimiento de trabajo por el indio.

La coca alcanz6 su mas alto precio, en efecto, en la region minera de Potosi,
en tiempos de las mitas. Segun consigna Mortimer, fue alli



290 R. Pardal: Medicina Aborigen

reconocida como una necesidad, para que los indios produjeran mas y mejor. La
extremada altitud en que se desarrollaba el trabajo, lo penoso del esfuerzo, el
estado mental del aborigen dominado, hacian necesario el uso de la coca. Los
indios recibian cestas con coca en pago de su trabajo; Garcilaso refiere en 1548,
gue los trabajadores de las minas consumieron 10.000 cestas de coca, valuadas en
50,000 piastras.

Fic. 52 — Dos formas de chuspa, bolsitas para guardar
hojas de coca (altiplano del Per()

Las plantaciones de cocales en gran escala plantearon uno de los primeros
problemas sociales de la Conquista, pues la falta de brazos suficientes hizo nacer
la costumbre de llevar indios de la Cordillera, a la fuerza, a trabajar los cocales,
como se los llevaba a las minas, obligando a dictar medidas gubernativas que sélo
permitian el cultivo de la coca cuando el trabajo del indio fuese remunerado y
voluntario.

Desde entonces hasta nuestros dias su uso habitual en cierto modo metddico
se practica en una extensa region que tiene por limites australes la Puna Argentina,
Gobernacion de los Andes, quebrada de Humahuaca, Jujuy y valles de Salta y por
limites septentrionales el Sur de Colombia, con las tribus de las fuentes del Madre
de Dios y del Alto Amazonas. Se calcula en seis millones el nUmero de individuos
gue coquean por habito, en las regiones mencionadas.

Desde fines del siglo pasado la produccién de la coca disminuye en
Venezuela. Los antiguos cocales de la Peninsula de Guajira, estan desa-



La coca 291

pareciendo a consecuencia de la creciente sequedad y aridez por razones
climaticas, ocupando su lugar, en algunas regiones, el cultivo del tabaco.

En Bolivia y en las provincias del Noroeste Argentino se conoce el acto de
masticar la coca con los nombres de Acollicar o Acullicar; en el Pera y en Colombia
con el nombre de Chabchar o Chacchar.

La tradicion ha establecido una serie de

costumbres para la forma de emplearla y it Rt gt s ;, !

llevarla, que bien merecen una mencion. ﬁ“’b’ﬂ.ﬁ"ﬁ"‘- .
Por lo comun el aborigen lleva las hojas 58 1< 35 ;gf e 1 lz :

de coca en una bolsa pequefia de colores
vistosos, con dibujos diversos, de lana tejida,
conocida con los nombres de Chuspa y de
Huallqui. Dicha chuspa se lleva colgada o en los
bolsillos.

2l
£

Una persistencia de creencias remotas
latentes, encubiertas o no, hace que un resabio
de misticismo legendario sea asociado a la
costumbre y les obligue a tomar la coca al iniciar
algun trabajo. Ellos llaman esto “hacer el
acullico". Toman para ello una cantidad de hojas
que mojan con salivay remueyen con la lengua, Fic. 53 — Otra chuspa de o
hasta formar un bolo que aplican contra uno de peruanos actuales.
los carrillos. Complementan el acto mordiendo
un trozo o trozos de substancias alcalinas a las que llaman yista. Estos alcalinos
tienen por objeto extraer de las hojas las substancias organicas que contienen en
combinacion los alcaloides y determinan secundariamente una mayor salivacion.

De tiempo en tiempo afladen al bolo de coca otras hojas, llamando este acto
"yapar el acullico".

El coquero distingue grosso modo, por su gusto, dos tipos fundamentales de
hojas; asi se conoce una "coca amarga”, mas fuerte, rica en cocaina y alcaloides,
mas pobre en principios aromaticos, y una "coca dulce", de menor riqgueza en
alcaloides, pero mas abundante en principios aromaticos como la higrina.

La substancia alcalina o las cenizas que la representan se llevan en estuches
de madera o de hueso, llamados en kichua iscupuru.

Por tradiciébn se sabe que hubo un tiempo que no se abria la chuspa para
usar la hoja de coca, sino cuando se iba a tener contacto con mujer,



292 R. Pardal: Medicina Aborigen

tal vez por reminiscencias o en homenaje a la cortesana muerta violentamente, de
quien la leyenda dice que nacio la coca. Pero en la actualidad se usa la coca varias
veces en el dia, segun el habito de cada individuo. Los jornaleros de acuerdo a una
costumbre tradicional, abandonan su trabajo en distintos momentos y, en cuclillas,
hacen su "acullico", por lo comdn una vez al comenzar las tareas del dia, otra a la
mitad de la jornada y la ultima antes de terminarla.

El iscupuru que contiene los fragmentos irregulares de la substancia alcalina
- de diversa naturaleza segun las regiones - es unas veces de barro cocido o de
plata y otras esta constituido por un mate o poronguito (calabaza).

La yista contenida en el iscupuru, llamada también Djista, Llicta, Llucta o
Tokkra, es una substancia seca de consistencia de piedra y de color gris oscuro.

Por lo comun entran en su composicion mezclas de cenizas de Quinoa
(Chenopodium quinoa Willad), de Jume (Salicornia peruviana, Allenrolfea vaginata.
Griseb.) y de Cachiyuyu (Atriplez pamparum Griseo), que se amasa con un puré de
papas hervidas, a la cual se agrega una pequefa cantidad de sal y se deja secar.
Aunque la forma de fragmentos irregulares es la mas comudn y difundida, en ciertas
regiones se la prepara en forma de discos y en Carabaya (Peru) le dan la forma de
pequenos conos.

En ciertas regiones mas al Norte del area fundamental de empleo de la coca,
la costumbre se modifica en cierta medida, empleandose una mezcla preparada y
guardada en tal forma, de las hojas de la planta con la substancia alcalina. Asi en
las zonas nortefias limitrofes con el Brasil se llevan en un entrenudo de cafia
llamado taboca las hojas mezcladas con cenizas de Amba-Hu (Cecropia palmata) y
en las Sierras de Santa Marta se guardan en una calabaza que llaman popoca las
hojas de coca ligeramente mezclada con polvo de conchas calcinadas.

Piedrahita (1688) dice que los indios de la costa Norte, mascaban las hojas
de la coca sin cal.

Es curioso hacer notar que Malayos y Polinesios, al masticar las hojas de
betel, también le adjuntan substancias alcalinas, hecho que desde antiguo ha sido
subrayado. El Capitan don Antonio de Ulloa, refiriéndose al asunto, mas o menos
en los mismos términos que el Padre Valera, dice: "es exactamente lo mismo que
el Betel de los Indios del Este. La planta, la hoja, la manera de usarla, sus
cualidades, todo es lo mismo, y los indios del Este, no son menos apasionados a su
Betel que los indios del Perl y Popayan a su coca, pero en otras partes de la
provincia de Quito, no se las conoce ni se las usa".



La coca 293

Bonnycastle, capitan de Ingenieros Reales, refiriéndose al uso de la coca
durante su viaje de Popayan a La Plata, dice que "los indios la mascaban como
otros indios polinesios mascan el betel".

Composicién Quimica

La coca contiene varios principios importantes que se encuentran en estado
de combinacién con &cidos organicos, entre los cuales se han descripto los acidos
cocaicos y truxillico. Dichas combinaciones se alteran por la accion del calor y de la
luz solar, en forma tal que sus alcaloides varian en tipo y cantidad porcentual, segun
las hojas se pongan a secar al sol 0 a la sombra. Asi en Ceylan Kwolton encontrd
en las hojas secadas al sol, un 40 % de alcaloide, y en las secadas a la sombra un
60 %. La propiedad de las hojas de coca se debe a un complejo quimico constituido
por diversos compuestos basicos.

Estas combinaciones dan por resultado la formacion de su alcaloide mejor
conocido, la cocaina o isocaina de Giessel y Liebermann; la cinamilcocaina, la
alocinamilcocaina, la tropococaina de Giessel; la benzoilecgonina de Merck y otras
gue se han descripto o continlan en estudio.

Los compuestos basicos que la constituyen resultan de la combinacién del
acido troponolcarbolico o ecgonina (derivado del tropano) de una parte con el
alcohol metilico y por otra con los acidos benzoico, cinamico, isocinamico, cocaico
y truxillico.

Algunos compuestos resultantes de las alteraciones o modificaciones por la
accion de la luz, del sol o del tiempo, como la cinamilcocaina, existente en las hojas
cuando son viejas, se debe a una transformacion de la cocaina.

Ademas la coca contiene entre sus elementos de importancia un aceite
esencial constituido por higrina, salicilato de metilo y un aldehido. Este aceite
esencial es mas abundante en la coca americana.

Cultivo de la Coca

En la actualidad la coca se cultiva en América sobre todo en Peru y Bolivia,
pero también la cultivan en el Ecuador y en Colombia, especialmente en el valle de
Upar y en Popayan.

En el Perl se la cultiva especialmente en Paucartambo, los valles de
Carabaya en Anco, lluanuco y Santa Ana. En Bolivia, en las provincias de Yungas,
Yurucares, Ynquisivi, Caupolican, Larecaja y otras.

Su mayor rendimiento se obtiene en los valles calidos de la Cordillera de los
Andes, por lo comun situados a una altura de méas de 2200 metros sobre el nivel del
mar, en las pendientes orientales de la Cordillera, llamada "Montafia".



294 R. Pardal: Medicina Aborigen

Los cocales se establecen en terrenos que responden a dos tipos
fundamentales, segun se efectien en lugar llano o en las laderas. En terreno llano,
se plantan las hileras de arbustos de coca en surcos trazados a cordel, llamados
uachos, separados unos de otros por bordes mas elevados de piedra y tierra muy
apisonada, llamados umachas,

Cuando el cocal ocupa el talud de una montaria, se forman plataformas
escalonadas para una hilera de plantas, con un pequefio muro de piedra en su borde
libre, que a mas de impedir la desecacion de la planta, protege la raiz y el cuello del
arbusto contra los rayos del sol.

Los arbustos plantados en los cocales provienen de almacigos que se han
obtenido sembrando las semillas recién recogidas en un suelo humedo al abrigo del
sol, las cuales brotan al cabo de diez a quince dias y al afio alcanzan la altura de 40
a 50 cm., trasplantandose entonces a su sitio definitivo.

La primera cosecha se obtiene al cabo de un afio y medio o dos y la
produccion de una planta continda durante unos cuarenta afios 0 mas. En un afio
se efectlan varias recolecciones. La primera, que se conoce con el nombre regional
de "quita calzén", se efectia a expensas de las hojas inferiores. Las otras
recolecciones, conocidas con el nombre de mitas, tienen lugar por lo comun tres
veces en el afio: una en Marzo (mita de Marzo), otra a fin de Junio o principios de
Julio (mita de San San Juan) y otra a fin de Octubre o a principios de Noviembre
(mita de Los Santos).

Las hojas se recogen una a una y se ponen a secar sobre esteras o sobre
las lajas de pizarra de los patios. Una vez seca, se embalan en sacos denominados
localmente cestos, los cuales contienen 24 libras de hojas. Dos cestos, constituyen
lo que en la regidn se llama tambor, lo cual representa una carga de llama; dos
tambores de hojas representan media carga de mula.

Efectos

Los perjuicios que la coca puede producir necesitan una breve consideracion.
Como todo toxico debe combatirse, pero en las regiones donde se emplea
constituye en cierto modo un mal obligado, que ha nacido como expresion de una
necesidad sentida.

Desde luego no puede compararse con el vicio de la cocaina, porque la dosis
absorbida es discreta, y su cantidad no puede aumentarse en forma creciente como
ocurre con la droga cristalizada. La coca no se ingiere por placer ni para olvidar,
sino para estimular la accion y soportar la existencia alli donde las condiciones de
vida son duras.



La coca 295

Juan A. Dominguez, en un interesante trabajo, ha resumido asi su opinion:
"El cocainismo es un vicio de importacibn Europea, el cocaismo es un habito
impuesto por la naturaleza para vencer los inconvenientes de la vida en las grandes
altitudes". La coca no produce euforia sino que estimula. Segun el autor argentino
citado "la masticacién de la coca en dosis convenientes parece ser utilizada en las
grandes altitudes, obrando como cardioténico, aumenta la energia de las
contracciones cardiacas, actia como estimulante de la respiracion, aumenta la
amplitud y la intensidad de los movimientos respiratorios, permite una mayor
oxigenacion de la sangre arterial, aumenta la energia muscular, intensifica el
intercambio organico".

La coca permite al indio trabajar mucho comiendo muy poco, cuando las
circunstancias lo exigen. Por ello se ha creido erroneamente que hace perder el
apetito. Wedel en sus viajes observd que si bien durante la jornada sus peones
indios sélo se contentaban con coquear, al hacer alto para pasar la noche comian
en abundancia. El indio come cuando las provisiones abundan y cuando al contrario
escasean, la coca ayuda a soportar su abstinencia.

La necesidad o la utilidad practica de la coca en las regiones donde su uso
predomina ha sido consignada con franqueza, desde los Cronistas hasta los
exploradores de nuestra época.

Garcilaso referia en su tiempo que en cierta ocasion un caballero espafiol se
encontré en un camino con un espafiol pobre, que llevaba un gran fardo a cuestas.
El caballero, llamado Pantoja, trab6é conversacién con éste, viendo con sorpresa
gue masticaba hojas de coca. Admirado le dijo: "COmo es que masticais coca, ese
arte salvaje del demonio, pareciéndoos asi a los indios?".

"Sefior - le contesto el espafiol pobre - es verdad que detesto tanto como vos
la coca, pero la necesidad me obliga a masticarla como hacen los indios, porque de
no hacerlo asi, en verdad que no sabré lo que sera de mi, porque la coca me da
fuerzas para poder llevar esta carga y ademas, con ella no necesito alimentos".
"Pantoja qued6 admirado y entonces convino en que el masticar coca no es en los
indios ni vicio ni glotoneria sino necesidad".

Ulloa también se dio cuenta de los efectos que produce la coca en los indios,
y por ello dice: "Esta hierba es tan nutritiva y vigorizante, que los indios trabajan todo
el dia, sin ningun otro alimento, porque ello impide que se les agoten sus energias.
Ademas les conserva los dientes y fortifica el estbmago”.

El Dr. Hipdlito Unanue, de Tacna, ha consignado las ventajas que puede
reportar la coca en el ejército. Relata al respecto un incidente



296 R. Pardal: Medicina Aborigen

del sitio de La Paz en 1771. "Los habitantes después de un asedio de varios meses,
en un invierno riguroso, careciendo de provisiones se vieron obligados a hacer uso
de la coca, y con ella, los sitiados soportaron el hambre, la fatiga y el intenso frio".

Durante la misma guerra un cuerpo de ejército se vio obligado a atravesar
una de las regiones mas frias de Bolivia, desprovisto de alimentos, a marchas
forzadas, para poder alcanzar uno de sus objetivos. Cuando llegaron, Unicamente
aquellos soldados que tenian la costumbre de masticar coca pudieron incorporarse
a su ejército sin haber sufrido mayormente en su salud (Unanue, 1794).

El general Miller, que con tanta gloria participd en las luchas de la
independencia americana, suponia que la resistencia de sus tropas se debia a que
masticaban coca. Este general no solo hizo que sus tropas usaran coca en sus
campafas, durante el afio 1824, sino que experiment6 personalmente los beneficios
de su uso.

Mortimer dice que la maravillosa resistencia de los guias que en la Cordillera
caminan siguiendo el paso o el trote de las mulas y la notable velocidad que
desarrollaban los correos de los Incas, hacen pensar que soélo se debe al efecto de
la coca. Se dice que los chasquis llevaban las cartas a una distancia de mas de cien
leguas de Lima, sin otro alimento que la Coca. "Los indios tienen lugares fijos,
designados para reemplazar sus acullicos de coca. Estos lugares estan a cubierto
del viento y los indios se apresuran a llegar a ellos. Una vez alli, descansan por un
momento y después preparan las hojas para la masticacion. En diez minutos ellos
han armado (es éste el término) sus hojas y se hallan listos para reanudar el viaje".

"La distancia que un indio puede llevar su carga o ceppi, de cerca de cien
libras de peso, bajo el estimulo de una mascada de coca, se llama cocada, que
significa un cierto nimero de millas. Es algo de tiempo mas bien que de distancia,
porque la primer influencia de la coca, mas o menos se siente a los diez minutos, y
las dltimas mas o menos a los tres cuartos de hora o a la hora durante los cuales
tres kilbmetros en terreno ascendente o montafioso, se pueden cubrir. Asi es que a
pesar de gue los caminos estan amojonados, la distancia se mide por cocadas". Los
cargadores o cepiri, como ellos se titulan, viajan cominmente seis o siete leguas al
dia, sin otro alimento que la coca.

Antiguamente cuando los viajeros cruzaban los Andes lo hacian sobre una
silla llevada en la espalda de un indio. Los caminos eran peligrosos en todo tiempo,
poro mas en la época de las lluvias, y el trayecto de veinte leguas desde Popayan
hasta La Plata, sobre el rio Magdalena, requeria de veinte a veintidos dias de viaje.
Las condiciones eran tales



La coca 297

gue no sélo los indios, sino los viajeros, tenian necesidad de mascar coca, dice
Bonnycastle, capitdn de Ingenieros Reales, refiriéndose al uso de la coca durante
ese viaje.

Von Tschudi refiere que: "dejando a un lado todas las leyendas y
extravagancias sobre la coca, establezco claramente mi opinidon de que la coca es
completamente inocua y que su uso es muy bueno para la salud. Puedo citar
numerosos ejemplos de longevidad entre los indios, los que desde pequerios estan
acostumbrados a mascar Coca tres veces al dia, y durante el curso de su vida han
mascado no menos de dos mil setecientas libras. Teniendo en cuenta que viven sus
130 afos, y que empezaron a mascar coca a los diez afios, tenemos por
consiguiente, que una onza de coca por dia hace perfectamente a la salud".
(Tschudi 1839).

Mortimer, en su voluminosa obra sobre la Coca, expresa la necesidad y la
utilidad de ésta y Eric Boman sostiene lo mismo, con ejemplos de observacion
directa.

BIBLIOGRAFIA X
DE AGOSTA, .J. — 1588. Véase Bibl. V.
BAzzoccHI, GIUSEPPE. — 1934. Véase Bibl. V.
BELL, J. A. — Use of coca. "B. M. J. L."; Londres 1874.
BENZONI, GIROLAMO. — Historia del Mondo Nuovo; Venecia 1565.

BEUGNIER, CORBEAU. — Recherches historiques, expérimentales et therapeutiques sur la
coca et son alcaloide. "B. G. de Thérapeutique"; Paris 1884.

BONNYCASTLE, R. H. — Spanish America, History of Peru; Londres 1818.
BRUCE, J. MITCHEL. — Materia médica; Filadelfia 1884.

DE LA CALANCHA, FR. — Cronica moralizada de la Orden de San Agustin en el Perq,
Barcelona 1639.

CARTER, W. — The use of coca. "B. M. J. L.", Londres 1874.
CRESPO, PEDRO N. — Memoria sobre la coca; Lima 1793.

CUTTER, E. M. D. — Erythroxylon coca as a heart tonic. "Journ. of Am. med. Ass.; Chicago
1898, p. 1277.

DOMINGUEZ, JUAN A. —- La coca. El cocaismo americano. El cocainismo europeo.
"Comunicacién a la Ac. Nac. de Medicina de Buenos Aires"”, sesion del 16 de
noviembre de 1928.



298 R. Pardal: Medicina Aborigen

ERNEST, M. — De I'emploi de la coca dans les pays septentrionaux de la Amérique du Sud.
"C. 1. A"; Berlin 1890, pp. 230-243.

GRAY, J. L. — Erythroxylon coca. "Journ. Am. Med. Ass.", t. V, pp. 455-458; Chicago 1885.

DE HERRERA, A. — Historia general de los hechos de los castellanos en las islas y tierra
firme del Mar Océano, en 4 tomos; Madrid 1730.

MAZzzINI, GIUSEPPE. — 1931. Véase Bibl. V.

MORTIMER, W. G. — De [’action physiologique de la cocaine amorphe et de la cocaine
liquide de Duquesnal compareée a I'action de la cocaine cristalina. "Comptes rendus
Soc. de Biologie", t. 11, p. 241; Paris 1884.

DE LOS Rios, J. A. — Sobre la coca del Per(. "Gaceta méd. de Lima", t. XII; Lima 1867-8.




CAPITULO Xl
EL PEYOTL

Desde los primeros tiempos de la conquista de México, los historiégrafos y
misioneros catélicos mencionan el Peyotl como una raiz diabdlica, llamandola asi
por sus propiedades embriagadoras e ilusidgenas. Por ellos se sabe que los
Toltecas, predecesores de los Aztecas, usaban desde mucho tiempo esta droga.
Bernardino de Sahagun, que llegé en 1529 a Méjico, habla asi del Peyotl: "Hay una
planta que recuerda la trufa. Se llama el Peyotl, es de color blanco y se produce en
las regiones mas septentrionales del pais. Los que la comen ven cosas
sorprendentes y risuefias. Esta ebriedad dura dos o tres dias y desaparece. Esta
planta es de consumo habitual por los Chichimeca. Ella los sostiene y les da coraje
para el combate poniéndolos al abrigo del temor, de la sed y del hambre”. "El uso
de esta droga estaba en manos de los adivinos y de las brujas y especialmente de
los portadores de encantos".

Los misioneros cristianos del tiempo de la conquista tuvieron grandes
dificultades para combatir el uso del Peyotl. Asi Le6n y Gama, en 1611, hacia las
siguientes preguntas a los nifios que iba a convertir: - ¢ Dices la verdad? ¢ Declaras
tu pensamiento? ¢ Lees los signos? ¢ Crees en los suefios? Haces circulos y figuras
en el agua? Colocas flores en todos los idolos? ¢Conoces las formulas de los
adivinos para tener suerte en la caza? ¢Bebes la sangre de los otros? ¢ Tratas de
atraer a los demonios en tu ayuda? Has bebido Peyotl o hecho beber a otros, para
conocer secretos y saber dénde estén las cosas perdidas.

El P. Ortega refiriéndose al Peyotl decia que los Cora "al festejar por
septiembre la recoleccién de la cosecha de maiz, la bebian molida, para no decaer
al quebranto de tan larga funcion”, y el Padre Arlegui, refiriéendose a las costumbres
de los indios que administraban los franciscanos de Zacatecas, dice: "la raiz que
mas veneran es una llamada Peyoéte, la cual muelen y beben en todas las
enfermedades, y no fuera esto tan malo, si no abusaran de sus virtudes, porque
para tener conocimiento de lo futuro y saber como saldran de las batallas, la beben
deshecha en agua y como es tan fuerte les da una embriaguez con re-



300 R. Pardal: Medicina Aborigen

sabios de locura, y todas las imaginaciones fantasticas que les sobrevienen con la
horrenda bebida, cogen por presagio de sus designios, imaginando que la raiz les
~ 77 71 ha revelado futuros sucesos; lo
peor del caso es que no solo los
barbaros ejecutan esa diabdlica
supersticion, sino que aun entre
los indios domeésticos dura este
infernal abuso..." "Sucede auln
entre los indios politicos, que los
padres cuelgan a sus hijuelos
unas bolsillas y dentro de ellas,
en lugar de los cuatro Evangelios,
gue ponen a los nifios en Esparia,
meten en él, Peyote; vy
preguntando de sus Vvirtudes,
dicen sin empacho ni verguenza,
gue es admirable para muchas
cosas, pues con ellas saldran sus
hijos, diestros toreadores, agiles
para domar caballos y de buenas
manos para domar novillos de
suerte que; juzgan que los que se
crian con esta hierba al cuello,
son aptos para todo propaosito”.

El Padre Arias menciona
que el Peyotl era tenido por los
Cora, como creacion del Genio
gue designaban con el nombre de
flaycuric, y su ingestion les servia
para tener comunicacion con él.

FIG. 54 — El Peyotl (Safford-Petrullo) Desde entonces hfaSta
nuestros dias su uso continud

entre los nativos mejicanos, extendiéndose a fines del siglo pasado a los indigenas
de los Estados Unidos. En Méjico es usado especialmente entre los indios de las
regiones de estepa: los Huicholo, los Cora y los Tarahumaro.



El peyotl 301

El nombre Peyote o Pellote es el corriente en Méjico, pero en cada una de
las tribus de indios mejicanos recibe un nombre especial; asi, por ejemplo, los
Tepehuanos de Durango lo llaman Kamaba; los Huicholes de Jalisco, Hicouri; los
Tarahumaro de Chihuahua le afiaden la palabra Honanamé (que significa superior);
los Cora le dan el nombre de Houatari; los Comanches, Wokowi; los Mescaleros,
Ho; los Kiowa de los Estados Unidos, Seiii, etc.

Karl Lumholz en 1894 referia que para ellos el empleo del Peyotl constituye
una de las caracteristicas mas importantes de sus religiones cuyos mitos estan muy
poco alterados, pues en lo esencial reproducen lo descripto hace cuatrocientos afios
por Bernardino de Sahagun.

Relatos transmitidos oralmente desde tiempos inmemoriales hacen aparecer
al Peyotl en las leyendas de la mitologia indiana, vinculandolo con sus grandes
hechos historicos. De acuerdo con ellos Jean Genet, en su Histoire des peuples
Shoshones Aztéques, ha reconstruido asi uno de los origenes atribuidos a la
difusién del Peyotl: "Ciertas tribus Sonorianas, los Guachichiles, ocupaban en los
tiempos antiguos un inmenso territorio representado hoy dia por los Estados de San
Luis de Potosi, de Zacatecas y de Coahuila, en Méjico. En una época desconocida
se produjo una escision en sus creencias religiosas: un profeta llamado Majakuagy
acababa de rebelarse y trataba de modificar las costumbres seculares. Se produjo
contra él y contra los clanes que lo sostenian una profunda reaccién. Majakuagy y
sus partidarios huyeron, pero sus enemigos los persiguieron y se encarnizaron con
ellos, llegando a atrapar al profeta y a sus partidarios en un lugar llamado
Rhaitomuany. Alli los maltrataron, los desvalijaron y rompieron todos los utensilios
gue les servian para recoger agua y preparar los alimentos, y después los
abandonaron a su suerte. Entonces Majakuagy, suplicO a los dioses y éstos,
compadecidos de sus infortunios, transformaron los restos de sus utensilios en una
planta maravillosa dotada de propiedades sobrenaturales, que tenia la virtud de
poner a los que la usaban al abrigo del hambre y de la sed, durante un tiempo
considerable. Asi sostenidos por la maravillosa planta ritual, Majakuagy y sus
partidarios se pusieron en marcha y llegaron a la tierra de Nayarit de la que
resolvieron hacer la conquista. Posteriormente Majakuagy impuso como costumbre
ritual una peregrinacion anual a Rhaitomuany, para recoger ceremonialmente el
Peyotl, durante la celebraciéon de pantomimas religiosas". Esta ceremonia se
celebra aun en nuestros dias.

Ledn Diguet consigna que las practicas religiosas relativas al uso del Peyotl,
en las épocas precolombinas, conservan una relativa pureza entre los indigenas de
la Sierra de Nayarit. Como se sabe, esta region esta



302 R. Pardal: Medicina Aborigen

habitada por dos tribus, los Cora y los Huicholo. La tribu de los Cora, en gran parte
cristianizada, ha abandonado las practicas rituales del Peyotl. En cuanto a los
Huicholo, conservan en su mayor parte su antigua religion y la fiesta de la
recoleccién reviste anualmente los caracteres de una solemne peregrinacion
religiosa, acompafiada de abstinencias y preceptos rigurosos.

Cada afo los Huicholo se unen con los Cora que aun no se han cristianizado
y a veces con los Tepehuone en el templo de Santa Catalina y se dirigen a la meseta
de Nayarit, toman un bafio ritual y se despiden de sus mujeres, absteniéndose de
toda ablucion y de todo contacto sexual hasta que termina la recoleccién y la fiesta
que al retorno se celebra. Son conducidos por un jefe elegido al efecto y la
expedicion dura alrededor de un mes entre ida y vuelta. En cada dia de viaje se
efectla una etapa, las que son siempre, iguales y representan las etapas de la
peregrinacion historica inicial.

Antiguamente el sitio de la recoleccién era el lugar llamado Rhaitomuany,
situado entre el Real de Catorce y San Luis de Potosi. En la actualidad la expedicién
llega habitualmente a un lugar mas cercano, llamado Mojonera. Durante los Ultimos
cinco dias de la expedicion toman Peyotl como estimulante y en el estado de suma
excitacion producido por el toxico, el ayuno y las ceremonias religiosas, efectuan la
recoleccion de los cactus que emplean.

Como, al igual que las otras cactaceas, el Peyotl no es una planta anual,
tienen cuidado de no extinguirla, seccionando solamente una parte y dejando su
pivot, sobre el cual, en la superficie de seccion, vuelven a crecer varios mamelones
gue permiten las recolecciones posteriores.

Los Huicholo distinguen tres tipos de Peyotl; dos principales y el tercero de
una especie proxima. De los dos tipos principales, uno tiene el sabor mas amargo y
efectos mas activos; estaria bajo la dependencia de los dioses, y lo llaman
Tzinouritehua-Hicouri. El otro, de sabor menos amargo, estaria bajo la dependencia
de las diosas, y lo llaman Rhaitoumuanitarihua-Hicouri. Gosselin (de Niza),
poseedor de una rica coleccién de cactaceas, ha obtenido de una misma semilla de
Anhalonium Williamsii los dos tipos, que en realidad pertenecen a una misma
especie botanica, aunque se diferencien por su aspecto exterior. La variedad mas
amarga y de principios mas activos presenta unos mamelones mas pequefos y mas
NUMerosos.

Al retornar a sus lares los peregrinos llegan extenuados. Su periodo de
abstinencia y privaciones no ha terminado todavia y les estéa prohibido entrar en sus
casas. Permanecen en los alrededores cazando



El peyotl 303

ciervos durante dos o tres dias, hasta que reinen la cantidad suficiente para realizar
el gran banquete.

El peregrino, que durante ese tiempo no se ha lavado, toma un bafio y se
viste con sus mas lujosos trajes cifiendo un cinturén bordado. Entonces tiene lugar
la fiesta llamada del Peyote, que es muy solemne. De mafiana los hombres se
pintan la cara y las mufiecas con dibujos simbdlicos, las mujeres se adornan con
ramos de orquideas y se engalanan hasta los animales. Un Shaman los recibe en
el templo, donde en grandes canastas se deposita la cosecha obtenida, colgandose
- ademas - de los muros collares hechos con esta planta. Una parte del Peyote sera
consumida durante la fiesta.

Los trozos del Peyotl y el Sotol, (una especie de aguardiente) circulan entre
los concurrentes, y el baile principia. Es una danza sagrada, vertiginosa, adornada
con saltos rapidos que el bailarin describe realizando un circulo en sentido contrario
al movimiento aparente del sol. Durante veinticuatro horas el danzarin se entrega a
este baile frenético que continla hasta que en las Ultimas horas toda la tribu se
encuentra en estado de embriaguez por la mescalina y el alcohol

Identificacion botanica

Desde el punto de vista botanico durante un tiempo ha existido cierta
confusion en la nomenclatura, debido a que los norteamericanos y los alemanes
desconocieron mutuamente sus trabajos.

El farmacélogo de Berlin, Lewin, en 1886, efectuando investigaciones en
Ameérica, creyo ser el descubridor del cactus. El botanico berlinés Hennings también
afirmé que se trataba de una clase desconocida anteriormente, llamandola
Anhalonium Lewinii.

Lewin, en realidad redescubrié una planta ya conocida por los botanicos
norteamericanos con los nombres de Anhalonium Williamsii u Lophophora
Williamsii. Los investigadores alemanes de sus propiedades narcéticas, lo
contintan llamando Anhalonium Lewinii. Rohuir, en su libro sobre el Peyotl, de 1927,
con el fin de zanjar las controversias lo llama Echinocactus anhalonium Lewinii. Se
trata de sinGnimos que conviene tener presente al consultar la bibliografia.

El Peyotl es un cactus sin espinas, con la forma de un pepino, cuya
extremidad superior, semiesférica, sobresale de la tierra; su raiz en forma de tallo
vertical tiene una longitud de diez a quince centimetros; crece en los sitios secos
del Norte de Méjico.

Entre los cactus del género Anhalonium, existen algunos semejantes en la
forma, pero que difieren en sus componentes quimicos. Asi, uno de los Anhalonium
de mayor semejanza con el que tratamos, sélo con-



304 R. Pardal: Medicina Aborigen

tiene un alcaloide hipnético: el pellotin, mientras el tipo genuino contiene cuatro: la
anhalonina, la anhalonirina, la lofoferina y la mescalina. Por medio de
investigaciones repetidamente confirmadas se ha llegado a establecer que, de las
cuatro substancias, la que tiene el poder de determinar la embriaguez, es la
mescalina. En 1919 E. Spath logro obtener la sintéticamente, facilitando su empleo
terapéutico y la experimentacion.

El peyotismo indigena

Desde fines del siglo pasado el Peyotismo se ha extendido a un gran nimero
de tribus de las Praderas norteamericanas bajo la forma curiosa de un movimiento
religioso de caracter particular, que tiene como fundamento la ingestion del Peyotl
para ponerse en comunicacion con el Gran Espiritu y evadirse espiritualmente del
mundo moderno con la organizacion que le han impuesto los blancos.

El Peyotismo actual de gran nimero de tribus que ocupan las Reservas para
indios en los estados norteamericanos comprendidos entre el Rio Grande y el limite
Este de las Montafias Rocosas, transformado en doctrina con ritual, lleva en si, un
nexo fundamental que vincula las formas actuales de su culto con las del
precolombino.

Entre los pueblos que se han dirigido al Peyote como a un libertador y a un
guia, se destacan los Delaware de Oklahoma. La organizacién y el dogma fueron
fijados en 1918 en Oklahoma por el delaware John Wilson, siendo uno de sus
fundadores el cabecilla Osage (Cuero de Tocino), que ha fallecido hace poco.

Los Delaware que vivian en Anadarko en estrecha relacion con los Kiowa, y
los Comanche, se pusieron en contacto con el culto del Peyotl en 1880; poco
después los Winnebago de los Grandes Lagos y los Cheyenne de Montana
aprendieron el nuevo rito.

La historia de los Delaware contiene las desdichas comunes a todos los
indios a raiz del establecimiento de los Europeos en el Nuevo Mundo: resistencia
inatil, transmigracion a tierras desconocidas y nada gratas y desintegracion gradual
bajo el sistema de las reservas. Cuando les llego del Norte el culto del Peyotl, les
trajo un lenitivo y una tregua para su abatimiento espiritual.

En el Peyotl los Delawares hallaron el medio de restablecer las antiguas
relaciones con el "Gran Espiritu” que se estaban desvaneciendo, reintegrandoles
un cierto grado de fortaleza espiritual. Es por esto que consideran el Peyotl como
un dios que revela directamente sus ensefianzas al individuo sin la intervencion del
sacerdote, necesitando, Unicamente, sujetarse a menudo a sus efectos, ingiriéndolo
en comidas ceremoniales



El peyotl 305

gue constituyen las llamadas ceremonias de la "Gran Luna" y de la "Pequefa Luna”,
descriptas con todos sus detalles en un libro notable publicado en los EE. UU. por
Vicente Petrullo, con el sugestivo titulo de "The Diabolic Root".

En dichas comidas rituales el cactus se consume bajo tres formas: 1°, como
planta verde; forma ideal para ellos, pero dificil de obtener; es la mas desagradable
al gusto; 2°, el boton seco, que constituye la forma mas empleada; 3°, el té, o
infusion, que representa la forma habitualmente suministrada a las mujeres y a los
enfermos de tuberculosis pulmonar.

La produccion de Peyotl esta limitada geograficamente al Norte de Méjico y
Sur de Texas. Esta regién era muy visitada por los peregrinos cuando iban a buscar
la planta sagrada y adquirir experiencia religiosa en la "tierra del Peyote". Desde
gue la vida moderna impuso restricciones econdémicas al movimiento de los pueblos
indios, a menudo el viaje no puede efectuarse por parte de tribus establecidas a
muchas millas de distancia, y por ello, en estados como el de Oklahoma, la planta
se cultiva en macetas, barricas, etc., por medio de pacientes cuidados.

Petrullo, que ha convivido largo tiempo con los Peyotistas adeptos a esta
religion, resume asi sus fundamentos: "No contiene ninguna férmula profética sobre
la extincion de los blancos ni el retorno a las condiciones precolombinas. Ensefia la
aceptacion del nuevo estado de cosas y hace posible una actitud de resignacion
frente a la desaparicion cultural y racial de diversas tribus, insitiendo, sélo, en la
necesidad de emanciparse de las aspiraciones mundanas"”. "La principal finalidad
gue tratan de obtener los indios, es un reino espiritual mas elevado, situado lejos
del poder de destruccion de los blancos".

Una religién con tal doctrina es el recurso final y natural de un pueblo que se
convence plenamente de su incapacidad para restaurar el estado anterior. Gana su
batalla espiritual si puede construir un universo subjetivo, con un Dios cuya unién
no dependa de medios materiales y adquirir un concepto de la vida que le permite
contemplar con indiferencia los afanes comunes a los hombres, con simpatia y
piedad las injusticias sufridas por obra de sus vecinos, y con aceptacion serena el
mal y las desdichas.

Estudio clinico experimental del Peyotl y su alcaloide la mescalina

Investigadores meédicos de diversos paises han estudiado la accion del
Peyotl y de su alcaloide, la mescalina, provocando la embriaguez aguda
experimental en el hombre.



306 R. Pardal: Medicina Aborigen

Sus curiosos efectos sensoriales fueron estudiados, empleando la planta, por
Lewin, Hefter, Pressler, Serkow, Knauer, Cuttman, Prentis, Morgan, Mitschel, Ellis
y Fernberger. Serkow y Ellis, recurrieron a la auto-observacion. Han utilizado la
mescalina pura (alcaloide principal del Peyotl), Kurt Beringer y el profesor
Marinesco.

Las experiencias de Kurt Beringer, en la Clinica Psiquiatrica de la Universidad
de Heidelberg, contienen numerosas observaciones de sujetos inyectados, que por
sus condiciones de inteligencia, pudieron reconstruir los efectos y describirlos
posteriormente. La embriaguez por mescalina, esta caracterizada por tres
elementos fundamentales:

1°, alteraciones en la esfera de los sentidos;
2°, alteraciones de situacion de la personalidad;
3°, aparicidon de estado cualitativamente anormales de la personalidad.

Como primer sintoma de lo que
se ha llamado "el aspecto externo de
la intoxicacion", aparece una dificultad
en la concentracion mental y ligera
fatiga, acompafadas de trastornos del
sistema nervioso vegetativo, cambios
en la frecuencia del pulso, y dilatacion
de las pupilas.

Al cabo de cierto tiempo, si se
cierran los ojos, o se coloca al
intoxicado en un cuarto obscuro,
percibe visiones coloreadas, brillantes,
las cuales al principio no tienen forma
determinada, pero poco a poco
adquieren contornos, hasta producir
figuras comparables a las imagenes

FiG. 55 - Cuadro pintado durante la ebriedad ~ caleidoscopicas. Estos fenomenos

por mescalina (Marinesco). Opticos ~ cambian  gradualmente

tomando las formas mas determinadas

de figuras arquitectonicas, paisajes, enanos, hombres o seres fabulosos, siempre

coloreados y dotados de gran movilidad. A menudo los colores se cambian por sus

complementarios. Generalmente aparecen primero el rojo y el verde, mientras el
azul y el amarillo se presentan después. Junto con ello se perturba la sensacién




El peyotl 307

del Yo, en lo que depende de los sentidos. Se tiene la sensacidén de haber perdido
mucho peso y se interrumpe la nocion del conjunto corporal. Se experimentan
sensaciones bizarras, como la de que las piernas se han agrandado en forma
gigantesca y pesan extraordinariamente, de que el cuerpo se hincha como un globo
e irradia una corriente fria. Las alteraciones del Yo van unidas a raras impresiones
de situacion: asi, la persona intoxicada se encuentra en un mundo extrafio, que
nunca vivio antes, cuya novedad, rareza y complejidad, hacen dificil obtener un
analisis detallado. A pesar de ello existe siempre un impulso a la reflexién sobre un
estado personal tan particular; un resto de conciencia registra los fendbmenos
psiquicos anormales producidos durante la embriaguez y permite el recuerdo de las
formas, agradables o no, de tal estado.

Entre las perturbaciones cualitativas de la personalidad, se encuentra,
impregnando todo el cuadro, una euforia anormal, que en su tipo mas ligero se
manifiesta como un estado de alegria, pero puede alcanzar cualidades de insulsez
y de impropiedad. Los sujetos consignan que dicha euforia se siente como algo
extra-corporal y la recuerdan como difundida en el exterior. Otra interesante
perturbacion cualitativa de la personalidad consiste en que ella aparece como
disociada en diferentes capas y en diferentes estados simultaneos, uniéndose a
esto la sensacién de que la vida se desenvuelve automéatica e independientemente
de la propia personalidad. Este cambio del sentido general, corresponde, segun las
palabras de Kurt Beringer, "a un sacudimiento o trastorno de la existencia central".
Este autor expresa que estas sensaciones, corresponden a las denominadas por
James "emociones cosmicas" y se asemejan a los estados de éxtasis. En tal caso
el Yo reflector y observador, desaparece, asi como el conocimiento de si mismo y
de la propia personalidad, con sus atributos y deseos. Se rompe la continuidad con
el ser anterior y el intoxicado se encuentra aislado, pues el mundo exterior pierde
su importancia y su relacion vital con el individuo. En tal estado desaparece la
espontaneidad, la excitabilidad y los impulsos de toda naturaleza.

Entre las curiosas alteraciones del yo que produce la mescalina, se encuentra
la de la fusion de la personalidad con los objetos del mundo exterior. Al respecto,
es muy interesante la siguiente auto-observacion de un intoxicado
experimentalmente: "Me confundi con las nudosas ramas de un arbol y con los mas
pequefios brotes verdes que veia a través de la ventana y que mis ojos parecian
tocar. Unas veces me parecia confundirme con las ramas del arbol; otras veces
confundirme con las voces de las personas que me escuchaban”.

Cuando las alteraciones de la personalidad han alcanzado cierto



308 R. Pardal: Medicina Aborigen

grado, aparecen perturbaciones del sentido del tiempo y del sentido le los
movimientos personales. En lo que se refiere al tiempo, se llega a una especie de
punto medio en que las cosas no suceden ni antes ni desués; todo parece ser
permanente y al mismo tiempo transcurrir con desusada velocidad, desapareciendo
la sucesién de los acontecimientos en el tiempo. En lo referente a las alteraciones
en la sensacion de los movimientos, muchos sujetos de experiencia recuerdan que
estos no eran normales, sino de reptacién, o truncados, como los de los mufiecos.
Otros han referido también haber sentido que sus movimientos eran angulares,
temblorosos, vermiformes, peristalticos, etc., etc.

Es interesante hacer constar, con Kurt Beringer, que, "los deseos de
realizacion primitiva" faltan en la intoxicacion por la mescalina, contrariamente a lo
gue ocurre en la intoxicacion "con el opio y el haschich, donde estan presentes.
Tampoco aparecen al exterior, los complejos ocultos y no se observan alucinaciones
de las cosas inexpresadas.

En la intoxicacion experimental por mescalina la esfera sexual pasa por
completo a un segundo plano, hasta desaparecer. Lo mismo ocurre con la ingestién
abundante por la masticacion del Peyotl. Debemos recordar aqui que, por el
contrario, el cocimiento del Peyotl ingerido en forma de jarabe fue y es utilizado en
ciertas tribus mejicanas como afrodisiaco. Probablemente la droga actua como
afrodisiaco en pequefias dosis y anula la esfera sexual en grandes dosis.

Entre las perturbaciones mas interesantes determinadas por la ingestion del
Peyotl y reproducidas por la intoxicacion experimental con la mescalina, se destacan
en primer plano las alteraciones funcionales de los sentidos, cuyo aspecto capital,
lo constituyen las ilusiones Opticas y las sinestesias. Las ilusiones Opticas se
traducen por cambios en la luminosidad, en el tono de los colores, y en su
intensidad, acompanadas por modificaciones del tamafio, de la perspectiva, de la
forma, alteracion de los contornos, cambio entre el objeto visto de cerca y de lejos;
micropsia, macropsia, y plegadura de las imagenes. El fendbmeno mas caracteristico
lo constituyen las sinestesias, es decir, sensaciones que responden a la excitacion
de otro sentido; por ejemplo: una excitacion auditiva es traducida como una
sensacion luminosa, recordando la ilusién infantil de la audicion coloreada, en la
gue después de ciertos sonidos se tienen sensaciones de color mas o menos
intensas.

La sensibilidad cutanea puede determinar sensaciones auditivas y opticas.
— En el individuo intoxicado falta la capacidad de distinguir entre una sensacion
primaria y una secundaria, sobre todo en lo que se refiere a su origen. En el estado
mas agudo no se hace diferencia entre los sentidos excitados. Un dolor es un sonido
rojo; la sensacion de ham-



El peyotl 309

bre es verde; el sonido de una campana es purpura. Cada cutanea es acusada
como una sensacion luminosa. El dolor de la pierna es de color violeta. La piel
traduce por el oido las mas diferentes sensaciones de calor, frio, picadura, etc.

Beringer ha investigado las sinestesiua acustico-0Opticas, colocando un sujeto
inyectado con mescalina en un cuarto obscuro y provocando un sonido repetido con
un intervalo establecido (un sonido por segundo). "Al principio de la experiencia -
dice dicho autor - no habia alucinaciones visuales, pero desde el primer sonido, el
sujeto investigado vio una superficie redonda, gris blanquecina, bastante bien
limitada. Cada nuevo sonido determinaba una impresion visual cada vez mas
amplia, pero del mismo tipo que la primera. Si los sonidos aparecian més juntos, las
alucinaciones visuales se aproximaban; si los sonidos eran mas extensos, las
superficies eran mas extensas. Habia entonces, una relacion entre los intervalos de
los sonidos y los intervalos de las alucinaciones. Esta relacion existia también entre
la intensidad del sonido y el tamafio de la imagen obtenida por la alucinacion. En
forma visible existe una relacion bien neta entre excitacion acustica y alucinacion
visual. El valor tiempo, en la excitacion auditiva, era transformado en valor extension
en la alucinacion visual”.

En el afio 1931 el profesor Marinesco ha publicado, en la Presse Medicale de
Paris, una serie de experiencias interesantes sobre el efecto de la mescalina "al
traducir las impresiones acusticas en visuales." Inyecté mescalina a varios artistas
pintores y los hizo pintar bajo los efectos de la droga, mientras se ejecutaban trozos
de musica. Los resultados, recuerdan mucho a las pinturas efectuadas por mediums
espiritistas en estado de trance.

La terminacion de la psicosis mescalinica experimental dura, en todo, unas
cinco u ocho horas; es por lo comun lenta y gradual. Sin embargo, puede ser rapida
y terminar unos minutos después de la embriaguez.

El Dr. Cairnes, de la Universidad John Hopkings, se inyecto
intramuscularmente mescalina y tuvo visiones coloreadas magnificas; a su lado
colocé un graféfono que toco sucesivamente dos discos. Describe sus sensaciones
en los siguientes términos: "Al tocar el Quinteto en Fa Bemol de Schumann,
aparecieron alfanjes turcos con incrustaciones y ornamentos maravillosos. En
seguida dos estrellas de oro flotando en el espacio y dos jinetes montados en
caballos blancos con mantos de gran riqueza y precioso dibujo. Después se toco
"Simbad el Marino" de Rimsky Korsakow; a los primeros acordes aparecio un cuadro
de una belleza incomparable: sobre un mar azul lucia una puesta de sol en una



310 R. Pardal: Medicina Aborigen

atmosfera de rico colorido; de pronto el cuadro cambié subitamente, surgiendo una
tromba marina de bordes azul-oscuros y cuajados de particulas de oro que lanzaban
vivos destellos. Por ultimo vio el interior de una catedral gotica con un trono carmesi
en el centro de la nave. Esta imagen fue seguida de otra: centenares de mujeres
con trajes orientales que ocupaban el vértice de una oscura colina".

BIBLIOGRAFIA XI

ARLEGUI, FRAY JOSE. — Cronica de la provincia de San Francisco de Zacatecas; México
1737. Reedicion, México 1851.

DIGUET, LEON. — Le Peyote et son tisage rituel chez les indiens du Nayarit. "J. A. P.", N. S.,

t. 1V, 1907.
GENET, JEAN. — Histoire des peuples Shoshones-Aztéque; Paris 1929.
KURT, BERINGER. — Intoxicacion por la Mescalina. "Archivos argentinos de neurologia”,

Buenos Aires, 1928, N° 3.

LUMHOLTZ, KARL. — 1902, especialmente el Cap. sobre Simbolism of the Huichols. Véase
Bibl. I1.

MARINESCO, G. — La mescaline. "Presse médicale", 1931.
PARDAL, RAMON. — EI Peyotl. "Actualidad médica mundial”; Buenos Aires 1935.

PRENTISS, D. W. y MORGAN. — Reprint from the medical record Mezcal-bottoms.
"Terapeutic Gazette", Setiembre de 1935.

PETRULLO, V. — The diabolic root; Filadelfia 1934.

REKO, VICTOR. — Magische Gifte-Hausch und Belaubungsmittel der Neuen Welt; Stuttgart
1936.

ROUBIER, A. — Le Peyotl; Paris 1931.

SAFFORD, W. E. — Narcotic plants and stimulants of the ancient americans. "Ann. Rep. of
Smiths. Inst., 1916; Washington 1917.

DE SAHAGUN, BERNARDINO FRAY. — 1890. VVéase Bibl. VIII.
URBINA, M. — 1903. Véase Bibl. VIII.




CAPITULO Xl
AYAHUASCA - CAAPI - YAJE

El Ayahuasca es una planta cuyas propiedades han sido empleadas por los
aborigenes de la region Noroeste del Amazonas, especialmente por los nativos de
los territorios irrigados por los afluentes de la margen izquierda del curso superior
de dicho rio.

Numerosas tribus diseminadas en el extenso territorio comprendido entre los
rios Negro y Orinoco, el Amazonas y la Cordillera de los Andes, incluyendo el
Noroeste del Peru, Este del Ecuador y Colombia; Sur de Venezuela y Noroeste del
Brasil, utilizaron desde épocas inmemoriales, una bebida obtenida por decoccion o
maceracion de una liana, la Ayahuasca, Caapi o Yajé conocida actualmente con el
nombre técnico de Banisteria caapi (Spruce).

Su ingestién produce un estado psicoldgico especial, con alucinaciones e
ilusiones Opticas, excitacion intelectual y estado metagnémicos que segun algunos,
llega a producir fenémenos telepaticos (uno de sus componentes ha sido llamado
telepatina) y estados oniricos.

Spruce, en 1853, viajando por Urucu-Coara, cerca de Panuri, en la region de
los afluentes del Rio Negro, Uaupé e Icana, tuvo noticias de la existencia de una
bebida estupefaciente preparada con una planta llamada Caapi usada por los
indios. El Caapi Ayahuasca, estudiado por Spruce bajo el punto de vista botanico,
fue asignado a la familia de las Malpiguiaceas y descripto con el nombre de
Banisteria caapi. Refiriéndose al modo de usarla, Spruce comprobé que se utilizaba
la parte inferior del tallo ascendente, triturada en un mortero, con adicién de un poco
de agua, sin hacerla hervir ni macerar. Una vez triturada se separaban las fibras
lefiosas, filtrandolas al través de un tamiz. Al producto filtrado se afiadia una
cantidad de agua para poderla beber y se ingeria asi, bajo la forma de un liquido de
aspecto desagradable y de gusto amargo, poco apetecible.

"El efecto - decia Spruce - comienza a producirse a los dos minutos de
beberia. Primero produce palidez y temblor, después transpiracion, agitacion y
delirio furioso; al cabo de diez minutos el bebedor se apacigua y se duerme". Spruce
pudo comprobar que ya bajo el nom-



312 R. Pardal: Medicina Aborigen

bre de Caapi, ya bajo el de Ayahuasca, el brebaje era ingerido por los indios de
otras tribus, entre las que citaba a los Guahibo, a los habitantes de los afluentes del
Orinoco, encima del Meta, sobre los rios Vichada, Guavire, Sipapo, a los Tukano
del Uaupé, a los habitantes de Canelos, Puca-Yacu y otros.

El autor citado quiso experimentar en si mismo los efectos de la planta, pero
una supercheria de los indios, que temen confiar al extranjero el uso y los poderes
magicos de la planta, le impidié hacerlo. Durante una fiesta entre los indios Uaupé,
en vez de Ayahuasca le dieron a beber otra composicién a base de chicha de
mandioca que le produjo vémitos.

Bompland parece referirse al Ayahuasca en las noticias que da sobre un
estupefaciente de este tipo en sus notas del viaje que efectué con Humboldt hasta
San Carlos del Rio Negro (1799-1800). Michelena y Rojas (1855-1859) en sus notas
de viaje de exploracion por el Orinoco, Casiquire, Rio Negro y Amazonas, hace
mencién de una bebida estupefaciente eufdrica, utilizada por los indios, que es
probablemente la que nos ocupa. Manuel Villavicencio, en 1853, refiere que los
indios Zaparo y los Tukano utilizaban las propiedades de una liana (huasca) que
llamaban Ayahuasca, cuyo cocimiento provocaba un estado psiquico particular con
ensuefios agradables, fantasticos o terrorificos y que tuvo oportunidad de
experimentar en si mismo.

En 1867 von Martius refiere que los indios de la region del Uaupé y del Icand,
afluentes de la derecha del Rio Negro, en la frontera Noroeste del Brasil, utilizaban
con los fines citados, una planta que llamaban Caapi (del Tupi Cad, planta o yerba,
y Pi, contraccion de Pinima, coloreado, pintado). Orton, en 1867, en ocasion de su
viaje a lo largo del Napo, observo el uso del Ayahuasca entre los Zaparo.

Tyler en 1894, al hablar del uso de la planta, refiere que ademas de su accion
estupefaciente, actia como afrodisiaco en la primera faz de la intoxicacion. Wiffen,
en 1915, refiere que también los Menimehé, y las tribus situadas al Norte del Yapura
hacian uso del Caapi, por su accion erdtica y afrodisiaca. En las tribus situadas al
Sur del Yapur4, la utilizaban especialmente los médicos para colocarse en situacion
psicoldgica y poder efectuar el diagnédsgico de las enfermedades.

Koch Griinberg, en su viaje por el Noroeste del Brasil, refiere que los
Hianakota-Umana y en general las tribus y poblaciones que viven entre el Napo y el
Yapura tomaban una planta llamada Yajé, para procurarse un estado especial de
ebriedad euférica. Koch Grinberg y su acompafante probaron sus efectos. El
primero experimentd la vision de infinitas luminiscencias de vivos colores,
acompafadas de flores rojas



Ayahuasca y Yajé 313

dispuestas en imagenes geométricas. Su compafiero tuvo ensuefios sonrientes con
aparicion de personas del sexo femenino.

Creveaux refiere que los
Coreguahe ingerian un licor
enervante, a base de una planta
llamada Yajé, preparada por
maceracion y decoccion de la
misma. Consigna que la vio usar
a un médico aborigen antes de
atender a un enfermo, en la
conviccion de que el Yajé le
conferia el poder de predecir el
diagnéstico. En su viaje por
Colombia y Venezuela, en San
Fernando de Atabapd, supo que
los Piay (médicos adivinos),
hacian uso, con analogo fin, de
una liana que llamaban Caapi.

En 1921 Reimburg publica
un trabajo notable sobre las
bebidas toxicas estupefacientes
empleadas por los indios del
Noroeste del Amazonas,
realizando una "mise au point"
sobre el Ayahuasca y el Yajé. En
dicho trabajo relata que estando
en el afo 1912 en lquitos, oyo
hablar, a los empleados de una
empresa extranjera, del
Ayahuasca. Varios meses
después, estando en San Antonio

Fig. 56 —Ramita de Yajé (A. Costa y L. Farias).

de Cura-ray, en pleno centro Zaparo, supo que los indios de la zona acostumbraban
ingerir Ayahuasca. Les propuso a algunos que se la suministrasen, pero con
diversas evasivas y reticencias, no se la dieron a conocer. Un trabajador indio de
origen peruano llamado Tedfilo, casado con una india Zaparo, se presto a darselo,
por conocerlo y estar acostumbrado a ingerirlo, lo mismo que un hijo suyo de diez

anos.



314 R. Pardal: Medicina Aborigen

El sujeto en cuestion colocé en una marmita, en la que nunca se habia cocido
nada con sal (esta condicion parece ser importante para no destruir los efectos de
la droga), cuatro trozos de Ayahuasca de treinta centimetros de largo, cortados y
desmenuzados, agregandole un litro y cuarto de agua y cinco o seis hojas de Yajé.
Colocada la marmita en el fuego, la hizo hervir durante ocho horas, hasta que su
contenido quedo reducido a un cuarto de litro. Por la noche Tedfilo le dio a beber un
liguido moreno turbio, poco agradable a la vista, de sabor acre amargo,
nauseabundo, que dejaba en la boca un gusto muy desagradable. "Era una
condicion importante que el liquido se tomara en reposo, en silencio y en la
obscuridad, para que la accion fuera mejor, que aparecieran los ensuefios y se
pudiera ver claramente el porvenir”. Segun el experto que le dio la bebida, al
aparecer las nauseas, el efecto psiquico y metagnémico alcanzaria su maximum.
Al mismo tiempo que Reimburg, ingirié el brebaje el hijo de Tedfilo, quien después
de un estado nauseoso, se sumio en un suefio inquieto.

El autor citado experiment6 sintomas toxicos, caracterizados por contraccion
de los maxilares y dificultad para tragar. En su relato dice: "Ante mis ojos brillan
algunos circulos luminosos, fosforescentes y veo brillar, en un cielo esplendoroso,
algunas mariposas pertenecientes a las especies recogidas por mi esa mafiana. La
vista es muy neta, demasiado neta, y me parece que veo las cosas al través de un
pequefio agujero practicado en una cartulina. La inteligencia parece sobreexcitada
y la facultad de observacion muy desarrollada. Registro todos los sintomas con una
perfecta lucidez de espiritu, y asisto a todos los acontecimientos como si se tratase
de otro y este sintoma me sorprende notablemente"”. Esto fue todo lo que pudo
experimentar.

Viendo que no ocurria nada mas, se hizo suministrar otra calabaza, de la cual
ingiri6 varios tragos. Lo Unico que sintié fueron fendmenos tdxicos desagradables,
haciendo resaltar como hecho particular la lentitud del pulso y dolores auriculares.
Termin6 su desagradable experiencia, teniendo que administrarse cafeina para
reaccionar.

Segun nuestra opinion, es probable que la ausencia de fenémenos psiquicos,
de ensuefio o de euforia, se deba a que, al igual que pasa con el cigarro y con
toxicos similares, la primera ingestién produce fendmenos desagradables, en lugar
de las impresiones del habituado al toxico.

Reimburg consigna, en otra parte de su trabajo, como son las plantas
utilizadas para preparar la bebida. EI Ayahuasca es una liana del grosor del pulgar.
Los indios que descubren una planta se reservan el hallazgo para disfrutarlo solos.
El Yajé, pudo observarlo en San Antonio, donde los indios lo cultivaban al lado de
las casas. Se trataba de



Ayahuasca y Yajé 315

un pequefio arbusto de un metro cincuenta de alto, con hojas pecioladas enteras,
ovales, largas veinte centimetros, anchas siete centimetros y terminadas en punta
de dos centimetros. Contrariamente al Yajé, que se encuentra junto a las
habitaciones, el Ayahuasca se encuentra en las florestas.

Segun pudo comprobar, los Zaparo, antes de emprender una expedicion de
caza, guerrera o de busqueda de caucho, ingieren Ayahuasca para predecir el
porvenir 0 como un ritual magico, pero también lo hacen habitualmente fuera de
estas circunstancias.

El Ayahuascay el médico hechicero

Es interesante observar que el médico hechicero tomaba esta droga al
examinar a un enfermo, segun consignan explicitamente varios autores. Asi dice
Tyler: "El hechicero, o Shaman, bebe habitualmente el Ayahuasca de los adivinos
y, como la pitonisa de antafio, en su delirio conversa con los malos espiritus, explora
el futuro misterioso, lee el destino de la tribu y recibe las 6rdenes del espiritu de la
vida".

Whiffen refiere que los médicos hechiceros de los Karahona y de los Andoka,
hacen uso del Ayahuasca con fines metagnémicos: "Una raiz que se encuentra en
la floresta produce un narcético muy empleado por los curanderos cuando ella es
raspada, machacada y hervida en el agua". "El curandero toma también una dosis
de una bebida hecha con cierta liana".

Genaro Herrera hablando de los médicos hechiceros de los departamentos
de Maynas y Loreto, en el Peru, dice: "estos brujos para facilitar las visiones o
evocaciones de los Ayac o espiritus, hacen uso de yerbas o plantas prodigiosas
como el Ayahuasca, el cual tomado en infusion teiforme les produce una
sobreexcitacién nerviosa que los pone en estado de verlos u oirlos mejor y de
vaticinar el futuro con toda lucidez".

El Dr. Koch Grinberg refiere que ha podido observar, durante su exploraciéon
de la regidn situada al Sur de Venezuela y al Oeste de la Guayana Inglesa, que el
Caapi era empleado en las practicas del sortilegio curativo por los Yekuana del Alto
Ventuari, particularmente en Manakunya. Dice que ha visto a los médicos
hechiceros acompanar la ingestion del Caapi con la aspiracion de enormes cigarros:
"ante ellos tienen grandes ramos y recipientes llenos de tabaco y de hojas de
corteza morena, grandes calabazas llenas de la bebida méagica de un color moreno
verdoso, semejando la bosta de vaca. Otras calabazas tienen trozos de lianas
venenosas con ayuda de la cual se prepara la bebida. Los hechiceros toman la
bebida magica fumando enormes cigarros. Los cantos que entonan aumentan de
intensidad, terminando por llegar a



316 R. Pardal: Medicina Aborigen

un periodo de semi-narcosis cubiertos de sudor, con la mirada perdida en el vacio,
oscilando pesadamente al moverse."

Reimburg, en su notable trabajo, refiere el uso del Ayahuasca por los médicos
hechiceros, en un parrafo interesante, que transcribimos: "Los hechiceros hacen un
uso frecuente de esta bebida adicionada de Yajé, particularmente los que se
dedican a la practica médica. Cuando un hechicero Zaparo se dirige al lado de un
enfermo, lo que tiene siempre lugar durante la noche, no deja nunca de tomar la
bebida preparada como yo lo he descripto, pero ingerida no a dosis masivas, sino a
dosis sucesivas (su mitridatizacién les permite por otra parte, soportar el toxico
mejor de lo que yo pude hacerlo). Es asi, que en su suefio, llega a conocer la
enfermedad que los espiritus le revelan y a su despertar, por aplicacion de la boca
sobre la parte dolorosa y por succién, extrae la Chunta, pequefia espina de palmera
(Bactris ciliata Mart.) o trozos de madera o granos, que ha tenido cuidado de
introducirse en la boca, siendo siempre la citada Chunta la causa de las
enfermedades, que proviene de algin enemigo que la ha "enviado" al cuerpo del
enfermo. El médico hechicero indica en seguida de donde viene, quién la ha
enviado, y el enfermo se prepara a vengarse".

El mismo autor menciona que el hecho de haber bebido Ayahuasca confiere
al que la ha tomado cierta consideracion por parte de los indios y que, desde que
supieron que él la habia tomado, tuvieron en su practica médica una confianza
mezclada de mayor respeto y temor.

Ayahuascay Natema

Los indios Jivaro de fines del siglo pasado y principios del actual también
hacen uso del Ayahuasca o Yajé.

Varios escritores se han ocupado de una bebida estupefaciente ingerida por
los Jivaro, con el nombre de Natema, pero de las descripciones que hacen parece
poder deducirse que algunos identifican este nombre con el de la Banisteria caapi,
mientras por los sintomas que describen, segun lo ha consignado Reimburg, se ve
que relatan los efectos del Huanto preparado a base de Daturas.

Asi el P. Magalli dice: "Cuando un Jivaro es invitado a una guerra, ante todo
va a sofar bebiendo el Natema". "Los jovenes para casarse y aun los nifios, por el
mero gusto de sofar, beben la Maicoma, que es algo menos narcoética que el
Natema".

El P. Enrigue Vacas Galindo describe asi los efectos de lo que el llama
Natema, segun lo observo entre los Jivaro de Macas: "La bebida destinada a excitar
el sistema nervioso y a crear en la imaginacion mil ilusiones fantasticas, no tarda en
producir sus efectos: todos los senti-



Ayahuasca y Yajé 317

dos se excitan, todas las facultades se despiertan, se inician convulsiones horribles;
se erizan los cabellos, los ojos se inyectan de sangre, las narices dilatadas, los
labios tiemblan, los dientes rechinan, la garganta emite sonidos roncos, los pufios
se cierran, el sujeto se agita; se retuerce como un condenado, grita como un
desesperado, y brama como un energimeno... es en este momento que ellos ven
mil fenbmenos raros y extraordinarios, que toman por infalibles revelaciones...
Cuando la excitacion diabdlica se calma, el vidente queda tres dias como muerto”.

Reimburg opina acertadamente que los efectos de la droga descripta
corresponden a los de la datura que ingieren con el nombre de Huanto.

La confusién esta en la descripcion, pues, asi como toman el Huanto, ingieren
también el Ayahuasca.

Karsten en 1920, en un trabajo muy documentado, al ocuparse de las bebidas
de los indios situados al oriente del Ecuador, dice que los Jivaro emplean el
Ayahuasca, al cual llaman Natema, y que lo extraen de la Banisteria caapi. Agrega
Karsten que a menudo lo ingieren adicionado con la corteza de otros dos arboles
no identificados por él, que se llamarian Shingiata y Samiki. Respecto a ambas
cortezas, opina que no deben aumentar las propiedades ni tener efectos
embriagantes y que solo se agregaria por preocupaciones de orden supersticioso y
tradicional.

La corteza del Samiki la emplean, afirma dicho autor en su libro sobre la fiesta
de la Tsantsa, (las famosas cabecitas reducidas de los Jivaro), con fines
supersticiosos.

Segun Karsten, los hechiceros la ingieren adicionandola con ocho hojas de
una liana que llaman lahi, haciendo hervir el todo hasta reducirlo a la cantidad de
una taza de te. El lahi es probablemente el Yajé que también ingieren en asociacion
los Z&paro.

Segun el mismo autor los indios Canelo que son abstemios durante el tiempo
gue trabajan en la mision de los Dominicos, usan el Ayahuasca durante los meses
que vuelven a sus tierras.

Paul Rivet ha comprobado el uso del Ayahuasca entre los indios Colorados
y los Cayapa (del grupo Chibcha), que lo ingieren en cocimiento concentrado, con
el nombre de Nepi.

Acabamos de ver que los que se han ocupado del tema han descripto, como
efectos del mismo téxico, en primer lugar una accién violenta que hoy puede
referirse en realidad al Huanto (a base de Datura arborea), del que nos ocuparemos
mas adelante, en segundo lugar una accién que llamaremos intensa y una accion
mas discreta, debidas ambas al Ayahuasca. Esta diferencia de efectos se debe a la
forma de preparacion de la droga.



318 R. Pardal: Medicina Aborigen

Koch Griunberg refiere, al ocuparse de los Tukano, la ingestién en grandes
dosis de una "bebida ligeramente amarga”. "En el curso de sus danzas - dice el
autor - los indios absorberian muy grandes cantidades de dosis fraccionadas y
repetidas, continuando el baile, y al dia siguiente tendrian vomitos abundantes.
Segun las descripciones que le suministraron los indios, después de la ingestion,
"todo se vuelve mas grande y mas hermoso; se ven muchas gentes, sobre todo
muchas mujeres".

Durante una de dichas fiestas de danza, su compafiero Schmidt y después
Koch Griinberg tomaron la bebida, y relatan asi sus efectos: "Yo tomé también dos
pequefas calabazas de la bebida magica para ensayar la accidén sobre mi mismo.
Era ligeramente amarga. Al cabo de algun tiempo, sobre todo al salir a la
obscuridad, percibi un centelleo muy particular de colores vivos ante los 0jos vy
mientras yo escribia pasaban sobre el papel como llamas rojas. A la cuarta
calabaza, me explico "el inspector”, se esta obligado a vomitar violentamente y es
entonces cuando se tienen las mas bellas visiones".

Reimburg hace incapié en los efectos diferentes y en la distinta tolerancia
para la bebida segun sus relatos y los de Koch Griinberg. La diferencia consiste en
que los relatos de Koch Griunberg se refieren a la droga obtenida por maceracién
en agua fria y los de Reimburg a la droga obtenida por cocimiento, la cual contiene
naturalmente mayor riqueza de alcaloides.

Por ello los Z&paro, que la toman en cocimiento concentrado, obtienen una
bebida muy amarga y repugnante, que provoca violentos vomitos, seguidos de
astenia y suefio profundo. Entre los Tukano, donde parece estar en favor la
ingestién de una maceracion en frio, aparte del gusto menos amargo, se tolerarian
grandes cantidades.

Resumiendo lo dicho, resulta que la bebida que nos ocupa es empleada
utilizando la raiz o las hojas. EI modo de preparacién por maceracioén, de occion o
infusion, determina efectos de diferente intensidad. Reimburg ha tratado de
establecer el dominio geografico del Ayahuascay el Yajé y teniendo en cuenta que
su uso ha sido comprobado entre los Zaparo, los Quijo, Yameo, Tukano, Sebondoy,
Jivaro, Arwak, Menimee, Caribe y los pueblos Chibcha de los Colorados y los
Kayapa, puede decirse que su territorio comprende la extension situada entre los 6°
de latitud norte y 4° de latitud Sud y los 8° y 62 ° de longitud.

Identificacién Botanicay Composicién

El Caapi o Ayahuasca es una liana perteneciente a la familia de las
Malpighiaceas, identificada con la Banisteria caapi de Spruce, aunque



Ayahuasca y Yajé 319

existen otras especies suministradoras del Caapi, como las recocidas por Kuhlmann
en Acre en 1924 y la Banisteria quitensis admitida por Niedenzu.

La Banisteria caapi estudiada por primera vez por el explorador inglés
Spruce, fue diagnosticada con precision, en uno de los herbarios enviados por éste
a Europa, por Griseback, autor de la monografia sobre las Malpighiadceas en la Flora
Brasiliensis de Martius.

Aunque para la mayoria de los que se han ocupado del tema las plantas
conocidas con los nombres de Ayahuasca, Caapi y Yajé, son una misma, para otros,
como Reimburg, serian distintas. Asi el Ultimo autor, que recorrié personalmente las
regiones donde se ingieren por los indios tales drogas, dice que el Caapi o
Ayahuasca es una liana que identifica con la Banisteria caapi, mientras el Yajé seria
un arbusto que cataloga en el género Haemadictyon.

Los tratadistas Sudamericanos de las regiones de dispersion de la planta,
como Zerda Bayon, Barriga Villalva, Osvaldo de A. Costa y Luis Faria, sostienen
gue el Yajé es la Banisteria caapi.

La droga activa contenida en la Banisteria se encuentra en el tallo y en las
hojas. En 1905 Zerda Bayon, después de un viaje por la region del Caqueta y del
Iza, aislé de las muestras que recogi6é de la planta un alcaloide que, impresionado
por los efectos que habia observado en los indios que la ingerian, designoé con el
nombre de telepatina.

En 1925 Barriga Villalba, de la universidad de Bogota, al estudiar la
Banisteria, separ6 dos alcaloides que designé con los nombres de yageina y
yagenina. Albarracin estudio los efectos de la yageina, en el animal y en el hombre.

Oswaldo de A. Costa y Luis Faria, en Rio Janeiro, han aislado también los
alcaloides de la Banisteria caapi, publicando en 1936 un exhaustivo estudio del
asunto, donde se trata largamente de la fito-quimica y farmaco-dinamica de la planta
y Sus componentes.

BIBLIOGRAFIA XlI
CosTA, OsVALDO A. y FARIA, LUIS. — A planta que faz sonhar. "Revista da Flora medicinal”,
afio 11, N° 10; Rio de Janeiro 1936.

CLINQUART, EDOUARD. — Contribution a I'étude de la liane Yagé et de son alcaloide.
"Journal de Pharmacie™, N° 36, p. 671; Bruselas 1926.

DOMINGUEZ, J. A. —EI Caapi o Ayahuasca. Comunicacion a la Academia de Medicina de
Buenos Aires 1931; editado en "I. B. F.", N° 48.



320 R. Pardal: Medicina Aborigen

HARDENBURG, W. E. — The Putumayo. The devils paradise; Londres 1912,

KOCH-GRUNBERG, T. — Die Hianakoto-Umaua. "ANTHR.", t. 11l. 1908, pp. 83-124, 297-
333, 952-982.

del mismo. — Voni Roroima zum Orinoco, tomos | y II; Berlin 1917.
del mismo. — Zwei Jahre unter den Indianern; Berlin 1909.

MICHELENA y RoJAS. — Exploracion del Orinoco, Rio Negro y Amazona, p. 342; Bruselas
1867.

KARSTEN, RAFAEL. — Beitrage zur Sittengenschichte der sudamerikanischen Indianer.
"Acta Academiae Aboensis"; Helsingfors 1920, pp.1-104.

ORION, JAMES M. A. — The Andes and the Amazon, or across the continent of South America,
p. 171; Nueva York 1870.

PERROT, EMILE et HAMET, RAYMOND. — Yagé, Ayahuasca, Caapi et leur alcaloide,
telepatheine on yaqueine. "Bull. Soc. Pharmacie”, t. XXXI1V, pp. 337, 417, 500; Paris
1927.

PLANCHON, G. — Etude sur des Strychnos. "Journ. Pharm. et Chimie", t. 11, 1880, p. 105.

REIMBURG, P. — Contribution a I'étude des boissons toxiques des indiens du nord-ouest de
I'Amazones, I'Ayahuasca, le Yaje, le Huanto, etc. "J. A. P.", t. XIll, 1921, fasc. 1 y 2.

REKO, VICTOR. — 1936. Véase Bibl. XI.

RIVET, PAUL. — Les indiens Colorado. "J. A. P.", t. 11, 1905, p. 201.

del mismo. — Les indiens Jivaro. "L. A.", t. XVIII, 1907, pp. 392-190.

ROCHA, JOAQUIN. — Memorandum de viaje (Regiones Amazénicas). ".El Mercurio"; Bogota

1905, p. 43.
SPRUCE, R. — Notes of a Botanist on the Amazon and the Andes, t. Il, pp. 414 y sigs.; Londres
1908.

TYLER, Ch. — The River Napo. "Journ. R. G. Soc."; Junio 1894.

VILLAVICENCIO, M. — Geografia de la Republica del Ecuador, pp. 371 y sigs.; Nueva York
1858.

WHIFFEN, THOMAS. — The nord-west Amazons; Londres 1915.




CAPITULO XIlII
LAS DATURAS Y OTRAS SOLANACEAS

Del grupo de las drogas téxicas de tipo alcaloidico empleadas por el indio de
América se destacan por la violencia de su accién las solanaceas de la familia de
las Daturas. Con ellas se prepararon cocimientos, maceraciones y compuestos
conocidos con los nombres; de Huar Huar, Huanto o Guantuc, Maicoma, Natema,
Bobachera, Chamico, segun la region o las épocas.

Los diversos - -
tipos de daturas o afines
fueron empleadas por
los indios con fines
anestésicos, toxicos y
criminales o  como
ilusiégenos
estupefacientes, en
bebidas de ensuefio,
principalmente con el fin
de colocarse en "trance"
de adquirir propiedades metagndémicas. En este ultimo sentido se las emplea aun
en diversas tribus del noroeste de Sudamérica y en varias regiones apartadas de
Méjico.

Fic. 57 — Datura ferox

Como anestésico fueron empleados por los indios andinos, peruanos y
especialmente araucanos. Entre estos ultimos la anestesia que efectuaban antes
de sus operaciones (reduccion de luxaciones o arreglo de fracturas) era practicada
con la ingestion de cocimientos de flores de Miaya o Chamico (Datura ferox), que
tiene como principio activo la escopolamina, acompafiada de proporciones minimas
de hiosciosmina y atropina, o bien con las semillas de las mismas, cuya substancia
principal es la hiosciamina (segun el Profesor Dominguez) con pequefias
cantidades de escopolamina y atropina. Rosales consignd en sus escritos que la
accion narcotica de tal droga era tan ostensible que "los delincuentes, si beben las
semillas cocidas con vino, no sienten dolor alguno, por mas que le apreten los
cordeles.”



322 R. Pardal: Medicina Aborigen

Entre los Araucanos del
Sur y entre los habitantes de
Chiloé, se ha empleado por los
hechiceros, con fines toéxicos,
las flores y los frutos de un
arbusto llamado Latue (Latua
venenosa Ph.), descripta por
Philippi 'y mencionada por
Murillo y Gusinde. En Chiloé se
lo conoce con el nombre de
"arbol de los brujos" y sus
efectos son anélogos al de las
otras solanaceas. El lexicografo
Luis Cordero sefialo en el Pera
con el nombre de Huar-Huar una
bebida preparada con el
Floripondio, cuyo componente
era una Datura.

El Chamico era empleado
con fines toxicos por los indios
del Perd, entrando en las
composiciones que segun, los
cronistas espafoles, dan "para
matar, atontar y enloquecer". El
Padre Cobo describié como los

FiG. 58 — Hoja de Datura stramonium espafioles aprendieron de los

indios estas propiedades del

Chamico, en los siguientes

términos: "Tomado su cocimiento adormece los sentidos. Usan los indios de él para

embriagarse, y si se toma mucha cantidad saca de sentido a una persona, de

manera que teniendo los ojos abiertos, no ve ni conoce. Suélense hacer grandes

males con esta bebida; y aun no ha mucho tiempo que sucedi6é en este reino, que

yendo de camino un conocido mio con otro compariero, éste para robarle le di6 a

beber Chamico, conque el paciente salié de juicio y estuvo tan furioso, que desnudo,

en camisa, se iba a echar a un rio. Agarraronlo como aloco y lo detuvieron, y estuvo
de esta suerte sin volver en si dos dias".




Las daturas 323

Aln se dice en lenguaje popular en el Perd, hablando de una persona
sometida a la voluntad de una mujer, que "le han dado Chamico". Valdizan se ha
ocupado en varios trabajos, de la preocupacién constante del elemento popular ante
determinados estados psiquiatricos, pues con frecuencia el vulgo cree que el sujeto
esta "achamicado”, a consecuencia de una venganza pasional.

En tiempos de la Colonia espafola las daturas fueron usadas por el
populacho indigena de las ciudades. Hemos encontrado una interesante constancia
del hecho en una Memoria escrita en 1785, por el Dr. Francisco Javier Eugenio de
Santa Gruz y Espejo, titulada Reflexiones sobre la higiene de Quito.

En ella, hablando de "la
confeccion de licores espirituosos”,
dice: "Hay ciertas casas, (las que por
moderacibn no nombro y que el
publico y el Gobierno las conocen
bien), en donde se fabrican
aguardientes, que para sacarlos muy
fuertes, les infunden  muchos
materiales  acres, causticos y FiG. 59 — Datura stramonium
soporificos. Hay también en otras
tiendas, que vulgarmente llaman "Chicherias”, donde también confeccionan, en vez
de la simple chicha de maiz, ciertos mostos que al solo llevarlos a la nariz
bambanean la cabeza.

Estos llevan en su preparacion, entre muchos simples y muy calientes, dos
hierbas narcéticas llamadas Huantuc y Chamico, que tienen la virtud de enloquecer
y turbar la cabeza. Parécense a la planta fabulosa dicha Nepenthe, cuyo zumo -
decian los antiguos - bebidos con vino, excitaba la alegria".

Desde tiempos remotos las daturas se emplean especialmente por las tribus
proximas al Amazonas, en su extremo Occidental, con fines metagnomicos. Utilizan
particularmente la Datura arborea, conocida en espafiol con el nombre de
Floripondio, en bebidas cuyo nombre mas difundido es el de Huanto.

Juan de Velazco (1689) dice al respecto: "el Huanto es muy semejante al
Floripondio, flor roja, de mal olor y virtud muy diferente, porque es formidable
narcético, del cual usaban los indios para fingir visiones". La Condamine refiere que
en julio de 1743, al llegar al pueblo de los Omaguas, pudo observar que usaban con
fines enervantes dos plantas: el Floripondio y la Curup4, y dice: "estos pueblos se
embriagan con



324 R. Pardal: Medicina Aborigen

ellas, durando la borrachera veinte y cuatro horas, y mientras se hallan bajo sus

efectos tienen visiones muy extrafias".

FiG. 60 — Datura arbérea

Alfred Simson, en 1886,
menciona el uso del Huanto,
asociado a otros ilusidgenos,
diciendo: "como los Zéaparo, los
Pioje, beben  también el
Ayahuasca con el Yajé, hojas de
Sameruja y de Guanto, una
mezcla que ordinariamente tiene
por resultado, originar querellas
entre los bebedores". En cuanto a
la Sameruja no se sabe de qué se
trata.

En el presente siglo han
estudiado el empleo y difusion de
las Daturas, Karstem entre los
Jivaro y Reimburg entre los
Zaparo.

Reimburg dice, acerca de la
planta que él vio utilizar para
preparar la bebida, que es una
hermosa solanacea de grandes
flores blancas, a la cual identificd
como Datura arbérea (en espafiol,
Floripondio).

Agregaremos que es bueno
consignar que la Datura arborea
de flores blancas y la Datura
sanguinea de flores rojas, son

daturaceas de propiedades muy semejantes. Asi se explica que algunos publicistas
hablen de flores de flores blancas y otros de flores rojas. Esta bebida - segun
Reimburg - tomada con menor frecuencia que el Ayahuasca, constituye una bebida
ritual o de prueba para uso de los que se dedican a brujos o médico hechiceros. Al
contrario de lo que pasa con el Ayahuasca, no se tomaria en festiva reunién de
amigos, sino en la soledad, pues sus efectos son tan poderosos que provocan un
estado semi-comatoso, de uno a tres dias de duracion.



Las daturas 325

Reimburg dice que "cuando se la toma es necesario asegurarse la presencia
constante de un compariero, porque se quedan durante dos o tres dias en un coma
absoluto, y el papel del compafiero es de aventar continuamente al paciente,
cuidando de que las cosas no vayan mal, en cuyo caso su deber es volverlo a la
vida por los medios a su alcance (flagelacion, agua fria). Pero, al despertar, el
paciente, que habia partido al "pais de los suefios", trae consigo conocimientos
preciosos sobre el porvenir, los enemigos que se puedan tener, etc.”

Reimburg - como hemos visto - identifica el Huanto con la Datura arborea.
Augusto N. Martinez atribuye el nombre de Huantuc a la Datura sanguinea R. et
Pav., que ha encontrado al estado salvaje, mientras designa con el nombre de
Floripondio a la arborea.

Karsten refiere el empleo de las Daturas entre los Jivaros como bebida de
iniciacién para los guerreros y los hechiceros. En una carta a Reimburg, Kartsen
dice: "la Maicoa o Guantuc es una especie de Datura, pero yo no se con certidumbre
si la especie que cultivan y emplean los Jivaros es Datura arbérea o Datura metel.
En la sierra del Ecuador existe aln una tercera especie: Datura stramonium, que es
mas pequeiia y tiene flores rojas. Todas las especies son toxicas. Los indios de la
Sierra (los Kichua) emplean esta planta para envenenar a sus enemigos. Algunas
se mezclan con la bebida de Chicha. La bebida tiene la propiedad de volverlos locos,
temporariamente o por largo tiempo, si el veneno es suministrado a dosis repetidas”.

El Toluachi, veneno sagrado de los Indios Mayo

El uso del Toluachi esta bastante extendido entre ciertos grupos de indios de
México; pasa desapercibido para los habitantes de las grandes localidades, y para
conocerle hay que visitar aldeas apartadas o internarse en la serrania. Lo emplean
especialmente los Mayo de Sinaloa; los Yaqui de Sonora y los Seri de la Isla
Tiburon.

El nombre Toluachi no designa, en realidad, una planta, sino los principios
activos contenidos en diversas plantas. Asi - dice Reko - si se encarga a un indio
gue traiga Toluachi, segun la region nos traera Datura stramonium, Hyoscyamuus
niger (Belefio) o Atropa belladonna, plantas que contienen daturina, atropina,
hioscina y escopolamina.

La droga es usada de varios modos; mas frecuente es el zumo de las plantas
o la maceracion en agua fria, mezclada con alcohol; ingiérese también por
masticacion de los frutos o fumando una mezcla de las hojas secas con tabaco. Las
mujeres suelen emplear una pomada con grasas diversas mezcladas a la semilla
de estramonio y frutos de belladonna con la cual se friccionan la region precordial y
abdominal. Es



326 R. Pardal: Medicina Aborigen

curioso que esta forma era empleada por las hechiceras de la Edad Media, sobre
todo en Alemania, donde preparaban pomadas analogas.

La droga produce embriaguez y un agradable suefio crepuscular con
sensaciones beatificas de indiferencia.

Segun Reko, la palabra Toluachi, deriva del Azteca tolua (doblar la cabeza,
adormecerse de arriba abajo). El subfijo chi representa la primera particula
reverencial que los aztecas acostumbraban afiadir a los nombres de divinidades. La
palabra significa por lo tanto, algo asi como "narcético divino".

El Toluachi es suministrado, ademas, a las mujeres en trance de parto,
cuando son temerosas, y parece que en tal estado sus dolores son muy mitigados.
La intoxicacion aguda, determina aturdimiento, aceleracion del pulso, dilatacion de
las pupilas, paralisis de la acomodacién visual y convulsiones.

Al cabo de un tiempo de la ingestion del Toluachi o de fumarlo, los ojos se
ponen brillantes y las pupilas dilatadas ("Ya se le ponen los ojos de Dios", dicen los
Mayo), siguiendo a esto un delirio de accién y de palabra, con un continuo ir y venir
gue termina en una especie de baile.

La constancia y energia con que es ejecutado este baile - dice Reko - es cosa
de la que no puede formarse ni siquiera una idea el que no ha visto cosa igual. "En
los Moqui, se encontraba una tarde uno de estos bailarines de Toluachi, que no
ofrecia la menor sefial de cansancio a pesar de haber bailado sin cesar toda la
noche anterior. S6lo hacia las tres de la tarde cay0 en tierra, sin presentar otro
sintoma que un pulso enormemente acelerado”.

A dicho estado, sigue por lo comun, un suefio pesado, interrumpido por
ensuefios acentuadamente voluptuosos. Al despertar, el estado nervioso es
lamentable, con ansiedad respiratoria y gran excitabilidad. A menudo es peligroso.
El simple contacto basta para hacerle agitar los miembros en todas direcciones
como un loco, y a veces, con rapidez, se levantan para atacar. La ingestion habitual
produce lo que en medicina se llama "acostumbramiento”, y cuando se lo suprime
bruscamente, actia como un toxico activo.

La ingestion o la aplicacion de pomadas, en ocasiones no determina sino
suefio el dia de su administracion, y sélo en los dias siguientes provoca fenbmenos
psiquicos intensos. El hecho ha sido comprobado con las pomadas semejantes, del
tipo de los ungientos de las hechiceras antiguas, como lo experimenté en si mismo,
el Dr. Kieswetter.

El uso frecuente y prolongado del Toluachi determina un tipo de



Las daturas 327

intoxicacion cronica, con embotamiento mental, apatia, irascibilidad, pérdida de
memoria, marcha vacilante. Los Yaqui llaman a estos sujetos Hiepsamucuchin, que
quiere decir "muertos en vida".

BIBLIOGRAFIA XIllI

DOMINGUEZ, JUAN A. — 1933. Véase Bibl. VIII.
KARSTEN, RAFAEL — 1920. Véase Bibl. XII.

LA CONDAMINE, J. — Rélation abrégée d'un voyage fait dans I'Amérique méridionale;
Maestricht 1778. Existe una traduccién castellana publicada por la ed. Calpe.

REIMBURG, P. — Contribution a I'étude des boisson toxique des indiens du Nord-Ouest de
I'Amazone. "J. A. P.", t. XIII, 1921, fasc. 1y 2.

REKO, VicTorR A. — 1936. Véase Bibl. XII.

DE SANTA CRUZ Y ESPEJO, F. J. E. — Reflexiones médicas sobre lo higiene de Quito (1785).
Reimpresion de la municipalidad de Quito; Quito 1935.

SIMSON, ALFRED. — Travel in the wilds of Ecuador, p. 196; Londres 1886.
UNANUE, J. HIPOLITO. — 1914, t. II, pp. 264-267. VVéase Bibl. V.

DE VELAzCO, JUAN.— Historia del reino de Quito en la América Meridional (1789).
Reedicion, Quito 1884, p. 35.



CAPITULO XIV
EL OLOLIUHQUI

Los primeros cronistas que tuvieron contacto con los aborigenes del antiguo
México, relataron el uso frecuente de un ilusiégeno llamado Coatlxoxouhqui u
Ololiuhqui.

Por la forma que tuvieron de emplearlo, se deduce que no fue utilizado como
una droga de uso consuetudinario, ni como un estimulante dinamégeno. Su
ingestion tenia como fin principal colocar al sujeto en un estado especial de espiritu;
en trance como diriamos hoy, para intuir la causa, el diagndstico, prondstico y
tratamiento de las enfermedades, o para ejercer la adivinacién con el objeto de
hallar las cosas o personas extraviadas.

La planta que la produce y las semillas que empleaban eran objeto de
veneracion y respeto, identificandolas con un ente divino dotado de poderes.

En tal sentido constituyo, con el Peyotl, una preocupacion constante para los
catequistas espafioles de la Conquista, que veian en ellos elementos diabdlicos.
Figura con tal caracter en primera lineay en cada capitulo de los relatos y proyectos
para "extirpacion de la idolatria”.

El padre Motolinia menciona esta droga, diciendo que "la semilla Ololiuhqui,
de la planta Coatlxoxouhqui (de coati, culebra; y xoxouhqui, verde) emborracha y
enloquece, haciendo ver visiones espantables; produce los mismos efectos del
Peyotl, aunque solo persistentes por tres dias. Otras plantas habia de la misma
especie, usadas por los hechiceros para hacer maleficios".

Fray Bernardino de Sahagun expresaba que "hay una yerba que se llama
Coatlxoxouhqui y crea una semilla que se llama Ololiuhqui (de ololoa, cosa
redonda); esta semilla emborracha y enloquece; danla por bebedizos para hacer
dafio a los que quieren mal, y los que la comen paréceles ver visiones espantables;
danla a comer o a beber los hechiceros o los que aborrecen a algunos para
dafarlos. Esta yerba es medicinal y su semilla Usase para la gota, moliéndola y
poniéndola en el lugar donde esta".



El Ololiuhqui 329

En 1570 Hernandez habla en su célebre obra de esta droga, refiriendo su
empleo en medicina, en los siguientes términos: "El Ololiuhqui, que algunos llaman
Coatxihuitl o "yerba de la serpiente”, es una planta voluble de cuyas raices nacen
los tallos redondos, verdes y delgados semejantes a fibras, los cuales llevan hojas
verdes, delgadas y con figura de corazén, flores blancas y un poco largas, semilla
redonda semejante al culantro, de donde toma su nombre".

En otro parrafo agrega que "tomada
excita los deseos venéreos. Es de sabor
acre toda la planta, de un temperamento
célido. En los sacrificios de los indios,
cuando querian consultar con sus dioses y
recibir sus respuestas, comian de esta
planta y de tal modo los enloquecia, que
veian mil fantasmas y visiones del demonio
gue los rodeaba; cosa semejante a lo que
refiere Dioscorides que sucedia con el
Solano Maniaco, a los que le tomaban".

Fray Bernardo Ruiz de Alar con en
1629 escribia el capitulo VI de su obra
Sobre la supersticion del Ololiuhqui. En los
siguientes parrafos que transcribimos, da
interesantes detalles sobre el asunto:

"El llamado Ololiuhqui es una
semilla como lentejas o hieros, la qual
bebida priva del juicio, y es de marauillar la
fe que estos desdichados naturales tienen
con esta semilla, pues beuiendo, como a
oraculo la consultan para todas quantas
cosas desean saber, hasta aquellas a que
el conocimiento humano no puede llegar,
como para saber la causa de las
enfermedades, porque casi quantos entre
ellos estan éticos, tisicos, con camaras o
con qualquiera otra enfermedad de las
prolixas, luego lo atribuyen a hechico y para salyr de esta duda y semejantes, como
de cosas hurtadas y de los agressores, consultan esta semilla por medio de uno de
sus embusteros médicos que algunos dello tienen por officio beuer

FiG. 61 — Ololiuhqui (de Hernandez,
Roma 1651).



330 R. Pardal: Medicina Aborigen

esta semilla para semejantes consultas, y el tal médico se llama Payni. Y veuida
esta semilla priua del juicio, porque es muy vehemente, y por este medio comunican
al demonio, porque les suele hablar quando estan privados del juicio con la dicha
beuida, y enganarlos con differentes apariensias y ellos lo artibuyen a la deydad que
dizen esta en la dicha semilla, llamada Ololiuhqui o Cueszpalli que es una mesma
cosa".

Alarcon agrega que cuando ve a un enfermo, "el que entre ellos haze oficio
de médico, que llaman Ticit!/"... ordena se dé el Ololiuhqui para salir de la duda, para
lo cual se sigue en todo el orden del tal médico como palabras de profeta o
respuesta de oraculo; con esto toma el ololiuhqui, el médico o el enfermo u otro
alquilado para este efecto”.

"Tras esto, sigue la embriaguez de la bebida, y en ella, o que la fantasia del
beodo revuela aquellas especies que antes aprehendio sobre la sospecha, o que el
demonio le hable por el pacto que en él se incluye por lo menos tacito en esta
ocasion; luego condena al indicado por la sospecha, la qual publica luego que sale
de la embriaguez, que de ordinario es uno o dos dias, aunque tal vez queda aturdido
por muchos, y aun loco de todo punto; con esta sentencia quedan las guerras
publicadas entre la parentela del enfermo con el sospechoso del hechizo y su
parentela”.

La veneracion en que tenian a la droga, les hacia ocultarla a los espafioles
gue prohibian su uso, no por temor a los castigos del conquistador, sino por temor
a la deidad que la planta encarnaba.

Alarcon escribi6 los siguientes parrafos que confirman esto ultimo: "Aqui es
mucho de aduertir, lo mucho que estos desdichados nos ocultan esta supersticion
del ololiuhqui y la racon es porque segun ellos confiesa, el mismo que consulta les
manda que no nos lo manifiesten, bien conoce que en ello arriesga el logro de sus
petensiones en nuestro dafo, y los miseros indios son tan pusilanimes y tan flacos
en la fe, que creen que si lo manifestasen, el mismo ololiuhqui los mataria o les
haria otros muchos dafios, y asi es su excusa: ipampa amo nechtla-hueliz, que es
como si dixesen, porgue el ololiuhqui no se declare por mi enemigo"”.

Identificacion botanica

Se discute aun la identificacion de la planta a la que pertenecen las semillas
gue suministran el ololiuhqui. Por una parte se las ha catalogado entre las ipomoeas
y por otra entre las daturas.

A mediados del siglo pasado Leonardo Oliva, en sus lecciones de
Farmacologia, catalogé el ololiuhqui entre los convolvulus dentro de las ipomoeas,
reconociendo a la resina que produce, propiedades purgantes semejantes a la
I[pomoea jalapa.



El Ololiuhqui 331

Oliva se expresaba asi: La palabra Ololiuhqui se deriva de Ololoa, cosa
redonda, como la afirma Sahagun, y esta forma corresponde a la semilla, que
efectivamente es semejante al cuantro, segun dice Hernandez. Siendo una ipomoea
es muy posible que goce de las propiedades purgantes que tiene la raiz de jalapa
(Ipomoea jalapa).

“Las ipomoeas - dice Oliva - son plantas que tienen un tallo voluble con raices
tuberosas bastante gruesas y un jugo lechoso, debido a una substancia resinosa
que abunda, sobre todo en la raiz, como lo he comprobado en un ejemplar de
Ololiuhqui que tuvo la bondad de conseguirme de Tepoxtlan mi buen amigo el Sr.
Pbro. Agustin M. Hunt y Cortés, en cuyo ejemplar encontré en la corteza de la raiz
cantidad muy notable de resina. Esta resina se va ennegreciendo al contacto del
aire y toma un color negro obscuro semejante a la jalapa; en consecuencia, se
puede presumir que las raices de Jalapa de Michoacan y la del Ololiuhqui, deben
tener la misma propiedad purgante y drastica que, como es sabido, se debe
exclusivamente a la resina”.

Urbina a fines del siglo pasado la identificé con la Ipomea sidaefolia Choisy.
"Como hay muchas especies de Ipomoea - decia Urbina - creo que el nombre
mexicano de Ololiuhqui lo aplican no sélo a ésta, sino a otras varias, que
probablemente tienen las mismas propiedades y los mismos usos".

En el corriente siglo se la ha identificado con la Datura metel.

Nosotros pensamos que por la sintomatologia clinica y por el tiempo de
duracion de la embriaguez (dos a tres dias), muy analogos a los producidos por el
Matema del Amazonas y por otras daturas, esta hipétesis es la mas probable.

Hernandez, en 1570, compara sus efectos a los del Solano maniaco, nombre
gue entonces se daba a la Belladonna.

BIBLIOGRAFIA XIV

CERNA, DAVID. — The pharmacology of the ancient Mexicans. "Annals of Medical History",
1932, p. 298.

HERNANDEZ, FRANCISCO. — 1651. VVéase Bibl. VII1I.
DE MOTOLINIA, FRAY TORIBIO. — 1903. Véase Bibl. VIII.

OLIVA, LEONARDO. — Lecciones de Farmacologia, en 2 tomos; Univ. de Guadalajara 1853-
4.



332 R. Pardal: Medicina Aborigen

OCARANZA, FERNANDO. — Historia de la medicina en México; México 1934.
REKO, VICTOR A. — 1936. Véase Bibl. XII. Neuen Welt; Stuttgart 1926.

DE SAHAGUN, FRAY BERNARDINO. — 1890. Véase Bibl. VIII.

DE LA SERNA, JACINTO. — 1892. Veéase Bibl. VIII.

URBINA, MANUEL. —- 1903. Véase Bibl. VIII.

RAMIREZ, JOSE. — Materia médica mexicana; Mexico 1898.

Ruiz DE ALARCON, HERNANDO. — 1892. Véase Bibl. II.




CAPITULO XV
LAS PIPTADENIAS

Los polvos de semillas de Piptadenias constituyen, con el tabaco, las
primeras substancias que los acompafnantes de Colén vieron utilizar a los indios
como ilusiégenos.

El Padre jesuita Ramon Pane, que fue uno de los primeros en enviar a
Europa muestras de tabaco, consignoé que vio aspirar o fumar antes en las Antillas,
un polvo gris como la canela y de efectos violentos, llamado Cohoba.

La palabra Cohoba, segun se desprende de los relatos de la época del
Descubrimiento, servia para designar el arbol que lo produce, el polvo aspirado y la
ceremonia de su aspiracion, pues se decia: "hacer cohoba”, como en nuestro medio
se dice: "hacer mate" o "tomar mate". En Haiti, todavia se llama Cohoba la planta
gue lo produce.

El Padre Pane describe, a proposito de la Cohoba, que él llama,
italianizandola, Cogioba, la ceremonia de consagracion de su idolo por los
hechiceros indios "haciendo Cogioba”, y las consultas a los mismos después de
colocarse en un estado especial de espiritu por la aspiracion de su polvo. Dice que
la aspiracion de la Cohoba les causaba una fuerte embriaguez, haciéndoles ver que
las chozas se venian hacia ellos y que sus compafieros caminaban con los pies
para arriba. Al salir de dicho estado, relataban lo que los Cemi les habian respondido
0 anunciado.

Fernando Coldn establece que para guardar el polvo los nativos tenian unas
hermosas tabletas en forma cuadrilatera, (come un tagliere), y que ellos lo tomaban
por medio de "una canna di due rami, che si mettono al naso".

El Padre Las Casas hace del empleo de la piptadenia, que él llama Cohoba,
una relaciéon detallada, tanto de los utensilios con los que se aspiraba, como de la
ceremoniay su objeto. Expresa que el tubo era enteramente hueco como una flauta,
teniendo la forma de una Y griega "talmente como cuando se separan el pulgar de
los dedos medios de la mano". Las puntas de esta cafia se introducian en los
orificios nasales, aplicandose la base, sobre el plato que contenia el polvo.

Dice que acostumbraban a celebrar una especie de reuniones, en las cuales
el Jefe aspiraba el polvo, cuando tenian que decidir asuntos de



334 R. Pardal: Medicina Aborigen

gran interés para la tribu. Después de haber efectuado varias aspiraciones, era
presa de excitacion acompafiada de movimientos laterales y verticales de la cabeza,
y al cabo de un rato, respondiendo a los pedidos de la concurrencia, decia lo que

los Cemi le habian revelado.

—— i ettt e i——— ————— S P < S e e

FIG. 62 — Piptadenia peregrina

Las Casas describe Ila substancia

' empleada como un polvo de "color de canela o de

alhefia molida".

Lépez de Gomara (Cap. XXVII), al tratar de
la "religion de la isla Espafiola”, describe las
practicas de los médicos hechiceros, a quienes
llama Bohitis, y su empleo del polvo de
piptadenias, en la siguiente forma: "Cuando han
de adevinar y responder a los que les preguntan,
comen una yerba que llaman Cohoba, molida o
por moler, o toman el humo de ella por las
narices, y con ello salen de seso y se les
representan mil visiones. Acababa la furia y virtud
de la yerba vuelven en si. Cuentan lo que han
visto y oido en el concejo de los indios y dice que
sera lo que Dios quisiere". En otro pasaje del
mismo capitulo agrega que: "Para curar algo,
toman también de aquella yerba Cohoba, que no
la hay en Europa: enciérranse con el enfermo,
rodedndolo tres o cuatro veces, echan
espumarajos por la boca, hacen mil visajes con la
cabeza y soplan luego al paciente y chipanle por
el tozuelo, diciendo que le sacan por alli todo el

mal".

Nieremberg en 1635, se ocupa (pag. 332)
de esta droga, de su modo de empleo y efectos,
llamandola Cehobba o Cohobba. Consigna que la
tomaban especialmente los médicos indigenas a
quienes llama Boitij, aspirandola por la nariz
(abforpta, per nares cohobba), para comunicarse
con el Zemis, y describe el periodo de estupor, 0
de estado casi mortal en que entran algunos
posteriormente.



Las Piptadenias 335

De los tratadistas médicos o naturalistas de aquellos tiempos, es Nieremberg
el unico que trata de la Cohoba, pues Monardes y Hernandez s6lo mencionan el
tabaco.

En los relatos de los cronistas es posible que reine alguna obscuridad, y que
se haya dnscripto en conjunto, confundiéndolos, el empleo del tabaco y el de las
piptadenias.

El relato que hace, por ejemplo, Fernandez de Oviedo, cuando describe el
modo de fumar de los indios de la Espafiola, merece una revision critica. Dice este
autor, que los indios aspiraban el humo de tabaco por medio de unos tubos en forma
de Y griega, cuyo dibujo acompafia, que introducian en sus orificios nasales. Estos
tubos se parecen mas a los implementos empleados para aspirar los polvos de
piptadenias encontrados después en Sudamérica, que a las pipas de diversos tipos
empleadas por los indios para fumar, y los efectos violentos que la droga causaba
a los indios, no corresponden tampoco a los del tabaco.

Posteriormente pudo comprobarse el empleo de esta droga con fines
analogos a los descriptos, en una vasta extension de la América del Sud, que
comprende desde las orillas del Orinoco y del Amazonas, hasta la provincia de
Cordoba en la Argentina, y desde la costa del Pacifico, por Tarapaca y Atacama,
pasando por Tiahuanaco, hasta el Brasil y el Paraguay.

Donde no hubo la Piptadenia peregrina, se fumaban otros tipos, como la
Piptadenia macrocarpa. La costumbre ha persistido desde entonces hasta ahora
con las naturales modificaciones en la forma de tomarlo que las épocas y lugares le
han impreso.

Los aborigenes de la region central del Brasil la emplean ain como en los
antiguos tiempos. Los Matako del Chaco Argentino (particularmente en la actual
gobernacion de Formosa), lo emplean sin utensilios especiales, colocando los
polvos directamente con los dedos en los orificios nasales.

Los nombres con que los aborigenes han designado la droga, varian con los
lugares, existiendo numerosas sinonimias entre las cuales citaremos las de coboba,
cohoba, yupa, yopa, parika, Kurupa, Hatax, Jataj. En espafiol se la conoce con el
nombre de Cevil.

En 1583 Sotelo Narvaez describia el empleo del polvo de las semillas de
Cevil entre los Comechingones de las Sierras de Cérdoba.

Acerca del Cevil (Piptadenia macrocarpa), segun Garzon Maceda muy
parecida a la Vilca peruana descripta por el Padre Cobo, Holmberg ha hecho constar
gue en la region de Cérdoba habitada por los Comechingones ella no se produce,
ni esporadicamente, lo que permite inferir que vendria de otras regiones (de
Tucuman o del Peru).



336 R. Pardal: Medicina Aborigen

El Padre Lozano ha mencionado también el empleo del cevil con fines
analogos a los anteriormente mencionados, por los indios Lules en la region del

Tucuman.

El Padre Gumilla, en 1745, describia en el Orinoco la costumbre de aspirar
el polvo de semillas de una planta con todos los caracteres de una piptadenia, en
los siguientes términos: "Tienen un modo péfimo de emborracharfe por las narices,
con unos polvos malignos, que llaman Yupa, que les quita totalmente el juicio, y

FIG. 63 — Recipiente para
guardar Parica (Brasil central).

furiofos, echan manos de la armas; y fi las mugeres
no fueran dieftras en atajarlos, y atarlos, hicieran
eftragos crueles cada dia: efte es un vicio tremendo.
Forman dichos polvos de unas algarrobas de Yupa,
gue les dan el nombre; pero ellos folos puramente
tienen el olor del tabaco fuerte: lo que por induftria
del demonio afiaden, es lo que caufa la embriaguez,
y la furia; defpués que fe han comido unos
caracoles muy grandes, que hallan en los
anegadizos, meten aquellas cafcaras en el fuego, y
las reducen a cal viva, mas blacna que la mifma
nieve; mixturan efta cal con la Yupa, poniendo igual
cantidad de uno, y de otro ingrediente; y defpués de
reducido todo el conjunto a futilifsimo polvo, refulta
un mixto de una fortaleza diabdlica; tanto, que
tocando con la punta del dedo dichos polvos, el mas
aficionado a tabaco en polvo, y que ya por el ufo no
le hace harmonia, con folo acercar a la nariz, fin
tocarla, el dedo que tocoé la Yupa, fe defata el tal en
un torbellino de eftornudos. Los Indios Slivas y otras
Naciones, de quienes defpués trataré, ufan también
la Yupa; pero como fon gentes manfas, benignas, y
cobardes, no fe enfurecen como nueftros
Otomacos, que aun por effo han fido, y fon
formidables a los Caribes; porque antes de la pelea
fe enfurecian con la Yupa, fe herian a si mismos, y
llenos de sangre, y de fafa, falian a pelear como
unos tygres rabiofos".

La Condamine menciona el uso de esta droga entre los Omaguas diciendo:
"Los Omaguas utilizan mucho dos clases de plantas: una, a la que llaman
Floripondio los espafioles; otra, que en la lengua Oma-



Las Piptadenias 337

gua se llama Gurupa, de la cual se ha traido semilla; las dos son purgantes. Estos
pueblos se embriagan con ellas, durando la borrachera veinticuatro horas, y
mientras se hallan bajo sus efectos tienen visiones muy extrafias; toman también la
Curupa en polvo, como nosotros el tabaco, pero
mas aparatosamente. Utilizan una cafia hueca
terminada en horquilla y con la figura de una Y,
introduciendo cada rama en una fosa nasal; esta
operacion, seguida de una aspiracion violenta, los
obliga a hacer una mueca, muy ridicula a los ojos
de los europeos que quieren relacionarlo todo con
sus costumbres".

Martius, que con Spix visitd el Brasil de
1817 a 1820, habla de la ParicA como de "una
leguminosa” "cujus folia contusa prop. tabaci,
pulvere, india usitata Mimosa Acacioides Benth",
y en su trabajo reproduce la figura de la tableta
empleada para molerla.

Bertoni, en su obra sobre los Guarani,
consigna que los médicos hechiceros empleaban
y emplean en su pais, ilusi6genos
estupefacientes, que designaban con el nombre
genérico de Kurupa y que desde el Amazonas
hasta el Paraguay se conocen varios Kurupa. Los
Guarani del Paraguay empleaban como tal las
semillas semitorradas y pulverizadas de las
especies  Piptadenia, cuyos arboles se
designaban con el nombre de Kurupayara, con
gue se los conoce aun.

Boman menciona que los indios
Mundurucu del Brasil "usan Piptadenia en polvo

FIG. 64 — Tableta para moler y

. L. . aspirar polvos de Piptadenia
de semillas absorbiéndolas por la nariz". (Atacama) seguin Oyarzin

Koch Griinberg menciona también su
empleo entre los Bara del Yapora, describiéndola como "un polvo gris excitante,
proveniente de una mimosa".

Segun Koch Griinberg, para usarlo se echa un poco del polvo contenido en
el recipiente, sobre la palma de la mano, alzandolo de alli con el instrumento en
forma de horquilla. Después se introduce un extre-



338 R. Pardal: Medicina Aborigen

mo de éste en un orificio nasal, y el otro en la boca, dispersando con leves soplidos
el polvo por las mucosas internas de la nariz. Ademas, del dispositivo descripto por
Koch Grinberg, emplean tubos paralelos unidos, y tubos en Y, aplicando sus
extremo a cada orificio nasal y aspirando con los orificios u orificio del extremo
opuesto.

Refiriendo sus observaciones, Max Uhle dice que: "nada podia compararse
a la furia conque los indios recibian el polvo por las ventanas nasales. Algunas
veces quedaban muertos en el mismo lugar como efecto de la sobreexcitacion”.

Recientemente Palavecino ha tenido ocasion de verlo emplear por los indios
Mataco de Formosa, con motivo de una ceremonia de medicina magica. Segun
consta en los cuadernos de notas de viaje de Palavecino, el dia antes de la
ceremonia un viejo cacique molia las semillas del cevil que le habian traido unos
indios de "méas al Norte". Parece que el cevil andaba escaso, porque por una
pequefia cantidad habia pagado en trueque un burro.

El dia de la ceremonia, a la cual habia convidado hasta a los espiritus de los
médicos hechiceros fallecidos, hicieron previamente una "prise" de cevil molido
semitorrado. Lo tomaban con los dedos y lo aspiraban con ellos, sin emplear tubos
especiales como en otras regiones. E] recipiente en lo que lo guardaban consistia
en una lata de conserva de tomate.

A medida que, segun ellos, llegaban los espiritus de los médicos muertos,
derramaban en el suelo una pequefia cantidad de cevil, para aquéllos.

Elisabeth Dijour, en un articulo sobre las ceremonias de expulsion de
enfermedades entre los Mataco, menciona el empleo de repetidas "prises” de la
droga que tratamos, consignando que los aborigenes la llaman Hatax.

En nuestras visitas a los indios de Formosa, integrando la Comisién que
presidia el Dr. Juan A. Dominguez, efectuada en julio de 1936, al llegar a la tribu de
Mataco de Bazan Coronel, supimos que unas horas antes de nuestra llegada habia
tenido lugar una ceremonia magica, durante la cual los médicos hechiceros habian
empleado el cevil. Interrogando a los lenguaraces me dijeron que el nombre que
dan a la droga es el de Jataj, que la emplean habitualmente en las citadas
circunstancias y que para adquirirla envian indios jovenes que van a buscarla entre
las tribus de los indios radicados en el oriente de la Provincia de Salta.

Nordenski6ld consigna que entre las substancias que se empleaban como
protectoras al edificar una casa por el elemento indigena de Bolivia, se encuentran
las semillas de la Piptadenia macrocarpa.



Las Piptadenias 339

Los utensilios utilizados para tomar Parikd o Kurupa o Cohoba, consisten en:
[, un recipiente empleado para guardar el polvo; Il, las tabletas empleadas para
molerlo o depositarlo en el momento del uso, y lll, los tubos para aspirarlo, o para
soplarlo en las narices de otro.

En diversos lugares, desde la época de la conquista hasta ahora, se guarda
el polvo en recipientes confeccionados con caracoles.

——————

FIG. 65 - Tubos nasales y tableta pura aspirar la Parica, empleados por los
indigenas de la Amazonia Central (Ratzel).

El Dr. Rodolfo Doering consigna que: "los serranos de Cordoba
(Comechingones), guardaban los polvos que aspiraban en el interior de la concha
espiral del Borux oblongus (Chorrito) gasteropodo comun en las sierras y barrancos
de Coérdoba.”.

Koch Griinberg (1909) menciona que en el Brasil ha visto, entre los Tukuya,
guardarlo igualmente en grandes caracoles y en calabazas.

Koch Griinberg describe asi el instrumental utilizado para aspirar Parika: "La
abertura superior de los caracoles, esta generalmente cerrada por un cristal
alquitranado, que, al igual que las calabazas, lleva como pico un hueso de ave
superpuesto y pegado también con alquitran. Como tapén sirve una hoja o corteza
enrollada o una estaquita liviana. El rapé se toma mediante un instrumento en forma
de horquilla, constituida por dos huesos de ave, que se comunican. Estan pegados
uno al otro con alquitran, y no rara vez se halla entre éstos, un pedazo de cristal".

Lehmann-Nitsche, en un antiguo trabajo, opinaba que dichos tubos "pudieran
haber servido como instrumento de cirugia, chupadores de sangre y apostemas"”
porque contenian a menudo, en su interior, largas espinas de cardones y ademas
estaban adornados con figuras extrafas, cuyo simbolismo recordaba al vampiro.



340 R. Pardal: Medicina Aborigen

Los trabajos de Max Uhle han destruido esta hipotesis, refiriendola a su
verdadero objeto.

Las tabletas empleadas para moler las hojas o para depositar el polvo con el
objeto de aspirarlo, varian por su forma y material de composicion en los diversos
lugares en que se utilizaron.

Durante mucho tiempo han figurado en diversos trabajos, como "tabletas de
ofrendas".

Eric Boman ha encontrado cierto nimero de tabletas en la region de Atacama
y Max Uhle, Echeverria, Reyes y Ponce, en el Valle de Loa; Max Uhle, en 1912, en
el cementerio de Chiu-Chiu, en Calama, encontré unas treinta, con sus tubos
correspondientes.

Las tabletas de las mencionadas regiones son, en su mayoria, de madera de
algarrobo, pero existen algunos ejemplares de hueso y de cobre. Por lo comun
miden de 16 a 18 centimetros de largo por 175 milimetros de ancho, siendo mas
anchas hacia la parte superior, donde presentan figuras talladas que coronan las
tabletas.

En su cara anterior presentan una excavacion de varios milimetros de
profundidad, por cuya razén Lehman-Nitsche los comparaba con bateas; su cara
posterior es convexay lisa.

Oyarzun dice que tal vez usaron, ademas de las semillas, las hojas
machacadas secas de la Peregrina Benth, y al respecto menciona que la tableta N°
569 del Museo de Chile, recogida por Max Uhle, contiene ingredientes que parecen
hojas secas.

Koch Grinberg reproduce las figuras de otros tipos de tabletas empleados
por tribus del Brasil, en las que los adornos consisten en dibujos geométricos,
pirograbados.

BIBLIOGRAFIA XV
BENEDICENTE, ALBERICO. — Malati, medici e farmacisti, t. I, pp. 733-734; Milan 1924,

BENTHAM, GEORGE. — Revision of the suborder Mimoseae. "Transaction of the Linnean
Soc. of London™, t. XXX, 1875, pp. 335-668.

BERTONI, MOISES. — 1917. Véase Bibl. IX.
LA CONDAMINE, M. — 1778. Véase Bibl. XIII.
DIOUR, ELIZABETH. — 1933. Véase Bibl. I1.
DOMINGUEZ, JUAN A. — 1928. Véase Bibl. IlI.




Las Piptadenias 341

DE GUMILLA, P. JOSEPH. — 1745. Véase Bibl. IlI.
KocH-GRUNBERG, T. — 1909. Véase Bibl. XII.

LOPEZ DE GOMARA, F. — Historia General de las Indias, en 2 tomos; t. I, Cap. XXVII;
Madrid 1922.

NIEREMBERG, IOANNIS EUSEBI. — Historiae naturae, maxime peregrinae, p. 332;
Antuerpiae. Balthasaris Moreti, MDCXXXV.

NORDENSKIOLD, ERLAND. — 1907, p. 157. VVéase Bibl. II.
PALAVECINO, ENRIQUE. — 1935. Véase Bibl. I.
RATZEL, F. — Vdlkerkunde; Leipzig 1894.

SAFFORD, W. E. — Food plants and textiles of ancient, America. "C. I. A."; Washington
1917.

del mismo. — Narcot plants and stimulants of the ancient americans. "Ann. Rep. of the
Smithonian Inst."; Washington 1917, pp. 387-424.

SERRANO, ANTONIO. — El uso del tabaco y vegetales narcotizantes entre los indios de
América. "R. G. A.", t. Il, Noviembre de 1934, pp. 415-429.

SOTELO NARVAEZ, PEDRO. — Relacion de la Provincia de Tucuméan (1583), en JAIMES
FREYRE, RICARDO: El Tucuman colonial, p. 85; Buenos Aires 1915.

UHLE, MAX. — Tabletas de madera de Chiu-chiu. "R. Ch. H. G.", t. VI, 1913, pp. 454-
458.

del mismo. — Los tubos y tabletas de rapé en Chile. "R. Ch. H. G.", t. XVI, 1915, pp. 114-
136.

VILLAVERDE, MANUEL. — Historia de la medicina en Cuba. Medicina indigena y
medicina, espafola durante el primer siglo de la colonizacion. "Rev. de medicina 'y
cirugia"; La Habana 1936.







CUARTA PARTE

DROGAS AMERICANAS EN LA
MEDICINA MODERNA






CAPITULO XVI

BALANCE POSITIVO DE LA MATERIA MEDICA DEL
ABORIGEN

La materia médica debe al indio el conocimiento de cierto nimero de
remedios importantes que el hombre blanco supo seleccionar y estudiar
posteriormente.

A primera vista pudiera sorprender que pueblos cuyo arte de curar presenta
los caracteres generales de la que se llama medicina primitiva utilizaran tan rico
material.

En realidad, gran parte de los descubrimientos en materia médica se han
debido a obscuros observadores intuitivos o al empirismo mas rudimentario. En tal
forma, se acepta como una ley general en farmacoetnologia y farmacohistoria, que
la terapéutica nacio en las sociedades humanas con anterioridad al desarrollo de
los conocimientos médicos propiamente dichos.

Es explicable que el impulso de millones de indigenas americanos
determinara el ensayo de innumerables vegetales con fines curativos.

De esa enorme cantidad de drogas de origen vegetal, s6lo nos vamos a
ocupar aqui de las mas representativas o de las que mayor repercusion tuvieron en
la medicina universal, examinandolas desde el punto de vista de la farmacohistoria.
Pasaremos en revista:

I°, algunos productos tipicos, empleados en una gran extension territorial,
[I°, productos de valor puramente histérico,
IlI°, drogas que por su eficacia han sido incorporadas a la medicina oficial.

Dentro de la farmacohistoria estudiaremos como pertenecientes a la primera
division los Balsamos. Entre los segundos se encuentran algunos medicamentos
como el guayaco y la zarzapatrrilla. Estos, después de haber tenido en su tiempo
una amplia boga en Europa, han caido en desuso, y entran en la categoria de lo
gue podria llamarse las drogas muertas.

En dltimo término nos ocuparemos de ciertas plantas que representan el
balance positivo de la materia médica india.



346 R. Pardal: Medicina Aborigen

Seguramente existen muchas otras de gran valor, y las investigaciones de
los estudiosos de América las colocaran con el tiempo en su lugar.

La Condamine decia en 1845: "; Como entrar en el examen de las virtudes
gue atribuyen a muchas de estas plantas los naturales del pais, y que es sin duda
la parte mas interesante de un estudio semejante? No cabe duda de que la
ignorancia y el prejuicio habran multiplicado y exagerado mucho estas virtudes, pero
la quina, la ipecacuana, la simaruba, la zarzaparrilla, el guayaco, el cacao, la vainilla,
etc. ¢seran las Unicas plantas Utiles que encierre América en su seno?"

LOS BALSAMOS

El indigena de las zonas templadas tuvo a su disposicibn un recurso
terapéutico del que supo obtener resultados: las resinas suministradas por arboles
pertenecientes en su gran mayoria a la familia de las leguminosas, en especial a la
familia farmacogréfica de los benzoicos.

De ellas emple6 sobre todo las sustancias conocidas con los nombres de
Balsamo del Peru y Balsamo de Told.

En las regiones en que dichos arboles no existian en abundancia, los
substituyé por productos semejantes, como los del Myrocarpus fastigiatus o
Myrocarpus frondosus (incienso), y los del Liquidambar styraciflua, con otros de
distinta clasificacion botanica.

Balsamo del Peru

Es un bélsamo negro y liquido, obtenido del Myroxylon pereyrae Klotz. Los
espafoles observaron su empleo por el indio y lo difundieron por Europa, donde no
tardo en substituir al Opobalsamo de Oriente, tan en boga hasta entonces.

Antes de pasar adelante conviene puntualizar que debe distinguirse el
balsamo del cual tratamos, de la gomorresina del Myroxylon peruiferum. El nombre
de Balsamo del Pera ha traido una confusion, pues no provino del Perq, ni en él fue
empleado, sino muy escasamente.

Por ello los distinguidos tratadistas del Pert, Angel Maldonado y Nicolas
Esposto, en un interesante trabajo, proponen llamar el balsamo procedente del
Myroxylon pereyrae con el nombre de Balsamum Peruvianum Dictum, y al del
Myroxylon peruiferum, con el de Balsamo Peruvianum Verum.

Al llegar los espafioles a México, vieron que los indigenas empleaban en la
curacion de las heridas el balsamo negro y liquido de una planta que llamaban
Huitziloxitl, y aprendieron su uso. Ademas de la re-



Balance positivo 347

sina que el arbol destilaba naturalmente de su corteza, utilizaban otras partes del
mismo. Clavigero decia que: "Los antiguos mejicanos no soOlo sacaban el
Opobalsamo o lagrima destilada del tronco, mas también el Gilobalsamo por
decoccion de las ramas".

Francisco Hernandez,
primer protomédico de las
Indias, encontré en el Jardin
Botanico de Huatjepec, donde
habia gran cantidad de plantas
medicinales, este arbol que los
indios llamaban Huitziloxitl, y 1o
describié en su obra. Las tribus
sometidas por los Aztecas
debian pagar entre sus
tributos, plantas medicinales;
los indios de Cuscatlan
entregaban, en concepto de
tal, el balsamo en jarras de
tierra curiosamente
ornamentadas.

Monardes, en 1565,
estudia el balsamo en un
capitulo de su obra, diciendo
con entusiasmo: "Aunque no
defcubrieran las Indias fino
para efte efecto de embiarnos
efte licor maravillofo, era bien
empleado el trabajo que
tomaron los nueftros
efpafoles”.

#
d
!

o Jg:«ﬂ”’" ;.:6-58\; -

FIG. 66 —Myroxylon pereyrae, que produce el llamado
“Balsamo del Peru”.

Desde 1524, después de la conquista de Guatemala, comenzé a exportarse
a Europa con los nombres de Balsamo de Nueva Espafa y Balsamo de Guatemala.
Se lo obtenia en gran cantidad de los arboles del Mycoxilon pereyrae, que existian
en Centroameérica en toda la zona llamada Costa del Balsamo. El Padre Acosta
(1590) titula al capitulo 26 de su libro 4" "Del Balsamo", diciendo: "Traefe a Espafia
el Balfamo de la Nueva Efpafia, y de la prouincia de Guatimala y de Chiapa y otras
por alli es donde méas abunda”.



348 R. Pardal: Medicina Aborigen

Fluckiger y Hambury tratan de explicar por qué se llamé, desde fines del siglo
XVI, Balsamo del Perl, un balsamo originario de otro pais, en los siguientes
términos: "Las exportaciones de Guatemala, embarcadas sobre todo en Acajutla,
eran en otro tiempo expedidas al Callao, puerto de Lima, de donde ellas eran
dirigidas hacia Espafa. Esta circunstancia fue la causa de que se diera a este
balsamo el nombre de Balsamo del Peru".

Réapidamente se puso en boga en Espafia, y Monardes hace un interesante
relato de su difusién en Sevilla, donde él ejercia. Al principio se vendié a precios
fabulosos, alcanzando a 100 ducados la onza.

Fluckiger y Hambury recuerdan que en la obra de Squier (1859) se publica
una interesante carta sobre el Balsamo llamado del Peru. En ella, Diego Garcia de
Palacio se dirige a Felipe Il, con fecha de 1576, hablandole de los usos del producto
de los grandes arboles de Guaymoco y de la costa de Tonala (antiguo nhombre de
la costa del balsamo) y del método empleado para extraerlo, mediante incisiones
efectuadas por los indios en la corteza de los arboles.

A raiz de las grandes alabanzas efectuadas por los misioneros de la América
Central, el Papa Pio V acordo a los obispos de Indias la autorizacion para emplear
el Balsamo del Peru en el crisma de la iglesia, en lugar del balsamo corrientemente
empleado, proveniente de Oriente, y especialmente de Egipto. EI mencionado
documento se encuentra en los archivos de Guatemala y lleva la fecha de 2 de
agosto de 1571.

En 1603 aparece consignado el nombre del Balsamum Peruvianum en una
tarifa de la ciudad de Worms comentada por Fluckiger y Hambury en su obra.

Balsamo de Tolu

Se obtiene de un arbol clasificado en botanica con el nombre de Myroxylon
toluiferum, el cual tiene como sin6nimos los de Toluifera balsamum L. y
Myrospermum toluiferum.

Con anterioridad a la Conquista, los indios de Nueva Granada (actualmente
Colombia y Venezuela) obtenian para la curacion de las heridas y con otros fines
medicinales un balsamo resinoso del Myroxylon toluiferum.

En razon de provenir en su mayor parte del distrito de Tolu sobre el rio
Magdalena, se le designé por los espafioles con dicho nombre.

Era, segun los testimonios de los cronistas, empleado en el
embalsamamiento y preparacion de las momias. Asi, en la Relacién de costumbres
antiguas de los naturales del Perd, de autor anonimo, se refiere



Balance positivo 349

gue "muerto el rey o sefior, le
quitaban los intestinos vy
embalsamaban  todo el
cuerpo con balsamo traido de
Tolq, y con otras
confecciones, de manera que
duraba un cuerpo asi
embalsamado mas de
cuatrocientos 0 quinientos
afos".

A causa de sus
propiedades fue adoptado y
muy celebrado por los
espafnoles que lo mencionan
en sus relatos.

El Padre Acosta lo
compara con el de nueva
Espafia, diciendo de él: "El
mas preciado, es el que viene
de la ifla de Told, que es en
tierra firme, no lexos de
Cartagena".

Monardes, dice entre
otras cosas, que es "la mejor
cofa y de mayores virtudes de FiG. 67 — Hojas, flores y frutos de Toluifera balsamum.
quantas han venido de
aqguellas partes... Efte licor o Balfamo es muy celebrado entre los indios, y tenido en
mucho por las grandes obras que con él hazen: y dellos han aprendido los
Efpafioles, los quales por ver las maravillosas obras que hacen lo han traydo como
cofa de grande eftima y como a tal lo mercan all4 por grandes precios".

El Liguidambar Styraciflua de los Aztecas

Herndndez menciond, en su obra, este balsamo empleado, ademas del
Myroxylon, por los Aztecas y los indios de Centro América. Por su similitud con los
balsamos conocido anteriormente en Oriente y en Europa, se le conocié con los
nombres de Storaque americano, ambar liquido, o liquidambar.



350 R. Pardal: Medicina Aborigen

Se presenta en masas liquidas, semifluidas, de color amarillo moreno, de
reaccion acida, con un olor semejante al del Storax liquido.

Contiene resina, stiracina, stirol, storoxina, aceite etéreo, éter fenil-
propilcinnamico, pero carece del éter etilcinnAmico que contienen los balsamos
anteriormente citados.

Sus usos fueron los mismos del Balsamo del Peru.

LAS DROGAS MUERTAS
El Guayaco

El Guayaco fue ampliamente usado por los indios de las Antillas, de Centro
América y de las regiones septentrionales de Sudamérica.

En el siglo siguiente al descubrimiento su uso se difundié extraordinariamente
en Europa, donde se utilizé para tratar la sifilis, dandosele el nombre de Palo Santo.

Su estudio constituye un interesante subcapitulo de la historia de la medicina,
aungue hoy pueda considerarse una droga muerta.

Juan Consalvo lo importé en cantidad de las Antillas a Napdles en 1508.
Falloppio cuenta que Consalvo, enfermo de sifilis, se habia trasladado desde
Napdles a América pensando "que si de alli venia la enfermedad, de alli vendria el
remedio". Segun él, se habia curado, en efecto, con el guayaco. El hecho es que
por noticias de esta indole, el lefio de guayaco alcanzo el precio de once escudos
de oro la libra, y segun Corradi, Consalvo dejé al morir un patrimonio de 3.000.000
de florines de oro.

Varias obras se escribieron en el siglo XVI sobre el Guayaco. Nicolas Poli,
meédico de Carlos V, escribi6 en 1517 la obra De cura morbi Gallici per lignum
Guaiacum.

Una obra de sensacion en el siglo fue la de Ulrico Van llutten, Liber de Guaiaci
medicinae et morbo gallico, publicada en Maguncia en 1519. Afirma que se habia
curado con el guayaco después de haber efectuado inutiimente once curas
mercuriales hasta la salivacion.

El primer cronista que se ocup6 del guayaco fue Oviedo, quien (1526) lo llama
Guayacan, nombre empleado también en los relatos americanos de la época,
refiriéndose a un arbol que se cria "en la isla de Hispaniola" (Santo Domingo).

Francisco Delgado, sacerdote de Jaén, escribié un opusculo sobre el lefio de
guayaco en 1529, en Roma. En 1526, el Papa Pio Eneas, fue tratado por Antonio
Musa Brassavola (de Ferrara) con el Guayaco. En 1530, Mattioli publica en Bolonia
el Dialogo del morbo Gallico y pro-



Balance positivo 351

pone como novedad de importancia, la administracion del Guayaco infundido en
vino.

Parece que esta forma -~ = -
hizo fortuna. En 1538, Alfonso
Ferri, médico de Pablo I,
publica en Basilea una obra
titulada De legni sancti mult.
medic. et vini exhibitione. Tal vez
por ello el creador de esta forma,
Mattioli, se quejaba en un escrito
de que otros "per aver messo il
vino del guaiaco in practica con
molto suceso, si havesse fatto
nome e danaro colle fatiche non

sue.

En 1551 Victorius
Benedictas publica en Florencia
su obra De morbo gallico, donde
alaba las virtudes del Guayaco.
De acuerdo con la opinion del i
tiempo, sostiene que esta planta R e
es buena para la emicrania, la =~ R,
tisis, la gota y otras € Fpeed N
enfermedades.

Monardes. el famoso
médico sevillano que publicara
su obra sobre los productos
medicinales "que venian de las Indias Occidentales” hablaba asi de esta planta: "El
Guayacan, que llaman los nuestros Palo de las Indias, se descubri6 luego que se
hallaron las primeras Indias, que fue la isla de Santo Domingo, donde hay gran
cantidad dello.

FIG. 68 — El Guayaco (Guaiacum officinale).

Dio noticia de él un indio a su amo, en esta manera. Como un espariol
padeciese grandes dolores de Bubas, que una india le habia pegado, el indio, que
era de los médicos de aquella tierra, le dio el agua del Guayacan, con que no sélo
se le quitaron los dolores que padecia, pero sané muy bien del mal, con lo cual otros
espafoles que estaban inficionados



352 R. Pardal: Medicina Aborigen

del mismo mal, fueron sanos; lo cual se comunico luego por los que alli vinieron
aqui a Sevilla, y de aqui se divulgd por toda Espafia, y della por todo el mundo,
porque ya la infeccidén estaba diseminada por todo él; y cierto, para este mal, es el
mejor y mas alto remedio de cuantos hasta hoy se han hallado, y que con mas
certinidad y més firmeza sana y cura la tal enfermedad".

El mismo autor, en otro pasaje dice que: El agua del Palo... sana muchas
enfermedades incurables, donde la medicina no pudo hacer su efecto; y, esta agua
es el mejor remedio que hay en el mundo para curar el Mal de Bubas, cualquiera y
de cualquier especie que sea, porque lo extirpa y desarraiga del todo sin que mas
vuelva y en esto tiene su principal prerrogativa y excelencia. Es buena esta agua
para hidropesia, para el asma, para gota coral, para males de vejiga y rifiones, para
pasiones y dolores de junturas, para todo mal causado de humores frios, para
ventosidades, para enfermedades largas y importunas, donde no han aprovechado
los beneficios ordinarios de los médicos. Mayormente aprovecha donde hay las
indisposiciones, que han procedido en algun tiempo del Mal de Bubas".

Durante todo ese siglo sus propiedades misteriosas se atribuyeron a diversas
causas extravagantes. Falloppio, en su De morbo gallico dice que el guayaco curaba
"por una virtud bezoéardica impartida del cielo".

Sin embargo Ambrosio Paré afirmaba que el Guayaco no curaba la sifilis.
Como ultimas apologias del Guayaco se encuentran las de David Abercromby en
1684 y de Murray en su Apparatus Medicus (lib. Ill) en el siglo XVIII, quien afirma
gue el gran remedio para la sifilis es la asociacion del guayaco y la zarzaparrila.
Segun él, era lo que se usaba en Florencia, en los hospitales, pues estaba prohibido
el uso del mercurio.

Una de las ultimas obras de gran repercusion sobre el guayaco aparecio en
Roma en 1602, titulada De ligno Sancto, escrita por Demetrio Canevari, archiatra
de los papas Pablo V, Urbano VII, Gregorio XVI e Inocencio IX.

La historia americana menciona el uso del Guayacan en la conquista del
Dorado, en la curacién de las heridas que recibiera en una batalla contra los indios
el caballero de Hutten.

El apisodio, que ha sido glosado por Ciro Bayo en su obra "Los caballeros
del Dorado", constituye lo que podria llamarse un ensayo de cirugia experimental.
Herido el caballero de Hutten y su segundo por una lanzada en la region toracica,
cayeron al suelo presa de gran fatiga. Para curarlos, como el que hacia de cirujano
improvisado no tenia experiencia de tales heridas, hizo colocar dos indios viejos a
caballo para



Balance positivo 353

gue fueran heridos en la misma forma. Estudio el trayecto de talos heridas, y
aplicé en su trayectoria un cocimiento de Guayaco, con lo cual curaron los
caballeros europeos.

Los araucanos también emplearon una especie, de Guayaco, la Porlieria
hygrometra, cuyos caracteres, segun Murillo, serian iguales a los del Guaiacum
officinale de las Antillas y cuyas propiedades farmacologicas y quimicas segun
Romero también serian las mismas. Las empleaban los Araucanos como
depurativo, para curar heridas, en los reumatismos crénicos, etc.

Para la farmacopea moderna, la corteza del guayaco seria inactiva. La resina
de la raiz seria la activa, por su contenido en guayacina.

Hoy se prescribe casi solamente bajo la forma de tintura, asociado a otros
medicamentos de mayor valor especifico, en la gota, el reumatismo cronico, etc.,
sin mayores entusiasmos.

La Zarzaparrilla

Con tal nombre se conocen las raices de varias especies de Smilax
(Liliaceas), especialmente la Smilax medica, de accion diaforética y ligeramente
diurética, conceptuada como aceleradora de los cambios organicos y depurativa.

Su valor para nosotros es de caracter historico, dado el amplio uso que en
Europa se hizo de ella a raiz del descubrimiento y conquista de América. Segun
Monardes, fue introducida en Sevilla en 1545.

En los cronistas de aquellos tiempos tenemos la informacién de su origen y
empleo.

Pedro Cieza de Ledn decia, refiriéndose a la zarzaparrilla, que: "las raices
desta yerba son provechosas para muchas enfermedades y mas para el mal de
Bubas y dolores que causa a los hombres esta pestifera enfermedad".

Monardes se ocupa en su obra de la zarzaparrilla del Per(, de otra
procedente de Honduras, y especialmente de la de Guayaquil, consignando que la
traen también de Quito "y de toda aquella cofta", en los siguientes términos: "Nace
efta zarzaparrilla a la orilla de un rio que viene de las fierras del Peru, que nace cabe
vn lugar g. se llama Chimbo, y los indios de aquellas partes lo llaman Mayca: es rio
gue trae mucha agua... tiene este rio que llaman de Guayaquil, acerca de todos los
que habitan aquellas partes, afsi indios como efpafioles grandes virtudes y com el
agua del fanan de grandes enfermedades: y a efta caufa, vienen demas de
feycientas leguas: unos fe curan lauandose en él y beuiendo fu agua; y otros fe
curan con tomar la zarzaparrilla que en el fe cria; y tienen entendido que la virtud
gue tiene, es tomada del agua



354 R. Pardal: Medicina Aborigen

conque del rio, muchas veces fe bafian ..."

"... de esta zarzapatrrilla ufan en aquel

rio de dos maneras. La vna es como la ufan los indios: y la ufaron antiguamente,
guando fe descubrié y primero fe ufo: y como la enfefiaron los indios al principio a
nueftos efpafoles: que es tomar la corteza de la zarzapatrrilla, fin el corazon: fi efta

FIG. 69 — Zarzaparrilla (Smilax médica)

verde, no es menester
echarla en remojo pero fi
efta feca es menester
echarla en remojo".

Antonio de Herrera
se ocupa de la zarzaparrilla
y de las aguas del rio de
Guayaquil, diciendo que:
"muchos acudieron a beber
el agua de efte rio
hinchados y llagados que
volvieron a fus cafas fanos
y libres de dolor; en muchas
partes de las indias ai efta
raiz; pero la mejor es de
Guayaquil y de la Puna”.

El P. Joseph de
Acosta refiere que: "En el
Pird ay defta zarzaparrilla
mucha y muy excelente en
tierra de Guayaquil, que
efta debaxo de la linea. Alli
fe van muchos a curar y ef
opinion que las mifmas
aguas fimples que beven
les causa falud por paffar
por copia de deftas rayzes".

Llevada a Espafa, la zarzapatrrilla fue empleada durante mucho tiempo en

Europa como depurativo, especialmente en la sifilis.

Junto con el guayaco, la llamada raiz de China, de origen asiatico o de
procedencia americana, y el sassafras, desempefid un gran papel en la terapéutica
del siglo XVIy XVII, disminuyendo después gradualmente su empleo.



Balance positivo 355

Es casi una droga muerta, que pertenece mas bien al dominio de la historia,
pues en la actualidad sélo se la prescribe por resabios de empirismo rutinario, como
depurativo general, en el reumatismo crénico, en la escréfula, etc.

Richard dice al respecto que "la zarzaparrila no goza de ninguna propiedad
especifica y es por habito que algunos médicos continllan prescribiendo como
depurativo (?) ciertas preparaciones complejas en cuya composicion figura, como
el Jarabe de Cuisinier".

Manquat consigna que la, zarzaparrilla era el depurativo por excelencia de la
antigua medicina; hoy dia es apenas empleada.

DROGAS DE ORIGEN INDIO EMPLEADAS EN LA MEDICINA
CONTEMPORANEA

Existen plantas de origen americano cuyo conocimiento pertenece al hombre
blanco, o cuyo empleo no esta probado que se deba al indio, por lo cual solo las
mencionaremos. Entre ellas se encuentran el Hidrastis canadiensis, el Hammamelis
virginica, Grindelia robusta, Condurango, Cascara sagrada, el Matico.

Otras, aunque empleadas por el indio, no fueron estimadas por €l en su justo
valor. El Bohio, aunque usado por los Araucanos, debe su difusién y mayor empleo
al hombre blanco. La Lobelia fue empleada por los indios con fines distintos de los
actuales, designandosela en otros tiempos con el nombre de tabaco indio.

Algunos medicamentos de origen claramente indio como el Sassafras de los
aborigenes de la Florida, han decaido en su empleo.

Otros como la Piscidia erythryna y el quebracho, no han sido apreciados en
su valor total por el indio.

En este capitulo, pasaremos en revista analitica solo algunos de los mas
iImportantes medicamentos cuyo conocimiento y experiencia original se deben al
indio.

Al hacer la descripcion de cada droga, nos ocuparemos con preferencia de

su historia en América, mencionando brevemente la de su conocimiento y difusién
en Europa.

La Quina

Se ha escrito mucho sobre la historia del conocimiento de la quina en Europa,
pero, como dicen Fluckiger y Hambury: "La historia antigua indigena de la quina se
pierde en la antigliedad de los tiempos y existen en ella muchos puntos obscuros".



356 R. Pardal: Medicina Aborigen

Acerca de su empleo por el aborigen americano, los datos son muy
contradictorios. Varios autores consignan la opinion paradojal de que, existiendo en
la tierra y conociéndola el indio, no la empleaba sino en pocos lugares. No la
mencionan Cobo ni Garcilaso.

Tampoco la mencionan los tratadistas médicos o naturalistas, como
Hernandez, Monardes y Nieremberg.

Los primeros cronistas hablan de otras medicaciones para el tratamiento de
la fiebre, pero no de la quina.

De los remedios empleados para tratar las fiebres, uno de los mas difundidos
eran las pepitas y la corteza del Myroxylon peruiferum, llamado por los indios Quino-
guino o Quina-quina, distinta de la Cascarilla de Loxa conocida actualmente como
guina, proveniente de arboles del género Cinchona.

Parece ser que por las grandes virtudes que se le atribuian al Myroxylon, se
le dio por analogia a las Chichonas, el nombre de quina.

La semejanza de nombres, Quina-quina del (Miroxylon peruiferum) y Quina
(Chichonas) ha traido en los primeros tiempos grandes confusiones.

Las noticias que se tienen sobre el conocimiento y difusion del empleo de la
quina por los indios son todas de segunda mano, y hay acerca de ello indicios
negativos frente a indicios positivos. Lo que se sabe bien concretamente es que
s6lo en 1638 un indio de Malacotas en Loxa revel6é a un espafiol la quina y sus
propiedades.

Entre los indicios negativos acerca de la utilizacion general, citaremos los
siguientes:

Markham hace resaltar el hecho de que los Collahuayas, que guardan en sus
bolsas de medicamentos algo asi como la sintesis de la tradicion farmacoldgica del
antiguo Perq, no llevan la quina. Fluckiger y Hambury agregan que "es digno de
notarse que a pesar de la tenacidad de los peruanos para conservar sus costumbres
tradicionales, no hacen uso de la quina".

Por otra parte existen varios testimonios de que en muchas regiones los
indios se resistian a tomarla. Popig (1882), encontré "un fuerte prejuicio expandido
entre el pueblo de Huanuco contra el empleo de la quina en las fiebres". Spruce
refiere que le fue imposible convencer a los Cascarilleros del Ecuador de su utilidad
como medicamento, y que no empleaban la corteza roja de la quina, sino para tefir
los vestidos. El mismo autor consigna que igualmente en Guayaquil "existe una
repulsion general para el empleo de la quina". Humboldt refiere que "en Loxa, los
indios preferian morir antes que recurrir a un medicamento que consideraban como
muy peligroso.”



Balance positivo 357

Es curioso que de Loxa, precisamente, y del caserio indio de Malacotas,
proximo a él, partié su conocimiento por los espafioles. Segun refiere Jussieu, que
visitd Loxa en 1739, el empleo de este remedio fue revelado por primera vez a un
misionero jesuita atacado de fiebre intermitente, por un cacique indio de Malacotas.

Es conocido el hecho que el corregidor de Loxa, don Juan Lépez de
Canizares, curado de la fiebre por la quina, envié en 1638 a su médico Juan de
Vega, en Lima, un paquete, de la corteza pulverizada, para que se tratase la esposa
del Virrey del Peru asegurandole su eficacia contra la terciana. La Condesa Ana,
esposa de Don Luis Geronimo Fernandez de Cabrera y Echadilla, cuarto conde de
Cinchon, se curé con ella, comenzando asi su difusion.

Recordaremos que un afio después (1639) se conocia en Espafa,
experimentandose por primera vez en Alcala de Henares, cerca de Madrid.

La quina tuvo dos afios después su primer panegirista en el Dr. Pedro Barba,
médico del cardenal infante Fernando, hermano de Felipe IV, quien publicé un
trabajo titulado: Vera praxis ad curationem tertianae, y uno de sus primeros
impugnadores en el Dr. Colmenero, que publicaba en 1647 un escrito titulado
Reprobacién del abuso de los polvos de China-China. No seguiremos la historia de
la quina en Europa, acerca de lo cual se ha escrito mucho, para contemplar el asunto
desde nuestro mirador americano.

William Arrot, La Condamine, Jessieu y otros, manifiestan tener indicios y la
conviccion de que el indio utilizaba la quina.

Nos encontramos, pues, con que Si por una parte se tienen referencias de
gue no la empleaban, de que los Colahuayas no la han adoptado y de que se
resistian y resisten a tomarla, por otra parte un cacique indio recién convertido la
confia a un misionero jesuita.

Solo una induccidn explicaria hechos tan contradictorios. Los indios del
dominio incaico ¢tendrian alguna preocupacion religiosa que les vedaba su uso?
¢ La habrian supervalorado en sus efectos?

No deja de prestarse al pensamiento sutil, el hecho de que un cacique la
emplee cuando cambia de religion, en Loxa, en el mismo lugar en que - como dice
Humboldt - "los otros indios no la querian tomar".

Una leyenda al gusto de los tratadistas del siglo XVII dice que la quina y sus
propiedades se descubrieron en la siguiente forma: en los contornos de Loxa, en el
Peru, habia un lago en el cual fueron sumergidos muchos arboles a raiz de un
terremoto, y sus aguas adquirieron un sabor amargo. Los indios febricitantes, vieron
curar sus fiebres tomando las aguas del lago. Pensando que tales propiedades se
debian a algunos de los arboles volcados por el sismo, se dedicaron a buscarlo, y
habrian ha-



358

R. Pardal: Medicina Aborigen

llado asi un admirable remedio. Esta ingenua narracion, inserta en algunos libros
del seiscientos, no se sabe qué fundamento puede tener.

AN A S T#ARS I-S

¥ CORTICIS TERVVIE,
. SEV
CHUN A GtirN 8
y LIS SR BN IR PN
SEBASTIANI I'..-\.l)l GENVENS)S
% Y e TRy v Moo
Fe

) o N .
Vabler Saptat i ! st Clref b

Existen sin embargo referencias,
aunque todas de tiempos posteriores,
acerca del conocimiento y empleo de la
guina en las fiebres por los naturales de la
region, antes de la llegada de los
espanoles.

Acerca de ello La Condamine
consigna que supo por el oficial del

L T ks YA i ~ Arzobispado de Lima, don Andrés de
¥ l;,.f\_._\]\,\‘ A ETONTS Munibo, que don Fausto de la Cueva,
GEMIEY Qv vecino de Loxa, donde nacio, muriendo a la

R ARl S s R edad de 76 afios en 1718, le habia referido
o,.,,,;,,,,,;,;,J',“a-,;_;;;_“ e o que su padre decia que la quina era un
Mediine.or Dhiisaplia . remedio comun en Loxa, cuando él llegé al

ILLVSTRISSIMA D, Per( con los espafioles, y que en Lima se

conocio recién en 1638.

THERESLE SPINVL A, SAVLI,
@ ' : Durante la estadia de La Condamine
en Lima, en 1737, tuvo conocimiento, por el
- : Padre jesuita francés Bertrand Herbert, de
) PN : un libro existente en la botica del Colegio
de los Jesuitas de San Pablo de Lima,
escrito en 1696, titulado De Cortice
Quinae-Quinae de Loxa et de diversorum
arborum uniformis virtutis, escrito por el Dr. Diego de Herrera, muerto en 1712-1713,
a los cien afios de edad, donde se refiere que "los aborigenes conocian y utilizaban
las propiedades de la quina”.

FIG. 70 — Frontispicio del libro de Badus,
Génova 1663.

Weddell transcribe una nota de la Memoria sobre la quina, inédita, escrita por
Joseph de Jussieu, médico y botanico agregado a la Comision Cientifica del Arco
del Meridiano de Quito, que visitd Loxa en 1739. En dicha memoria se establece
explicitamente, que el conocimiento de la quina se debe a los indios del pequefio
caserio de Malacotas, cerca de Loxa.

Jussieu dice que los indios, "habiendo experimentado en varias plantas,
encontraron finalmente que la corteza de "Kina" era el postrero y casi el Unico
remedio especifico de las fiebres intermitentes. Y



Balance positivo 359

no por otro concepto que por su efecto el arbol fue conocido entre ellos. Lo llamaron
Yara-Chucchu, Cava-Chucchu. Yara es lo mismo que arbol, Cava es lo mismo que
corteza, Chucchu, horripilacion, frio fiebre, horripilante. Como si dijéramos: Arbol de
las fiebres intermitentes. También lo llamaron Ayac-Cava, como si dijéramos:
Corteza amarga..."

Como dato en favor de su conocimiento existe una mencién que transcribe
en sus trabajos el Prof. Juan A. Dominguez, copiada de una obra del médico
genovés Sebastian Badus, titulada Anastasia corticis peruviae seu China-Chinae
defensio contra ventilationes (1663). Se trata de una carta enviada por Antonio Bolli,
comerciante genovés, que habia traficado en el Perq, en la cual se dice que: "el uso
de la quina era ya conocido de los americanos ante de la llegada de los espafioles,
y para usarla, los indios, hacian infundir en el agua, durante un dia, la corteza
triturada y daban luego a beber el liquido a los enfermos".

Antonio Bolli, en sus informes suministrados a Sebastian Badus para la
compilacién del libro ya citado, establece también claramente la existencia de otro
arbol cuyos frutos, llamados "Pepitas de quina" se tomaban en América contra las
fiebres, y subraya que nada tiene que ver este arbol con aquél, porque la quina non
aveva frutti.

Hipadlito Ruiz, jefe de la expedicion botanica que fue al Pert durante los afios
1778 a 1788, von Tschudi y el médico inglés William Arrot (1737), opinan que la
guina era conocida por los aborigenes, antes de la llegada de los espafioles, Hipdlito
Ruiz no cay6 en la confusion frecuente, entre la quina y la quina-quina como lo
demuestra la impresién en 1792 de un Apéndice a la quinologia, descripcion del
arbol conocido con el nombre de quino-quino, y su corteza con el de quina-quina,
muy distinta de la quina o cascarilla.

El Padre Lozano, en 1745, después de 28 afios de residencia en la entonces
provincia del Tucuman, dice (T. 1, pag. 222): "Usabanla los indios para esos efectos,
pero el odio contra los espafioles les rescataron por mas de un siglo con obstinacion
su noticia porque no se valiesen de ella para su provecho. Descubridlo un indio a
un espafol de la ciudad de Loja en el reino de Quito".

El Prof. Juan A. Dominguez, en varios interesantes trabajos, opina que el
indio peruano no solo conocia y empleaba la quina, sino que utilizé las asociaciones
sinérgicas como la del Huacampo (Berberis flexuosa), resultado a que ha llegado
en los ultimos tiempos la ciencia oficial europea.

La Jalapa

La raiz de jalapa era empleada por el indio de México, a quien se debe su
conocimiento. Los conquistadores espafioles, al poco tiempo



360 R. Pardal: Medicina Aborigen

de su llegada, enviaron ejemplares a Espafia, llamandola "Batata de México",
"Béatata de Orizaba", "Ruibarbo de Michoacan" y "Ruibarbo de las Indias":

Monardes es el primero que en Europa se ocupa de ella con alguna
extensién, haciendo la historia de su conocimiento, la de su introduccién en Espafia,
el estudio de sus propiedades y efectos, asi como de su difusion por Europa.

Entre los relatos referentes a su conocimiento y empleo por el indio y su
transmision a los europeos, este autor trae algunos datos cuya transcripcion es
interesante: "Luego que aquella provincia (Michoacan) se gand, fueron alli ciertos
frailes franciscanos y fundaron un monasterio de su orden, y como es tierra nueva
y tan distante de su naturaleza enfermaron algunos, entre los cuales enfermoé el
guardian con quien tenia muy estrecha amistad Cazontzin, cacique y sefor de toda
aguella tierra. El P. Guardian tuvo muy larga enfermedad que le puso en estrecho
cuidado".

"El cacique como viese que su mal iba adelante dijole un dia que el traeria
un indio suyo que era médico con quien él se curaba, que podria ser que le daria
remedio a su mal. Lo cual oido por el P. Guardién, y visto el poco aparejo que de
médico y beneficios alli tenia, agradecidsele y dijole que se lo trajese, el cual venido
y vista su enfermedad, dijo al cacique que si él tomaba unos polvos que le daria de
una raiz, que él lo sanaria. Lo cual sabido por el Padre, con el deseo que tenia de
salud, vino a ello y tomd los polvos en un poco de vino, con los cuales purgé tanto
y tan fin pasion, que se alivi6 mucho aquel dia, y mucho més de alli adelante, de
modo que sanoé de su enfermedad".

En cierto pasaje Monardes describe como conocié el empleo de la raiz de
Michoacan, diciendo que llamado para atender a un viajero nhombrado Pascual
Cattaneo, genoveés, que volviendo de América habia enfermado durante el viaje, al
ordenarle una purga éste le dijo que traia un Ruibarbo de la Nueva Espaifia, con el
cual allda se purgaban todos. Monardes le contesté que como no se conocia en
Europa tal droga, era mejor que se purgase con las que él indicaba. Después de un
tratamiento infructuoso con las drogas conocidas, tomd la raiz de Mechoacan y su
mejoria fue tan notable que el médico sevillano quedd sorprendido. Habiendo
ocurrido lo mismo con otros enfermos, ante las referencias que tuvo por varios
indianos, Monardes experimentd en cantidad su empleo y quedo tan satisfecho que
se hizo un propagandista del "ruibarbo de las Indias".

"Es asi - dice Monardes - que con lo que yo he experimentado, aqui, como
con las relaciones y gran fama que le atribuian los que ve-



Balance positivo 361

nian de la nueva Espafa, ha venido a tal término su uso, que ya es comun en todo
el mundo y se purgan con el no sélo en la nueva Espafia, y provincias del Perd, sino
en nuestra Espafa, y en toda Italia, Alemania y Francia. Yo he mandado relaciones
de él por toda Europa, asi en latin como en nuestra lengua; y ya es tan usado, que
lo traen como mercancia principal en gran cantidad y se vende por gran suma de
dineros".

Bauhin, en 1609, la describié con el nombre de Bryonia mechoacana, Nigrans
ab Alexandris et Massiliensibus Dicta, acompafando una lamina.

Segun las descripciones de la época, los polvos de raiz de Jalapa se
emplearon mezclados con vino, "Jarabe Violado", con diversos electuarios como el
de Messue, o mezclados con mazapan.

Posteriormente Stahl publica en sus Fundamenta Chimiae el resultado de la
separacion de la resina de Jalapa de la planta mediante lixiviacion con sal de tartaro
y su purificacion por sublimacion, con lo que obtenia un producto mas activo.

En las farmacopeas y en los codices del siglo XVIII comienza a figurar bajo
la forma de tintura compuesta. Desde comienzos del siglo XVIII se asocia esta
ultima férmula al Jarabe de Espino Cerval, composicion que se continia empleando
hasta la actualidad.

La Ratania

La Ratania fue empleada habitualmente en las afecciones intestinales por los
indios del Perl y de los paises del Norte de la costa occidental de América. Segun
Bertoni, fue utilizada también por los Tupi Guarani.

La Ratania era utilizada en polvo, para contener las hemorragias en las
heridas. Ruiz y Pavon refieren que en casi todas las viviendas indigenas habia
siempre, con tal fin, cierta cantidad para las necesidades familiares.

Hipdlito Ruiz, en 1784, pudo comprobar que las mujeres de Huanuco tenian
la costumbre de emplear esta raiz para conservar fuertes sus encias y a ella
atribuian la blancura de sus dientes.

Al mismo autor se debe la primera descripcidén botanica de esta planta y la
mencidn de sus usos entre los indigenas (1797).

Trousseau refiere que desde 1815 la Ratania fue un medicamento muy
empleado, porque Bourdois de la Motte contribuyé a difundirlo, traduciendo al
francés, en 1808, el trabajo de Ruiz.

Ademas de la Krameria triandra del Perd, los indigenas empleaban otras
Ratanias de la familia de las leguminosas Cesalpineas, como la



362 R. Pardal: Medicina Aborigen

Ratania de Nueva Granada o do Sabanillas (Krameria ixina, var, Granatensis) y la
ratania del Brasil.

Sinénimos indigenas son: Pumachucu, Mapato, Antacushma, Pacha-lloque,
Rataifa.

La raiz de Poligala

El indio de algunas regiones del actual territorio de EE. UU. empleaba la raiz
de la poligala como diaforética y diurética. La tribu de los Séneca, que ocupaba la
region Oeste del actual estado de New York, la utilizaba principalmente como
remedio contra las mordeduras de serpientes.

Tennent, médico escocés establecido en Virginia, publica en 1736 en
Filadelfia, un escrito titulado Essays on the pleurisy en el cual partiendo de la
hipotesis de que los sintomas de la "perineumonia” y de la "parafrenitis” son en
cierto modo semejantes a los de las mordeduras de serpiente, proponia el empleo
de la poligala en la perineumonia.

Segun constancias de la Gaceta de Pensilvania de 1739, Tennent obtuvo por
sus experimentos un premio otorgado por el Congreso de Filadelfia.

Sus observaciones fueron comunicadas al Dr. Mead, célebre en aquel tiempo
en Londres. La planta fue designada entonces con los nombres de Séneca Ratle-
Snake Root, en la publicacion efectuada por Tennent, acompafiada de un grabado,
titulada Epistle to Dr. Mead concerning the epidemical diseases of Virginia
(Edimburgo 1738).

Con esto la poligala comienza a introducirse en Europa. En los primeros
tiempos fue empleada como depurativa, diaforética y diurética, recomendandose
especialmente para aumentar la secrecién lactea, de donde su nombre, y contra las
mordeduras de serpientes. Acrell, en su tratado titulado Morsura serpentum, Upsala
1762, refiere que Linneo habia tratado con éxito a una muchacha, que, al ir a defecar
en un prado, fue picada por una serpiente en sus genitales.

Linneo estudid la poligala en sus Amoenitates Academicae, acompafiandola
de un grabado. Su discipulo Kiernander llegé a diferenciar dieciocho especies de
poligala.

El Podofilo

Elindio del actual territorio de EE. UU. comprendido entre la bahia de Hudson
y la Florida, empleaba el rizoma de esta hierba vivaz, por sus propiedades
antielminticas y eméticas. La medicina lo adoptd, empleandolo como catartico o
laxante, segun la dosis. En 1731 Catesby lo consigna como un emético excelente.
Schopf en 1787 y Barton en,



Balance positivo 363

1798 lo indican como catartico. El Podophyllum peltatum fue introducido en la
Farmacopea oficial de E E. UU. en 1820 y en la inglesa en 1864.

El Quillay

Los indigenas de Centro América empleaban la corteza del arbol llamado
Quillay, para el tratamiento de afecciones de la piel y para la higiene general, en
lugar del jabdn, cuyo uso les era desconocido.

Los Araucanos empleaban también la corteza del Quillay para lavarse la
cabeza. Gay dice en su Botéanica (Il, pag. 275) que "los indios empleaban la corteza
del quillay, para lavarse la cabeza; se cree generalmente, que las Araucanas deben
la hermosura de sus cabellos al uso frecuente que hacen del agua de dicha corteza,
para limpiarlos".

La Ipecacuana

Piso y Margrav, en sus obras de 1648, consighan las propiedades de la
Ipecuana empleada por los Tupi-Guarani en las diarreas sanguinolentas.

El dato escrito mas antiguo que existe a su respecto, segun Fluckiger y
Hambury, consiste en una mencion de tres remedios contra los flujos
sanguinolentos, uno de los cuales se llama Igpecaya, en una Historia del Brasil,
escrita por un monje portugués que residié en el Brasil de 1570 a 1600.

Se sabe por tradicion que la Ipecuana fue empleada por el aborigen
sudamericano de los actuales territorios del Paraguay, Brasil, hasta Centro América.

Conocida en Europa desde que Legras llevo las raices en 1672, se empled
en las afecciones intestinales, y ademas como emético y espectorante.

Bajo el nombre de Ipecuanas o de Ipecas, se desighan un cierto nimero de
raices eméticas suministradas por varias plantas de la familia de las Rubiaceas.

La Ipeca, considerada como oficinal, es suministrada por la Cephaelis
ipecachuanha

Los Tupi-Guarani empleaban también otra especie llamada ituvu o poaya-
ituvu (Hyabanthus ipecachuanha), perteneciente a las Violaceas, de propiedades
analogas, pero de menor actividad que la Cephaelis ipecachuanha.

La Copaiba

Se trata de una 6leorresina que se obtiene por incision del tronco de arboles
del género Copaifera (Leguminosas).



364 R. Pardal: Medicina Aborigen

El licor viscoso, amarillo moreno, de olor fuerte y sabor acre, asi obtenido,
era empleado por los Tupi-Guarani en el tratamiento de las heridas y en diversas
enfermedades.

En la composicién de este medicamento entra un resina, un ochenta por
ciento de aceite esencial y un veinte por ciento de acido copahibico.

En Europa se tienen las primeras noticias sobre la Copaiba, por un
franciscano portugués, en 1570.

El P. Acufa, que remontd, en 1638, el Amazonas desde Par& hasta Quito,
habla de su uso por los indios en el tratamiento de las heridas y ulceraciones.

Piso y Margrav, los famosos meédicos holandeses, hablan de la Copaiba o
Kupahi y describen el procedimiento empleado por el indio para extraer su
Oleorresina. Es el mismo que se emplea en la actualidad. Efectuaban una especie
de tunel o galeria en el tronco del arbol y en pocas horas extraian varios kilos. La
cantidad producida es tan grande, que si se obstruye el orificio, la distension puede
hacer rajar el arbol.

Spruce, en carta a Fluckiger y Hambory, les dice que en tres o cuatro
ocasiones ha sentido el estallido de arboles a lo lejos, en los bosques, produciendo
el ruido de un cafionazo lejano. Se sabe que algo analogo ocurre en Borneo al
estallar los arboles de alcanfor.

La especie mas empleada era la Copaifera Lansdorfl; existen en el género
Copaifera otras diez a quince especies, exclusivas de América.

Los Tupi-Guarani empleaban el aceite de Kupahi en el tratamiento de las
heridas y ulceraciones, unas veces al natural, y otras entibiado o caliente. De los
Kupahi (nombre guarani del arbol de Copaiba) empleaban en cada region las
distintas especies existentes. Asi en la region amazdnica, era mas especialmente
utilizada la Copaifera multijuga y en el Paraguay la Copaifera Lansdorfu.

La Copaiba fue introducida en las farmacopeas europeas en el Ultimo tercio
del siglo XVII. En 1686 el botanico y tedlogo inglés Ray describe la Copaiba en su
Historia Plantamm, designandola con el nombre de Balsamifera brasiliensis.

En el siglo XVIII es cuando se comienza a generalizar en Europa su empleo,
al interior, en las afecciones de las vias urinarias, siendo preconizada por Hoffman,
Pringle, Vacarenghi, Callen, Hunter.

A principios del siglo XIX, considerando los efectos del balsamo de Copaiba
en el tratamiento de la blenorragia uretral, y fundandose en la analogia que creyeron
ver con el catarro pulmonar cronico o broncorrea, a quien llamaron blenorrea
pulmonar, lo propusieron algunos para esta Ultima afeccion.



Balance positivo 365

Comunicaron resultados favorables Halle en Paris y Armstrong y Laroche en
Norte América. Trousseau lo preconizaba en sus lecciones de Clinica Médica al
tratar la broncorrea.

En la época actual, se ha reiniciado en Austria el empleo de la Copaiba en
algunas ulceraciones y afecciones externas a la manera Guarani, entrando ademas
en la composicion de un preparado de gran marca.

El Jaborandi

Los Tupi-Guarani empleaban como sudorifico y con fines depurativos el
Jaborandi, un arbusto de la familia de las Rutaceas.

La primera mencion del Jaborandi se encuentra en la obra de Guillermo Piso
y Margrav, médico y astronomo, respectivamente, de la expedicion de Mauricio de
Nassau al Brasil en el siglo XVII. En su obra, publicada en 1658 en Amsterdam,
distinguen cuatro especies, deteniéndose especialmente sobre el actualmente
conocido como Pilocarpus pennatifolius, del cual acompafian una figura. Dicen que
la masticacion de sus hojas y raices producia sudor y gran salivacion y que por tales
medios expulsaban la pituita y se libraban de los venenos. "Pugillus recentis radicis
contusus atque e convenienti liquore propinatus vis cuinscumque fere veneni per
sudores et urinas exturbat".

En cierto pasaje comentan el caso de un envenenamiento por hongos en el
cual habian propinado inutilmente antidotos diversos y la famosa triaca, donde la
ingestién de una infusiéon de Jaborandi volvié a la vida al moribundo. "Solo potu
infusi recentis radicis iaborandis in instanti a morte vindicatus”.

Pero sus propiedades solo se difundieron ampliamente por Europa durante
el siglo pasado, cuando fuera llevado por el Dr. Coutinho y esperimentado en la
clinica de Gubler.

El Jaborandi tiene, como es sabido, entre sus elementos principales, dos
alcaloides: la pilocarpina y la jaberina.

La pilocarpina existe en las hojas y en la corteza de los tallos. Produce como
se sabe una abundante sudorizacion y salivacion.

Los Guarani conocian el peligro de su aplicacion (el nombre Jaborandi quiere
decir aproximadamente "arbol bravo") por cuyo motivo empleaban también el
Pilocarpus lelloanus y otra variedad, lhvird Tai o Jaborandi del sud, cuyo contenido
en alcaloides es menor.

El Chenopodio

Las afecciones parasitarias propias de la zona térrida y templada de América
constituyen un problema que el indio resolvi6 a su manera, llegando por la
observacién empirica a la adquisicion de medicamentos



366 R. Pardal: Medicina Aborigen

gue constituyen en los ultimos tiempos elementos de gran valor contra afecciones
rebeldes.

Entre ellos se encuentra el Chenopodio, (Chenopodium ambrosioides y su
variedad anthelminthicum), acerca del cual ha efectuado una interesante y erudita
publicacion el Prof. J. A. Dominguez.

Esta planta era de uso general en América, desde México hasta el Rio de la
Plata. Su empleo estaba muy generalizado entre los Aztecas, que la conocian con
el nombre de Epazotl, los Guarani, que la designaban con el nombre de Caa-ne,
hasta la Argentina, donde aun se la conoce con el nombre de Paico. Se empleaban
las semillas de su forma tipica (Chenopodium ambrosioides), o las de la variedad
Anthelminthicum Gray. La primera descripcibn de esta planta fue dada por
Hernandez, médico de camara de Felipe Il y primer protomédico de Indias, con la
denominacion de Atriplex Odorata mexicana.

En 1671 se ocupa del Chenopodio Rahuin.

Monardes da una breve noticia del Paico, la que parece le fue enviada del
Perd, empleando ya el nombre con que se la conoce en la region rioplatense y
central de la Argentina.

Juan A. Dominguez se ha ocupado del Chenopodio con su acostumbrada
riqueza de datos y observaciones, que se encuentran resumidos en nuestro capitulo
I,

Usado ampliamente por el indio desde México hasta el Plata, durante mucho
tiempo se olvido6 el uso del Chenopodio, hasta que en los Ultimos tiempos, a raiz de
los estudios de Bruning y las experiencias de Schuffner y Werwort en Sumatra, su
uso se generaliza.

La fundacion Rockefeller lo adopt6, en sus campafas profilacticas para el
tratamiento de las parasitosis intestinales.

Las estadisticas de Schuffnet y Werwort en Sumatra demuestran que la
esencia de Chenopodinm permitié obtener un 91 % de curaciones, superando al
timol.

BIBLIOGRAFIA XVI

BERTONI, MOISES SANTIAGO. — 1917. Véase Bibl. IX.

BOERI, JUAN A. — 1902. Véase Bibl. I11.

BRUCE, J. MITCHELL. - — Materia médica; Filadelfia 1884.

DEe CANDOLLE, ALFRED. — Origine des plantes cultivées; Paris 1866.
CoL Y BRACHO, ANTONIO. — 1832. Véase Bibl. VIII.



Balance positivo 367
LA CONDAMINE, C. M. — Sur [’arbre du quinaquina. "Mém. De I'Ac. des sc."; Paris 1738,
pp. 319-340.
del mismo. — 1778. Véase Bibl. XV.
CoNzaTTI, C. y SMITH, L. C. — 1897. Véase Bibl. VIII.
CORREA, Pio M. — Diccionario das plantas uteis do Brasil; Rio de Janeiro 1931.
DOMINGUEZ, J. A. — 1918. Véase Bibl. I.
del mismo. — 1926. Véase Bibl. VIII.
del mismo. — 1928. Véase Bibl. I11.

del mismo. — Medicacion indigena anlipaltdica. El Ualek-eiaj o quebracho llorén. "Ac. de
med. de Bs. As.", Julio de 1931.

del mismo. — El Pichi y la Hualtata, "I. B. F.", N° 50, 1932.

del mismo. — La patologia y la materia médica de la region chaquefia. "I. B. F.", N" 52,
1933.

del mismo, MAzzA, S. y ALVAREZ SOoTO, M. — El Yara, Chucchu-Cava, Chucchu o Quina.
"I. B. F.", N" 51, 1933.

FEUILLEE, CL. — 1725. Vease Bibl. IV,

FLUCKIGER et HAMBURY. — Histoire des drogues d'origine vegetale; Paris 1878.
GAY, CLAUDIO. — 1845. Véase Bibl. IV.

DE GROSSOURDY, RENATO. — EI médico botanico criollo; Paris 1864.

DE GUMILLA, P. JOSEPH. — 1745. Véase Bibl. Il1.

GUSINDE, MARTIN. — Medicina e higiene de los Araucanos. "R. E. A. Ch.", Afio I, Nos. 2-
3,1917.

HASSLER, EMILIO. —- 1909. Véase Bibl. 1II.
HERNANDEZ, FRANCISCO. — 1651. Véase Bibl. VIII.
HERRERA, A. L. — 1923. Véase Bibl. VIII.

HOEHNE, F. C. Caracteres botanicos, historia e cultura das Chinchonas. Inst. de
Butantan"; Rio de Janeiro 1919.

DE LERY, JEAN. — 1578. VVéase Bibl. III.

LozANO, PEDRO. — 1733. Véase Bibl. IlI.

del mismo. — 1874. Véase Bibl. IX.

VON MARTIUS, C. L. P. — 1843. Véase Bibl. 1II.

MONARDES, NICOLAS. — 1580. Véase Bibl. V

MONTENEGRO, PEDRO. — Véase Bibl. 1.

MURILLO, ADOLFO. — Plantes medicinales du Chili; Paris 1889.
NIERENBERG. |. E. — Historia Naturae Maximae Peregrinae; Madrid 1635.

NoLAsco CRESPO, PEDRO. — Carla apologética de la Quina o Cascarilla; La Paz, Agosto
30 de 1795, reproducida en "Mercurio Peruano™, N° 8; Lima 1861.




368 R. Pardal: Medicina Aborigen

PI1SO Y MARGRAV. — 1648, Véase Bibl. I11.

PITTOER, H. — Manual de las plantas usuales de Venezuela; Caracas 1926.

RAIMONDI, A. — Elementos de Boténica aplicada a la medicinay a la industria. Lima 1857.
del mismo — EI Per0; Lima 1874.

RAMIREZ, JOSE. — La vegetacion de México; México 1899.

RODRIGUEZ, PEDRO M. — Plantas medicinales del Paraguay; Asuncion 1915.

Rulz, HIpOLITO. — Disertaciones sobre la raiz de la Ratania, de la Calaguala, etc. "Mem.
de laR. Ac. de Madrid", 1797.

del mismo. — Apéndice a la quinologia. Descripcion del arbol conocido con el nombre de
quino-quino y su corteza con el de quina-quina, muy distinta de la quina o cascarilla;
Madrid 1792.

del mismo. — Quinologia o tratado del arbol de la quina o cascarilla; Madrid 1792,
Ruiz et PAVON. — Flora Peruviana et Chilensis; Madrid 1798.

SAFFORD, WILLIAM WEDWIN. — Food plants and textils of Ancient America. XIX, "C. I. A.",
Washington 1917.

SAINT-HILAIRE, AUGUST DE; CAMBESEDES, J.; JUSSIEU, ADRIEN DE — Flora Brasilia
Medicinalis; Paris 1832.

SESSE, MARTINO Yy MoCINO, J. M. — Plantae Novae Hispaniae; México 1893.
VALDIZAN, H. y MALDONADO, A. — 1921. Véase Bibl. II.
WEDDEL. H. A. — Histoire naturelle des Quinquines; Paris 1849.




TABLA

de Autores y Cosas

Nota: El asterisco (*) puesto al lado del nimero de pagina sefiala un error error tipografico en el

texto.

ABERCROMBY D. 352

abortivos y emenagogos 146, 178, 263

Acacia cavenia 142

achachilla 157

ACOSTA J. DE 149, 151, 162, 165, 289,
347, 349, 354

acullico 217, 291 sig.

ACUNA P. 104, 364

ADAMS LAURA 83

Adiantum trapeziforme 262

afrodisiacos 178, 179

Agave americana 250, 253, 263
D'AGOSTINI 70

aguaribay 169

ALARCON 240, 241, 242, 256, 258, 259,
260, 329, 330

alcalinos 102

Allenrolfea vaginata 292

Alsophila pruniata 140

ALZOTE P. 250

Ambrosia peruviana 177

Amomum Zingiber 263

anestesia 52

Anhalonium Williamsii 302

— Lewinii 303

Anisomeria drastica 143

— coriacea 143

antiblenorragicos 273

antihemorragicos 108, 167, 178, 181,
253

antimalaricos 173

antirreumaticos 145, 166, 174, 177

ANTZE G. 203, 204

Aracnites uniflora 45

Araucanos 37, 45, 46, 47, 49, 50. 52,
53, 60, 65, 119, 148

Araucaria imbricata 142

Arcstostaphylos tomentosa 261, 262

ARIAS P. 300

Aristolochia brasiliensis 105

— triangularis 105

— mexicana 250, 251, 261

ARLEGUI P. 299

ARNOTT 36, 42, 75, 85

Artemisia mexicana 262, 263

asepsia 103, 177

ASHMEAD A. S. 222, 225, 226, 228

ASPERGER P. 275

Aspidium capense 273

ASTURIAS F. 254* 259

ATAHUALPA 38, 158

Atriplex pamparum 292

Atropa belladonna 325

ayahuasca 39, 311-320

AYRES CHAZAL P. 276



370 R. Pardal: Medicina Aborigen

Aztecas 46, 47, 48, 52, 53, 54, 234-269

Baccharis vulneraria 105

— glutinosa 141

— genestelloides 164, 173

— lanceolata 172

Bacharis ciliata. 316

BAabDuUs SEv. 358, 359

BAESSLER 201

BALADO M. 192, 198
balneoterapia 47, 101, 253, 254

balsamo del Perd 41, 51, 159, 252, 346

sig.
bélsamo de Tolu 41, 51, 348, 349

Banisleria caapi 311, 316, 317, 318, 319

Banisteria. quitensis 319

BARRAILLER 223, 226

BASTIAN 222, 223, 224

BAzzoccHI 56, 161, 218, 228

BELLO 197, 200, 202, 213

BENEDICTUS VICTOR 351

Berberis Darwinii 144*

BERINGER, KURT 306, 307, 308, 309

BERTONI 42, 45, 94, 95, 99, 100, 104,
106, 108, 113, 274, 275, 337, 361

Bletchnum hastatum 146

Bezoar piedra de 162, 167, 352

Bixa orellana 96 sig., 263, 282

BoAs 46

boldo 355

bolsas de medicina 79, 80, 163, 164

BONAM Eric 297, 337, 340

BOMPLAND 312

BONNYCASTLE 293, 297

Boror6 36

Bouganvillea spectabilis 175

BRIDGES 60, 61, 62

Broca 186, 187, 200, 207
Bromus mango 143
BROOCKE 42

BUCHET 282

Buddleja globosa 142, 174
—incana 174

— americana 244, 250, 251
BusAccHi 210, 212

cacao 281, 282

Caesalpinia echinata 264
Caingué 45

CAIRNES 309

Calamus draco 263
CALANCHA P. 155, 164, 167, 289
Calandrina axilliflora 141
CANEVARI D. 352

CAPITAN 213, 227

cardiacas, afecciones 46, 166
Carica papaya 175

CARLETTI 282

CARRASQUILLA 223
CARTHAILHAC 189

Céscara sagrada 355
Casimiroa edulis 52, 264
Cassia bicapsularis 113

— pilifera 113

— macrocarpa 1 13

— corymbosa 113

— aphylla 161

catatin 53* 133* 131
CASTILLO B. DiAaz, DE 245
Castilloa elastica 253, 262, 263
CATLIN 80

cefalalgia 37, 158

Cecropia palmata 292
Cephaelis ipecachuanha 112, 363
CERVANTES 50

CERVANTES V. 266

cevil (ver parica)

chamico 321, 322, 323
CHAMPIONNIERE L. 200*, 204*



CHARLEVOIX 43
Chenopodium ambrosioides 109, 110,
263, 366

Chenopodium anthelminthicum 110, 366

Chenopodinm faerdum 263

— quinoa 292

Cheroki 35, 43, 68

CHEVREUL 97

Chiriguano 103

Choco, indios 73

chuspa 290, 291

Chusque ramosissima 115

Cieza DE LEON 169, 287, 289, 353

Cissampelos pareira 114

— glaberrima 114

Cisus tiliacea 261

citua 87, 153y sig.

cirugia 48, 133, 159, 239, 248

CLAUDE JOSEPH 120, 124, 125, 135

CLAVIGERO 239, 347

CoBo0 50, 52, 151, 155, 161, 162, 164,
165 sig., 172, 179 sig. 265, 289, 322,
335, 356.

coca 285-298

cochit-zapotl 52

ColAzzl 60, 61

Colletia Doniana 144

— crenata 144

COLMENERO 357

COLON F. 333

Columellia obovata 173

Comechingones 48

Commelina tuberosa 264

Convolvulus arborescens 261

copaiba 104, 363

Copaifera multijuga 105, 364

— Lansdorfii 105, 364

CosTAA. 313, 319

CouTINHO 111

Tabla

CREVEAUX 313

Crinodendron Hookerianum 146

Croton vulpinum 262

CRroOuUMP 209, 210, 211

CRUZ LUIS DE LA 134

Cuphea lanceolata 263

curacion ignea 102

Datura ferox 52, 135, 321

— stramonium 52, 264, 322, 323, 325

Datura, arborea 317, 323, 324, 325

— sanguinea 324, 325

— metel 325 331

Daturas 39, 52

Dayaco 42

Delaware 304

DIEPGEN 34, 35, 40, 48

DIGUET L. 301

DIJourR E. 88, 338

diuréticos 46, 114, 179, 262

Dodonaea viscosa 174

DOERING R. 339

DoOMINGUEZ J. A. 46, 52, 98, 109, 110,
111, 134, 135, 136, 139, 147, 162,
169, 177, 202, 203, 247, 248, 273,
280, 285, 321, 338, 359, 366

Dorstenia contrajerba 252

Drimys Winteri 138

Dryopteris spinulosa 273

— filix-mas

DUHALDE J. B. 279

DURAN D. 246

Durvillea utilis 141

eczema 35, 157

Embothrium coccineum 141

enemas 47

Ephedra americana 162, 168, 169

Epidendrum pastoris 263

epilepsia 37, 46, 157

Erythroxylon coca 286, 288

371



372 R. Pardal: Medicina Aborigen

— var. Novo-Granatense 287

Escallonia illinita 145

— pulverulenta 147

— macrantka 147

ESCALONA AGUERO G. DE 276, 278

escarificaciones dérmicas o sajaduras
49, 100

ESCOMEL 218, 219, 226, 233

Esenbeckia febrifuga 113

Euphorbia huachanhana 175, 178

— portulacoides 143

FaLLoPPIO 350, 352

FARIAS L. 313, 319

febrifugos 108, 113, 144, 170, 171, 172,
266

FERRER 143

FERRI ALFONSO 351

Ficus anthelminthica 111

— doliaria 111

Flaveria bidentis 141, 173

FLORES 253, 256, 257, 259

floripondio 322, 323, 324

FLUCKIGER 112, 282, 348, 355, 156, 363

FOURNIER 227

fracturas 51, 241, 248, 249

Fragari chiléensis 146

FREIRE ALLEMAO 1

FREEMAN 50, 51, 52, 160, 196, 198

Fueguinos 60

galactoforos 167, 179

GANDAVO 116

GARCILASO 37, 149, 155, 158, 173, 176,
182, 288, 289, 290, 356

garganta, afecciones de la 146

GAY 140-147, 363

GIMENEZ P. 265

GOMARA L. DE 334

GOSSELIN 302

GRAEBNER 44

grasa animal y humana 44, 162, 166,
180

Gratiola peruviana 144

Grindelia robusta 355

Guaiacum officinale 351, 353

GUAJARDO 140

guapoi 51

guarana 281

Guarani 42, 45, 49, 50, 71, 93 y sig.

Guayana 35, 315

GUEVARA 65, 67, 122

GUIARD E. 213

GUMILLA P. 96, 98, 336

GUSINDE 46, 134, 138, 140, 146, 322

GUTIERREZ DE SANTA CLARA 228

HAMBURY 282, 348, 355, 356, 363

Hammamelis virginica 355

hampikatu, mercados populares de
medicina 44

HARTSWICH 273, 280

Helianthus thurifer 145

Heliotropiurn peruvianum 178

hemorragias 108

heridas, curacion de 103, 140, 159, 174,
178, 248, 250, 251, 253, 364

HERNANDES F. 52, 97, 243, 248, 251,
253, 262, 263, 265, 266, 289, 329,
331, 347, 349, 356 y 366

HERRERA A. 354

HERRERA DIEGO DE 358

HERRERA G. 315

Heteroba inuloides 250

Heterotheca inuloides 246

Hidrastis canadensis 355*

HOEFLER 158



HOENNE 105

HOFSLAEGER 33

HOLLANDER 220, 223

hormigas empleadas para suturar
heridas 50, 161

Huaira (aire) en los nombre de
enfermedades 36, 37, 157

huaripuri 51

HUERTA A. 149

Huicholo 302

HOLMBERG 335

Hyabanthus ipecachuanha 363

Hyoscyamus niger 325

huanto 321, 325

Hura crepitans 176, 261

VAN HUTTEN U. 350

llex paraguariensis 274y sig., 279y sig.

llex theezans 280

— affinis 280

— chamaedryfolia 280

— amara 280

— vomitoria 281

IMBELLONI J. 198

IM THURN 37

intestinales, afecciones 37, 108, 136,
158, 178, 180, 263

ipecacuana 363

I[pomoea purga 261

— jalapa 330

— sidaefolia 331

jaborandi 365

jalapa 359-361

Jatropa curcas 176

— basiacantha 178

— macrazantha 178*

JIMENEZ DE LA ESPADA 223, 225, 226

Jivaro 316, 317, 318, 324, 325

Jubaea spectabilis 136

Kaikar 36, 37, 157, 166

Tabla 373

Karimé 49

KARSTEN 317, 324, 325

KARUTZ 34, 156

KINGSLEY 42

KocH GRUNBERG 312, 315, 316, 318,
337, 338, 339, 340

Krameria triandra 178, 361

— ixina. 362

labio leporino 218, 219

LANDOUZY 227, 228

LAS CASAS P. 334

LA CONDAMINE 171, 336, 346, 357, 358

LASTRES B. 38, 219, 222

LAVOREHLA 162, 192

Latua venenosa 322

LECENE P. 207

LEUMANN-NITSCHE R. 192, 225,

226, 339, 340

LENZ 145, 147

LEON N. 242

Lepidophyllum quadrangulare 174

LERY 100, 101

Leucocoryne ixioides 144

LEVY-BRUHL 32, 38, 40

LEWIN 303

Libertia elegans 143

limpia del cui 153, 154

Linum selaginoides 145

Liquidambar styraciflua 98, 245, 252,
266, 346, sig.

LIZARRAGA R. 231

LLORENA A. 198, 200

Loasa acantilifolia 145

LoAYZA R. DE 230

Loeselia coccinea 266

LOPEZ L. 160, 219, 229

LozANO P. 68, 69, 71, 93, 94, 274, 276,
277,278, 336, 359

lumbago 37, 157

LumHoLz K. 301



374 R. Pardal: Medicina Aborigen

luxaciones 61, 248, 249

MAc CURDY 195, 196

MAcC GEE 190, 191

machi 46, 65, 66, 67, 119-133, 146

machitiin 64, 65,70, 128 y sig.

MAGALLI P. 316

Magnolia glauca 262

MANTEGAZZA P. 189

MARESCH 210

MARINEScO 306, 307, 309

MARKHAM 164, 356

MARTIR DE ANGHIERA 287

MARTIUS 111, 312, 319, 337

Mataco 39, 74, 76, 88, 95, 335, 338

mate 274-281

MATOS ARVELO 71

MATTIOLI 350, 351

MAXWELL 40, 57, 62, 63

Maya-Quiché 48

Mayo, indios 39, 52 325 sig.

MazzINI 220, 221

medicina astroldgica 54

— magica, ver cap. ly Il

— telrgica 54, 236-238

MELLO MORAES 102, 105, 106

MENDIETA 246

Mentzelia hispida 259, 264

MICHELENA Y ROJAS 312

MLDDENDORF 223

Mikania amara 105

— cordifolia 105

Mirtus pimenta 263

MOLINA AB. 37, 64, 121, 132, 137

MOLINA CRIST. 155

MONARDES 162, 172, 261, 288, 347,
348, 349, 351, 353, 356, 360, 366

MONGE 226

Montanoa hemionotica 262, 263

MONTENEGRO P. 110
MONTOYA A. Ruiz DE 277, 278
MoobDIE R. L. 210, 218, 220
MOONEY 43, 68

MORALES MACEDO C. 202
MORTILLET 189

MORTIMER 289, 296
MOTOLINIA 242, 244

Mufiz M. 189, 190, 191
MURILLO 144, 147, 322, 353
MURRAY 352

Mutisia viciaefolia 173
Myrocarpus frondosus 104, 346
— fastigiatus 346

Myroxylon peruiferum 171, 346, 356
Myroxylon balsamum 241, 252
— sonsonatense 262

— Pereyrae 346, 347

— toluiferum 348

narcéticos 264, 265

NASsAU 42

natema 316 sig., 321

Navajo 81, 82, 84

Nectandra puchury 173
NELATON 186

Nertera depressa 140
neumonia 37, 158

Nicotiana tabacum 263
NIEREMBERG 334, 356
NoLAsco CRESPO P. 171
NORDENSKIOLD 103, 201, 338
NORIEGA 266

NOTT 186

NURNEZz DE PINEDA 120, 129,
obstetricia 114, 221, 255
OCARANZA 46, 248

oculares, afecciones 45, 249

Oenothera stricta 146

— multicaulis 173

oido, afecciones del 45, 241



OLivA L. 330
Ololiuhqui 52, 328 sig.
Omaguas 326

Ona, 61

Opuntia 263

ORTEGA P. 299

ORTIZ P. 287

Ovidia pillo-pillo 143
OVIEDO Y VALDES 96, 335, 350
OYARZUN 49, 337, 340
OzORIO DE ALMEIDA 99

PALAVECINO E. 36, 44, 46, 49, 75, 76,

77,338
PALES L. 213
PALMA 202, 226, 227, 228, 229
paludismo 37, 158
Pamelia caperata 146
Pampa, indios 45, 60, 136
PANE P. 333
paralisis 218

parasitos, del cuero cabelludo 175

PARE AMBROSIO 352

PAREDES 163

parica 39, 76, 335

PARKINSON 209, 210, 211, 212
PAROT 189

PARRY 208

PASO Y TRONCOSO 247, 248
Passiflora ligularis 174
Patagones 60

Paullina cupana 113*, 281*
payun 45

PAz SOLDAN 180

PECKOLT 106

Perezia fructicosa 262
Persea linglie 146

PETRULLO 300, 305

peyotl 39, 52, 299-310, 382
PHILIPPI 145, 146, 147
Physalis angulata 204
Phrygillanthus tetrandrus 147

Tabla 375

picaduras ponzofiosas 107, 141, 142,
252

Picrasma palo-amargo 100

PIEDRAHITA 292

piel, afecciones de la 37, 139, 157, 252,
266

Pieles Rojas 60

Pilaga 36, 46, 49, 50, 74, 85

Pilea elegans 145

Pilocarpus pennatifolius 112, 365

— selloanus 365*

Pimenta officinalis 262

Pinus teocote 252

Piper cubeba 273

— methysticum 273

— siriboa 273

— medium 273

— angustifolium 273

— reticulatum 273

— jaborandi 273

Piptadenia peregrina 334

— macrocarpa 76, 335, 338

piptadenias 333 sig.

Piscidia erythryna 355*

Piso 100, 107, 108, 114

Piso Y MARGRAV 101, 104, 112, 363,
364

Pizarro P. 230

Plantago major 264

podofilo 362

Podophyllum peltatum 363

POLAKOVSKY 223

poligala 362

PoLL NicoLAs 350

PoLO DE ONDEGARDO 70, 152, 154

Polygonum acre 105

Porlieria higrometra 353

POSNANSKY 217

profilaxis 86, 87

prétesis de miembros amputados 51,
161, 218, 219



376 R. Pardal: Medicina Aborigen

Protium heptaphyllum 98

PRUNIERES J. 187, 188, 189, 206

Prunus capollin 263

Psidium guajaba 180

Psoralea glandulosa 142

Pueblos, indios 52

puericultura 115, 182

pulso 37, 158

purgantes 143, 144, 175, 176, 261

guenopodio 365*

Quercus robur 263

quillay 363

quina-quina 171, 355-359

RAIMONDI 150, 164

ratania 361

rehue 123-128

REIMBURG 313, 314, 316, 317, 318, 324,
325

REKO 52, 325, 326

Rhus toxicodendron 263

RIBEIRO 226

Ricinus americanus 252, 261

RICHTER 223

RIVERO Y TSCHUDI 169

RIVET PAauL 317

ROCHEBRUNE 274

ROCHEFORT 95, 100

RODRIGUEZ F. 255

RoOFFO A. 99

RosALES 121, 122, 135, 137, 142, 143,
144, 147, 321

rubefacientes y revulsivos 144

RuizH. 171,178, 361

Ruiz Y PAVON 139, 361

Rumex crispus 141

— hymenaepalus 261

SABATHE 49

SAFFORD 300

SAHAGUN B. DE 237, 242, 243, 255, 259,
299, 301, 328

Salicornia peruviana 292

SAMANES J. G. 154

sangria 49, 134, 241, 249

SANJINES P. 177

SANTA CRUZ PACHACUTIJ. 178

SANTILLAN 223, 231

Sapium aucuparium 106

Saracha jaltomata 262

Sarmienta repens 144

Schinus dependens 144

— virgatus 169

— molle 170, 250

SCHMIDT M. 224

Schoenocaulon officinale, 175

Scoparia dulcis 173

ScoTT M. S. 221

Senecio angustifolius 264

SERGI G. 192

Serjania mexicana 261

SERNA P. 238, 240, 241, 242, 256, 259,
260

serpientes 107, 252

SEVERINK. 73

Shaman 38, 43, 58 y sig., 81, 82, 315

Shamanismo, Cap. Il

sialagogos 147, 365

SILVA CASTRO 111

Sisyrinchium spec. 146

— junceum 146

Smilax medica 263, 353, 354

— rotundifolia 263

Solanum Gayanum 146*

— crispum 145

— nigrum 264

SOLISA. 245

SOMMER 225

Sophora tetraptera 145

SOTELO NARVAEZ 335

Sphacele campanulata 145

SPRUCE 311, 318, 356

SQUIER 190, 348

VON DEN STEINEN 36, 223



STUBEL 223

sudorificos 262, 263, 365

sutura de heridas 50, 160, 161

Symphytium officinale 178

Tagetes minuta 173, 178

— erecta 263

Taxodinm mucronatum 262, 265, 266

TECHO P. 274

TELLO C. J. 193 sig., 197, 204,
206, 226, 231, 232

terapéutica 39, 162

— principio de participacion 44, 135,
137, 165

— opoterapia 45

— mégica por succion 69

— por simbolos cosmogonicos
81

teoria patolégica del cuerpo ex- 33, 34,
35,40

teoria de las emanaciones 33, 34, 36 y

sig.

teoria de la fuga o substraccion del alma

36, 242
tétano 37, 157
Theobroma cacao 263, 281 vy sig.
THEVET 100, 101
Thevetia yccotli 52, 264*
TIXEIRA DE MELLE 111
Toba 36, 74, 75
toloatzin o toluachi 52, 325 sig.
Toluifera balsamum ver Myroxylon
toluiferum
TOPINARD 189
trepanacion del craneo 53, 186 sig.
Tropaeolum tuberosum 179
TSCHIRCH 273
VON TScHUDI 297
tuberculosis 37, 158
Tucano 318
tumi 159, 200 sig.

Tabla

Tupi-Guarani 39, 47, 51. 93 y sig.

TYLER 312, 315

TYLOR 32

UHLE MaAXx 338, 340

ulceraciones 105, 140, 141, 142,
159,174, 180,181, 248, 261, 364

ULLOA ANT. 292

UNANUE 162, 295

uretrales, afecciones 113

urucu 96 sig.

urucuizacién 95

urticaria 37, 157

uta 223 sig., 231, 232

VACAS GALINDO P. 316

VALDIZAN 217, 286

VALDIZAN Y MALDONADO 153, 154, 156,
158, 162, 165, 167, 180, 181, 323

VALENTINI 282

VALERA 288, 289, 292

Valeriana coarctata 51, 159

Vanilla species 262

VEGA B. DE 231

VELAzCO J. DE 323

VELEZ L. 51

ventosas 47, 102, 241

Veratrum viride 262, 263

verruga peruana 158, 174, 220

VIRCHOW 188, 222, 223, 224

vomitivos 176, 262

Wahlenbergia linarioides 143

Winmannia Trichosperma 141

WHIFFEN T. 312%, 316

WILSON PARRIS 200

WOLFEL J. D. 208

WYMAN 186

Xylopleurum roseum 114

yahiri o ishih 42

Z4paro 39, 324, 318, 324

ZARATE A. DE 288

ZEBALLOS D. DE 276, 277

377



